
i | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

      

  



ii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

DAFTAR ISI 

 
DAFTAR ISI ......................................................................................................... ii 

DAFTAR TABEL ................................................................................................... v 

DAFTAR GAMBAR .............................................................................................. vi 

GLOSARIUM ....................................................................................................... x 

KATA PENGANTAR ............................................................................................xiv 

RINGKASAN EKSEKUTIF ................................................................................... xv 

BAB I  PENDAHULUAN ........................................................................................ 1 

1.1 Latar Belakang ........................................................................................... 1 

1.2. Dasar Hukum ........................................................................................... 4 

1.3. Rumusan Masalah..................................................................................... 6 

1.4. Maksud dan Tujuan .................................................................................. 6 

1.4.1. Maksud ............................................................................................... 6 

1.4.2. Tujuan ................................................................................................ 6 

1.5. Sasaran .................................................................................................... 7 

1.6. Ruang Lingkup/Batasan Kegiatan.............................................................. 7 

BAB II TINJAUAN PUSTAKA DAN DESKRIPSI KONSEP ......................................... 8 

2.1. Tinjauan Pustaka ...................................................................................... 8 

2.2. Deskripsi Konsep ..................................................................................... 18 

2.2.1. Direktori............................................................................................ 18 

2.2.2. Objek Pemajuan Kebudayaan ............................................................. 18 

BAB III METODOLOGI ....................................................................................... 23 

3.1. Lokasi dan Waktu Penelitian .................................................................... 23 

3.2. Metode dan Pelaksanaan Penelitian .......................................................... 24 

3.2.1 Pelaksanaan Penelitian ....................................................................... 24 

3.2.2 Pengumpulan Data ............................................................................. 24 

3.2.3 Pengolahan dan Analisis Data ............................................................. 29 

3.2.4 Penyajian Penelitian ........................................................................... 32 

3.3. Penggunaan Personel ............................................................................... 32 

3.4. Laporan/Luaran (Output) ......................................................................... 32 

BAB IV PEMBAHASAN ....................................................................................... 33 

4.1. Pemetaan Tradisi Lisan di Kecamatan Petang dan Abiansemal .................. 34 

4.1.1 Sejarah Lisan ..................................................................................... 35 

4.1.2 Mitos .................................................................................................. 37 

4.1.3 Cerita Rakyat ..................................................................................... 38 

4.1.4 Pantun (Peparikan, Cecimpedan) ......................................................... 57 

4.2. Pemetaan Manuskrip di Kecamatan Petang dan Abiansemal ..................... 58 



iii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.2.1 Lontar ................................................................................................ 60 

4.2.2 Prasasti .............................................................................................. 75 

4.2.3 Purana ............................................................................................... 79 

4.3. Pemetaan Adat Istiadat di Kecamatan Petang dan Abiansemal .................. 85 

4.3.1. Adat Istiadat di Kecamatan Petang ..................................................... 86 

4.3.2 Adat Istiadat di Kecamatan Abiansemal ............................................... 88 

4.4. Pemetaan Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal 92 

4.4.1 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang .................................... 96 

4.4.2 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Abiansemal ............................. 99 

4.5. Pemetaan Ritus di Kecamatan Petang dan Abiansemal............................ 119 

4.5.1 Ritus di Kecamatan Petang ............................................................... 120 

4.5.2 Ritus di Kecamatan Abiansemal ........................................................ 125 

4.6. Pemetaan Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal ... 131 

4.6.1 Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang ....................................... 131 

4.6.2 Teknologi Tradisional di Kecamatan Abiansemal ................................ 132 

4.7. Pemetaan Seni di Kecamatan Petang dan Abiansemal ............................. 137 

4.7.1 Seni di Kecamatan Petang ................................................................. 144 

4.7.2 Seni di Kecamatan Abiansemal ......................................................... 163 

4.8 Pemetaan Bahasa di Kecamatan Petang dan Abiansemal ......................... 197 

4.8.1 Bahasa di Kecamatan Petang ............................................................ 202 

4.8.2 Bahasa di Kecamatan Abiansemal ..................................................... 206 

4.9. Pemetaan Permainan Rakyat di Kecamatan Petang dan Abiansemal ........ 213 

4.9.1 Permainan Rakyat di Kecamatan Petang ............................................ 217 

4.9.2 Permainan Rakyat di Kecamatan Abiansemal .................................... 217 

4.10. Pemetaan Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal .. 222 

4.10.1 Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang ...................................... 223 

4.10.2 Olahraga Tradisional di Kecamatan Abiansemal ............................... 223 

BAB V PERAN PEMAJUAN KEBUDAYAAN SEBAGAI PILAR PEMBANGUNAN 

DAERAH KABUPATEN BADUNG ...................................................................... 225 

5.1. Peran dalam Pembangunan Sumber Daya Manusia yang Berkarakter ..... 225 

5.2. Peran Dalam Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata Berbasis Budaya ... 228 

5.2.1 Peran Tradisi Lisan dan Manuskrip dalam Pembangunan Ekonomi dan 

Pariwisata ................................................................................................. 231 

5.2.2 Peran Adat Istiadat dan Ritus dalam Pembangunan Ekonomi dan 

Pariwisata ................................................................................................. 235 

5.2.3 Peran Pengetahuan dan Teknologi Tradisional dalam Pembangunan 

Ekonomi dan Pariwisata ............................................................................ 236 

5.2.4 Peran Seni dan Bahasa terhadap Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata

 ................................................................................................................ 238 



iv | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

5.2.5 Peran Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional terhadap 

Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata ..................................................... 239 

5.3. Peran Dalam Pembangunan Ekosistem-Lingkungan ............................... 240 

BAB VI SIMPULAN .......................................................................................... 267 

BAB VII REKOMENDASI KEBIJAKAN ............................................................... 272 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 276 

 

 

  



v | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 3.1 Jadwal Pelaksanaan Kegiatan Bulan April - September 2024 ..... 23 

Tabel 4.1 Jumlah Temuan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal ............................................................................. 33 

 

 

  



vi | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 3.1 Tahapan Pengumpulan Data dengan Teknik Snowball Sampling

 .................................................................................................................. 27 

Gambar 3.2 Tahapan Pengumpulan, Pengolahan dan Analisis Data .......... 31 

Gambar 4.1 Sebaran 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan Petang 

dan Kecamatan Abiansemal ...................................................................... 34 

Gambar 4.2 Pemetaan Tradisi Lisan .......................................................... 34 

Gambar 4.3 Pemetaan Manuskrip ............................................................. 58 

Gambar 4.4 Pemetaan Adat Istiadat .......................................................... 85 

Gambar 4.5 Jero Bandesa I Gusti Ketut Mudiana S.Ag. (kiri berpakaian 

putih) sesaat setelah diwawancarai (Dokumentasi Tim Peneliti) ................ 91 

Gambar 4.6 Pemetaan Pengetahuan Tradisional ....................................... 92 

Gambar 4.7 Alat Tenun Tradisional, Produk Kain Endek, I Gusti Made 

Manis (nomer 2 dari kanan) dan Seorang Pengerajin Tenun (nomer 2 dari 

kiri) (Dokumentasi Tim Peneliti)................................................................. 96 

Gambar 4.8 Bahan Bambu dan Ilalang Kering (kiri), Bale Bengong Setengah 

Jadi (tengah), dan I Wayan Sutana ............................................................ 97 

Gambar 4.9 I Made Budiana (tengah) dan Obat, Minyak Herbal Buatannya 

(Dokumentasi Tim Peneliti) ........................................................................ 98 

Gambar 4.10 Tampak Depan Pura Ntegana, Desa Darmasaba (Dokumentasi 

Tim Peneliti, 24 Juni 2024)...................................................................... 100 

Gambar  4.11 Lokasi Pura Beji Nangga Desa Adat Sedang (Dokumentasi 

Tim Peneliti) ............................................................................................ 101 

Gambar  4.12 Tanah Hyang Healing Center (kiri), IGK Mudita, S.Kes. 

(tengah) dan Pelinggih Putra Suputra di Pura Dalem Tunon Batan Manggis 

(kanan) .................................................................................................... 102 

Gambar  4.13 Proses Pawacakan Oton dan Upacara Mabayuh di Griya 

Bantas Batan Bunut (Dokumentasi Pribadi Ida Pedanda Gde Purwa Dwija 

Singharsa) ............................................................................................... 104 

Gambar  4.14 Jero Dasaran I Wayan Cakri dan Tempat Praktik 

Pengobatannya (Dokumentasi Tim Peneliti) ............................................. 105 

Gambar  4.15 Ida Pedanda Menunjukkan Koleksi Hasil Karya (Dokumentasi 

Tim Peneliti) ............................................................................................ 106 

Gambar  4.16 Daun Lontar dan Bahan Keropak dan Cakepan, Karya Nyurat 

Lontar, dan Ketikan Aksara Bali (Dokumentasi Tim Peneliti) ................... 107 

Gambar  4.17 Ida Bagus Alita bersama Tim Pewawancara dengan Latar 

Belakang Hasil Karya Arsitektur Tradisional Balinya (Dokumentasi Tim 

Peneliti) ................................................................................................... 109 

Gambar 4.18 Tampak depan atas Pura Luhur Giri Kusuma Blahkiuh..... 110 

Gambar  4.19 Beberapa Karya Patung Kayu oleh I Nyoman Sutapa 

(Dokumentasi Tim Peneliti) ...................................................................... 111 

Gambar 4.20 Alat Pahat dan Bentuk Kerajinan Kayu I Wayan Karjawan 

(Dokumentasi Tim Peneliti) ...................................................................... 112 



vii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Gambar 4.21 Kerajinan Gamelan, Tedung dan Umbul-umbul di Desa Samu 

(Dokumentasi Tim Peneliti) ...................................................................... 113 

Gambar 4.22 I Made Sukanta sedang Membuat Ukiran bersama 

Pewawancara (Dokumentasi Tim Peneliti) ................................................ 114 

Gambar 4.23 Pohon Aren dengan Danggul dan I Ketut Nasib Wiriantara 

dengan Produk Minuman Tradisional, Lau (‘sabut kelapa’) dan Kayu 

Pemukul (panoktokan) (Dokumentasi Tim Peneliti) .................................. 117 

Gambar 4.24 Pemetaan Ritus .................................................................. 119 

Gambar 4.25 Pura Dalem Cungkub tempat dilaksanakannya ritus 

Namonang. .............................................................................................. 122 

Gambar 4.26 Buku tentang Perang Untek di Desa Kiadan ...................... 124 

Gambar 4.27 Pemetaan Teknologi Tradisional ......................................... 131 

Gambar 4.28 Pande Besi Desa Adat Sangeh ............................................ 134 

Gambar 4.29 Keroncongan Desa Adat Sibangkaja ................................... 136 

Gambar 4.30 Pemetaan Seni ................................................................... 137 

Gambar 4.31 Karakter topeng Tugek yang dimainkan oleh alm Gusti 

Ngurah Windya (Dokumentasi I Gusti Ngurah Artawan) .......................... 145 

Gambar 4.32 I Made Gunawan (kiri) dengan karya lukisan tema alam 

persawahan, wajah (kanan) dan lukisan karyanya di kantor Desa 

Carangsari. (Dokumentasi I Made Gunawan dan Tim Peneliti) ................ 147 

Gambar 4.33 Tari Baris Tombak Desa Adat Tiyingan (Dokumentasi I 

Nyoman Ngabdi Yasa) .............................................................................. 148 

Gambar 4.34 Tari Baris Poleng membawa hasil bumi (Dokumentasi 

Youtube) .................................................................................................. 150 

Gambar 4.35 Penari menari dengan membawa sumbu sebagai sarana 

persembahan dalam tarian Baris Sumbu (Dok. Kemdikbud.go.id) ........... 152 

Gambar 4.36 Studio dan Beberapa Karya Seni Lukis I Nyoman Lentong 

Toya (Dokumentasi Tim Peneliti) ............................................................. 154 

Gambar 4.37 Tari Rejang Pamendak Tridatu sedang dipentaskan (kiri) dan 

Sembilan penari dengan corak busana tridatu (kanan) ........................... 155 

Gambar 4.38 Tari Baris Babuang (Dokumentasi Nusa Bali.com, 2022) ... 157 

Gambar 4.39 Tari Baris Kakuwung di Desa Adat Sandakan (Dokumentasi 

Denpasar Now) ........................................................................................ 158 

Gambar 4.40 Tari Baris Panah saat dipentaskan (Dokumentasi Desa Belok 

Sidan) ...................................................................................................... 159 

Gambar 4.41 Tari Wayang Wong saat pementasan (Dokumentasi Anom 

Fajaraditya 2024) .................................................................................... 160 

Gambar 4.42 Baris Buntal menari dalam posisi badan ngaed (rendah) 

(Dokumentasi Ketut Suka Nada) ............................................................. 162 

Gambar 4.43 Karya Ukiran Kayu Wayan Supartana (Dokumentasi Tim 

Peneliti) ................................................................................................... 163 

Gambar 4.44 Tari Baris Tumbak (Baris Poleng) (Dokumentasi I Ketut Jana)

 ................................................................................................................ 164 

Gambar 4.45 Tari Pendet Agni (Dokumentasi I Ketut Jana) ..................... 165 

Gambar 4.46 Penari Rejang Dewi Putri (Dokumentasi I Ketut Jana) ........ 166 



viii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Gambar 4.47 Pementasan Tari Rejang Rebong Lilit (Dokumentasi Awik 

Marwida) ................................................................................................. 168 

Gambar 4.48 Tari Cak Desa Adat Blahkiuh (Diambil dari Tatkala.co) ...... 170 

Gambar 4.49 Tari Rejang Ligir Kanaka saat dipentaskan (Dokumentasi Ir. I 

Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS.) ..................................................... 171 

Gambar  4.50 Dokumen Informan Gambar sebelah kiri saah satu 

penghargaan yang pernah diraih dan sebelah kanan tokoh Bima yang 

diperankan Made Candra satu-satunya dokumentasi masih tersimpan saat 

ini ............................................................................................................ 172 

Gambar 4.51 Dokumentasi Ida Ayu Wimba Ruspawati............................ 175 

Gambar 4.52 Penari melakukan ritual nusdus (Dokumentasi Gusti Ngurah 

Jaya Putra) .............................................................................................. 179 

Gambar 4.53 Gamelan Gambang (kiri) dan Alat Pemukulnya (kanan) 

(Dokumentasi Tim Peneliti) ...................................................................... 179 

Gambar 4.54 Tari Leko dengan Pangibing (kiri) dan Penari Tari Leko sedang 

dipentaskan (Dokumentasi I Ketut Widnyana) ......................................... 181 

Gambar 4.55 Pementasan Wayang Calonarang (Dokumentasi I Ketut 

Widnyana) ............................................................................................... 182 

Gambar 4.56 Tokoh Nyoman Karang (kiri), tokoh Pondal (tengah) dan tokoh 

Basur (kanan) saat pentas di Pura Dalem Taman Kaja Ubud, tahun 2004 

(Dokumentasi diambil dari Youtube) ....................................................... 184 

Gambar 4.57 I Nyoman Muliana memainkan kepala (punggalan) Barong 

(Dokumentasi I Nyoman Muliana) ........................................................... 188 

Gambar 4.58 Karya Lukisan (kiri), piagam penghargaan dari Pemerintah 

Kecamatan Abiansemal (tengah) dan I Wayan Abdi Nugeraha (kanan) 

(Dokumentasi Tim Peneliti dan I Wayan Abdi Arya Nugeraha) ................. 189 

Gambar 4.59 Tokoh I Gede Basur (kiri) dan tokoh I Wayan Tigaron (kanan) 

dalam pementasan Dramatari Arja Basur di Desa Adat Tegal (Dokumentasi I 

Wayan Adi Gunarta) ................................................................................ 191 

Gambar 4.60 Para penari Tari Baris Poleng Ketekok Jago (Dokumentasi 

Desa Adat Tegal, Darmasaba) .................................................................. 192 

Gambar 4.61 Penari Baris Pangider-ider saat pementasan (Dokumentasi 

Anom Adnyana) ....................................................................................... 193 

Gambar 4.62 Beberapa Belong hasil karya I Wayan Winasa (Dokumentasi 

Tim Peneliti) ............................................................................................ 194 

Gambar 4.63 Pemetaan Bahasa .............................................................. 197 

Gambar 4.64 Pemetaan Permainan Rakyat ............................................. 213 

Gambar 4.65 Pemetaan Olahraga Tradisional.......................................... 222 

Gambar 5.1 Struktur Bangunan Pura Gelang Agung (Dokumen Tim 

Penyusun, 2019) ..................................................................................... 243 

Gambar 5.2 Situs Susutan (Dokumen Sutarya, 2015) ............................. 245 

Gambar 5.3 Gedong Simpen Pura Puseh Beng (Dokumentasi Ade Fernanda, 

18 Juli 2024) ........................................................................................... 246 

Gambar 5.4 Lingga Pura Puseh Lawak (Dokumen Tim Peneliti, 2019) ..... 247 



ix | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Gambar 5.5 Lingga dan Komponen Bangunan Pura Puseh Lawak (Dokumen 

Tim Peneliti, 2019)................................................................................... 247 

Gambar 5.6 Wilayah Desa Jempang (Dokumen Nordholt, 2006) .............. 248 

Gambar 5.7 (Dokumentasi Agung Sony, 14 Juni 2024) ........................... 254 

Gambar 5.8 Lempeng 5 recto (Dokumen Suarbhawa, 2017) .................... 254 

Gambar 5.9 Lempeng 5 verso (Dokumen Suarbhawa, 2017) .................... 255 

Gambar 5.10 (Sumber: courtesy Google Earth, 17 Juli 2024) .................. 258 

Gambar 5.11 (Sumber: courtesy google.co.id, 16 Juli 2024) .................... 259 

Gambar 5.12 (Dokumen Bajra, 2022). ..................................................... 260 

Gambar 5.13 Gedong Panyimpenan (nomor 2 dari kiri) (Dokumentasi Dwi 

Safitri, 19 Juli 2024) ............................................................................... 261 

 

 

 

  



x | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

GLOSARIUM 
 

adat   : cara yang sudah menjadi kebiasaan 

aga   : sinonim dari gunung 

alas   : hutan 

arja   : seni opera Bali 

asagan  : bangunan sederhana yang terbuat dari kayu dedap 

awig-awig  : aturan-aturan 

awiran  : hiasan pakaian tari Bali yang dipakai di pinggang 

banten  : sarana sembahyang 

babad   : salah satu jenis naskah Bali yang berisi sastra sejarah 

bapang  : hiasan pakaian tari Bali yang dipakai di pundak 

badong  : sinonim bapang, hiasan pakaian tari Bali yang dipakai di  

  pundak 

banjar   : struktur kepemerintahan paling bawah di Bali  

bantal belayag : makanan yang terbuat dari ketan dan dibungkus dengan daun  

  enau muda 

bebladbadan  : pemuluran, salah satu jenis gaya bahasa Bali 

beji   : tempat mandi yang suci 

bandesa  : pemimpin desa adat 

bhagawanta  : penasihat kerajaan 

buda   : hari rabu 

bun   : tumbuhan ubi rambat 

canang  : sesajian, sehimpun bunga yang ditata di atas janur yang sudah  

  dibentuk sedemikian rupa 

caratan  : tempat air dari tanah liat seperti teko 

cecangkitan  : kalimat bermakna ganda 

cecangkriman : teka-teki berbentuk tembang dengan metrum pucung 

cecimpedan  : teka-teki 

dresta   : kebiasaan 

gambuh  : nama tarian klasik yang sumber ceritanya dari cerita-cerita 

Panji 

gebeh   : gentong yang terbuat dari tanah liat untuk tempat air 

geguritan  : nyanyian berbahasa Bali berbentuk pupuh 

gelungan  : mahkota 

griya   : rumah Pendeta 

jñāna   : ilmu pengetahuan,  

jro bau  : salah satu pimpinan dalam sistem pemerintahan ulu apad 

jro mangku  : orang yang disucikan dan bertugas menjaga satu Pura 

kajar   : alat musik yang berfungsi mengatur tempo gambelan 

kakawin  : nyanyian berbahasa Jawa Kuno dengan metrum India 

kala   : waktu, raksasa 

kalpasastra  : jenis naskah yang berisi penjelasan tentang sesajian 

kanda   : saudara, bagian 

kapatiang  : dibunuh 

kelian   : pemimpin yang dituakan 

kliwon   : nama hari kelima dalam sistem pawukon  

kidung  : nyanyian berbahasa Jawa Pertengahan dengan metrum puh 

kreteg   : jembatan 



xi | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kroncongan  : alat bunyi sebagai kalung sapi 

krumpung  : gendang kecil 

kucit butuan  : babi yang masih memiliki buah zakar 

kubayan  : pimpinan ulu apad 

kulkul   : kentongan 

kuningan  : hari raya, nama minggu dalam hitungan kalender pawukon 

laba banjar  : hak milik masyarakat dalam sistem pemerintahan terkecil  

  (biasanya berupa tanah) 

laba desa  : hak milik masyarakat desa (biasanya berupa tanah) 

lamak   : hiasan panjang yang terbuat dari daun palem 

lampit   : alat yang berfungsi untuk meratakan tanah 

lau   : campuran tuak 

lontar   : naskah bertuliskan aksara Bali 

makendang  : memainkan gendang 

manusa yadnya : upacara untuk manusia 

mapamit  : berpamitan 

mekotek  : saling beradu tongkat 

mendak tirta  : menjemput air suci 

napak pertiwi : menapaki tanah 

nenung  : meramal 

ngayah  : melakukan suatu kerja dengan ikhlas 

ngrebeg  : ritual keliling desa dengan melibatkan banyak orang 

niti   : jenis naskah yang berisi aturan pemerintahan 

nusdus  : mengasapi 

nyapuh  : membersihkan dengan sapu 

nyineb wangsa : menyembunyikan identitas kebangsawanan nyurat lontar :  

  menulis di atas daun lontar 

pahang  : nama minggu ke-16 dalam kalender pawukon 

paing   : nama hari ke-2 dalam hitungan hari 5 

pakaseh  : pimpinan subak 

palakerta  : klasifikasi naskah lontar yang berisi sistem etik 

palinggih  : bangunan suci 

pamancangah : klasifikasi naskah yang mencatat garis keturunan tertentu 

pamelikan  : alat untuk menyucikan orang yang dianggap memiliki kelainan  

  spiritual 

pamadat  : penikmat hal-hal yang menyebabkan mabuk 

pamangku  : orang yang disucikan dan bertugas menjaga satu Pura 

panca datu  : lima jenis logam 

pangempon  : orang-orang yang menjaga Pura 

papindan  : gaya bahasa personifikasi 

parum   : bertemu untuk bermusyawarah 

paribasa Bali  : peribahasa dalam bahasa Bali 

parikan  : pantun 

parwa   : jenis naskah yang bukan puisi dan bersumber dari epos 

pasah   : hari pertama dalam hitungan hari 3 

pasepan  : alat atau wadah asap 

patra   : manusia, daun 

perarem  : aturan-aturan yang disepakati dan biasanya berada di bawah  

  awig-awig 

piodalan  : hari suci yang jatuh setiap 210 hari 



xii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pipil   : catatan tanah 

pitra yadnya  : ritual untuk leluhur 

prasi   : seni gambar di dalam lontar 

pratima  : benda yang disucikan dianggap sebagai perwujudan dewa 

presi   : perisai 

pucung  : nama metrum 

pujawali  : hari raya suci yang jatuh setiap satu tahun sekali, dihitung  

  menggunakan perhitungan bulan 

puri   : rumah pemimpin 

purnama kapat : purnama keempat 

rangda  : janda, sosok perempuan menyeramkan 

raos ngempelin : kata-kata yang ambigu, ujaran yang bermakna ganda 

rereg   : hancur 

sanggah  : bangunan suci 

saron   : alat musik yang terbuat dari bambu bentuknya mirip  

  gambelan 

sasih   : bulan 

sasih kapitu  : bulan ketujuh 

satua   : cerita 

sekaa   : sekelompok orang yang memiliki profesi atau kegemaran yang 

sama 

sesana  : etika, aturan tingkah laku 

sesapan  : ucapan-ucapan permohonan menggunakan bahasa Bali 

sesawangan  : perumpamaan 

sesemon  : sarkasme dengan bahasa yang halus 

sesenggakan  : perumpamaan (biasanya lucu) 

sesimbing  : sarkasme 

sesonggan  : perumpamaan 

sesuhunan  : perwujudan dewa-dewi 

sima   : aturan, batas 

sloka   : peribahasa dengan empat baris 

sudamala  : pembersih kekotoran 

sulinggih  : orang suci, pendeta 

susila   : perbuatan yang baik 

taksu   : karisma 

tambah  : cangkul 

tamiang  : perisai 

tantri   : cerita fabel 

tattwa   : filsafat, esensi 

tawa-tawa : alat musik seperti gong dengan bentuk yang lebih kecil, 

  biasanya berfungsi untuk mengatur tempo gambelan 

tenggala  : alat bajak sawah 

tetingkesan  : bahasa untuk merendahkan diri 

tukad   : sungai 

tulud   : alat pendorong 

tulup   : alat sumpit 

tutur   : cerita 

uar-uar  : aturan-aturan yang biasanya disampaikan secara lisan 

uga   : penjepit leher sapi saat membajak sawah 

umbul-umbul : hiasan berupa kain panjang yang dipasang pada bambu yang  



xiii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

   melengkung 

urak   : alat komunikasi dari kayu, biasanya berfungsi seperti surat  

  perintah 

urutan  : makanan yang terbuat dari daging dan lemak babi yang  

  dimasukkan ke dalam usus babi secara berseling 

usada   : pengobatan tradisional 

usana   : cerita-cerita kuno 

uwug   : cerita kehancuran suatu daerah 

wariga   : ilmu astronomi dan astrologi 

weda   : sekumpulan mantra-mantra berbahasa Sanskerta 

wewangsalan  : sejenis pantun yang tujuannya menyindir 

 

 

  

  



xiv | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

KATA PENGANTAR 

 
 

Om Swastyastu, 
 

Angayu bagia kami haturkan ke hadapan Ida Hyang Widhi Wasa 
karena atas asung kerta wara nugraha-Nya penelitian berupa Penyusunan 

Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung ini telah dapat 
diselesaikan pada waktunya. Penelitian ini dilaksanakan melalui kerja sama 

antara Badan Riset dan Inovasi Daerah (BRIDA) Kabupaten Badung dengan 
Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) UNHI Denpasar, 

yang pada tahun 2024 difokuskan pada Kecamatan Petang dan Abiansemal.  
 

Penelitian ini berhasil mengidentifikasi, memetakan dan menyusun 
profil singkat sebanyak 42 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang 
dan 126 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Abiansemal. Kami 

berharap hasil penelitian ini selanjutnya tidak berakhir menjadi tumpukan 
dokumen belaka, melainkan dapat dimanfaatkan oleh perangkat daerah 

teknis seperti Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung dalam perumusan 
kebijakan di bidang kebudayaan maupun oleh pihak-pihak lain yang 

membutuhkan. Mengingat demikian banyaknya ragam, jenis maupun 
jumlah objek pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung, kami menyadari 
bahwa penelitian ini belum mampu mendata secara tuntas seluruh objek 

pemajuan kebudayaan yang terdapat di Kecamatan Petang dan Abiansemal. 
Untuk itu kami membuka diri terhadap saran dan masukan untuk 

penyempurnaan lebih lanjut.  
 

Penelitian ini dapat berjalan dengan baik berkat informasi berbagai 
pihak, terutama para sulinggih, bandesa adat, jero mangku, jero balian, 
pekaseh, pengrajin, Penyuluh Bahasa Bali serta masyarakat adat di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal. Oleh sebab itu perkenankan kami 
menghaturkan ucapan terima kasih dan penghargaan kepada berbagai pihak 

atas bantuan dan dukungan yang telah diberikan selama pelaksanaan 
penelitian ini. Akhirnya perkenankan kami mempersembahkan hasil 

penelitian ini kepada para penggiat budaya yang telah mendedikasikan 
dirinya untuk keberlanjutan dan pemajuan kebudayaan daerah Kabupaten 

Badung.   
 

Om Shanti, Shanti, Shanti, Om. 
 

 
Mangupura, September 2024 
Kepala BRIDA Kab. Badung 

 
 

 
I Wayan Putra Yadnya, SKM.,M.Si. 

Pembina Tingkat I 
NIP. 19681011 199303 1 008 



xv | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

RINGKASAN EKSEKUTIF 
 

Kabupaten Badung sebagai sentrum pariwisata Bali memiliki kepentingan 

dalam pemajuan kebudayaan termasuk menjadikan budaya sebagai paradigma dan 

haluan pembangunan Kabupaten Badung. Berbagai potensi budaya di Kabupaten 

Badung menjadi modal dalam pengembangan pariwisata berbasis budaya dan 

masyarakat. Ini sekaligus menjadi model pariwisata alternatif menghadapi 

tantangan pariwisata masal yang menggejala dewasa ini yang tidak mengutamakan 

kualitas. Upaya menjadikan budaya sebagai paradigma pembangunan sesuai 

dengan semangat pemajuan kebudayaan perlu diawali dengan melakukan pemetaan 

terhadap objek-objek pemajuan kebudayaan yang dimiliki Kabupaten Badung dan 

penyusunan direktori sasaran pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung.  

Pemetaan ini dilakukan sesuai dengan potensi budaya yang masih eksis dan 

berkembang di tengah-tengah masyarakat yang mendiami desa-desa di Kabupaten 

Badung. Mengacu pada Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan, terdapat 10 Objek Pemajuan Kebudayaan yang meliputi 1) 

tradisi lisan, 2) manuskrip, 3) adat istiadat, 4) ritus, 5) pengetahuan tradisional, 6) 

teknologi tradisional, 7) seni, 8) bahasa, 9) permainan rakyat, dan 10) olahraga 

tradisional. Objek-objek pemajuan kebudayaan ini belum seluruhnya 

terinventarisasi di Kabupaten Badung.  

Berdasarkan Peta Badung Smart City, baru satu objek yang terpetakan yakni 

manuskrip, itu pun hanya salah satu jenis atau kategori manuskrip yakni lontar. 

Oleh sebab itu, perlu dilakukan penelitian perihal pemetaan 10 Objek Pemajuan 

Kebudayaan Kabupaten Badung yang hasilnya dalam bentuk Direktori. Ada tiga 

rumusan masalah yang jadi konsentrasi dalam penelitian ini yakni 1) Profil dan 

pemetaan terhadap 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung, 2) Peran 

pemajuan kebudayaan sebagai pilar pembangunan daerah Kabupaten Badung, 3) 

Rumusan kebijakan pemajuan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung.  

Penelitian ini dilakukan di dua Kecamatan di Kabupaten Badung yaitu di 

Kecamatan Petang terdiri dari tujuh (7) Desa yakni Desa Carangsari, Getasan, 

Pangsan, Petang, Sulangai, Belok dan Pelaga, sementara di Kecamatan Abiansemal 

terdiri dari delapan belas (18) Desa yakni Darmasaba, Sibang Gede, Jagapati, 

Angantaka, Sedang, Sibangkaja, Mekar Bhuana, Mambal, Abiansemal, Dauh Yeh 

Cani, Ayunan, Blahkiuh, Punggul, Bongkasa, Taman, Selat, Sangeh, Bongkasa 

Pertiwi. Waktu pelaksanaan penelitian ini selama 6 (enam) bulan yakni dari April 

sampai September.  

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif. Pengumpulan data 

dilakukan dengan teknik observasi, wawancara semi terstruktur dan studi 

dokumen. Teknik wawancara yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

wawancara semi terstruktur dengan menyiapkan terlebih dahulu pedoman 

wawancara atau quisioner. Penentuan informan dilakukan secara purposif. 

Informan yang dipilih adalah mereka yang dinilai mengetahui informasi berkaitan 

dengan objek pemajuan kebudayaan, seperti tokoh adat (pimpinan lembaga-

lembaga adat), tokoh agama, budayawan, praktisi seni, praktisi olahraga tradisional, 

penekun sastra, pengrajin tradisional, praktisi di bidang irigasi dan pertanian 

tradisional, praktisi pengobatan tradisional, praktisi makanan dan minuman 



xvi | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tradisional. Selain menggunakan teknik purposive sampling untuk menentukan 

informan, juga digunakan teknik snowball sampling untuk mendapatkan informasi 

yang lebih dalam jika informasi yang diberikan oleh informan kunci belum 

dipandang cukup.  

Selain tiga teknik pengumpulan di atas, karena luaran penelitian ini juga 

untuk merumuskan rekomendasi kebijakan berkaitan dengan pemajuan 

kebudayaan, maka dilakukan Focus Group Discussion. Teknik ini digunakan untuk 

mengungkap pemaknaan dari suatu kelompok berdasarkan hasil diskusi yang 

terpusat pada suatu permasalahan tertentu. FGD juga dimaksudkan untuk 

menghindari pemaknaan yang salah dari seorang peneliti terhadap fokus persoalan 

yang diteliti.  

Dalam  penelitian ini, teknik analisis data yang digunakan adalah analisis 

deskriptif-kualitatif. Tahap analisis data dalam  penelitian kualitatif secara umum 

dimulai sejak pengumpulan data, reduksi data,  penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan atau verifikasi. Hasil analisis data secara umum akan disajikan melalui  

dua cara, yaitu  secara informal dan secara formal. Penyajian ini dilakukan 

berdasarkan atas data yang diperoleh dari sumber data dan hasil analisis yang 

ditetapkan. Penyajian data secara informal merupakan  data kualitatif yang 

disajikan melalui narasi, uraian serta dikuatkan oleh suatu argumentasi. Data 

secara formal yang merupakan data kuantitatif disajikan untuk memperjelas dan 

memudahkan dalam pemahaman hasil penelitian disajikan dalam bentuk tabel dan 

matriks sesuai dengan jenis dan bentuk data. Untuk mempermudah pemahaman, 

dan memperjelas maksud penelitian maka penyajian hasil penelitian ini dilengkapi 

dengan tabel, grafik, foto, peta, serta gambar-gambar. Berdasarkan pengumpulan 

dan analisis data lapangan terhadap keberadaan 10 objek pemajuan kebudayaan di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal, diperoleh hasil bahwa setiap desa memiliki 

karakteristiknya masing-masing. Di Kecamatan Petang berhasil teridentifikasi 

sebanyak 8 objek tradisi lisan, 10 objek manuskrip, 2 objek adat istiadat yang khas, 

3 objek pengetahuan tradisional, 6 objek ritus yang khas, 2 objek teknologi 

tradisional, 7 objek seni yang khas, 3 objek bahasa, 1 objek permainan rakyat, dan 

tidak ditemukan olah raga tradisional. Adapun di Kecamatan Abiansemal ragam dan 

sebarannya lebih banyak yaitu 21 objek tradisi lisan, 32 objek manuskrip, 8 adat-

istiadat yang khas, 16 pengetahuan tradisional, 9 ritus yang khas, 13 teknologi 

tradisional, 17 seni yang khas, 5 dialek yang berbeda, 4 permainan rakyat, dan 4 

olah raga tradisional. Secara keseluruhan di Kecamatan Petang dan Abiansemal 

terdapat 171 objek pemajuan kebudayaan.  

Peran pemajuan kebudayaan sebagai pilar pembangunan daerah Kabupaten 

Badung meliputi tiga hal yakni 1) Berperan dalam pembangunan sumber daya 

manusia yang berkarakter, 2) Berperan dalam pembangunan ekonomi dan 

pariwisata berbasis budaya, 3) Berperan dalam pembangunan ekosistem 

lingkungan.  

Rumusan rekomendasi kebijakan yang dapat dipetakan dari hasil penelitian 

ini akan diklasifikasi menjadi empat ranah kebijakan strategis yakni ranah 

perlindungan, pengembangan, pemanfaatan dan pembinaan sumber daya manusia 

dan lembaga terkait objek pemajuan kebudayaan.  

Ranah Perlindungan terdiri dari: sosialiasi dan edukasi, pencatatan, 

preservasi, bantuan fasilitas, program penulisan purana pura, pengusulan sebagai 



xvii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Warisan Budaya Tak Benda, merekonstruksi kesenian unik, memperkenalkan 

variasi bahasa dan dialek, inventarisasi situs dan pembatasan alih fungsi lahan 

pertanian.  

Ranah Pengembangan terdiri dari: alih pengetahuan ke generasi selanjutnya, 

pembangunan pusat pelatihan Pengetahuan tradisional, penerjemahan naskah 

kuno, alih wahana tradisi lisan, menjadikan 10 objek pemajuan kebudayaan sebagai 

materi muatan lokal sekolah, mengadakan lomba-lomba, membangun pusat inovasi 

kebudayaan, serta membangun sistem Informasi dan komunikasi terintegrasi 

perihal 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kabupaten Badung.  

Ranah Pemanfaatan terdiri dari: pelibatan berbagai Unsur pelaku budaya 

dalam penyusunan kebijakan, membangun pusat pengobatan tradisional, 

memanfaatkan dan mempromosikan Objek Pemajuan Kebudayaan sebagai Daya 

Tarik Wisata, menjadikan sistem nilai budaya sebagai referensi pembangunan 

daerah, mengadakan festival 10 objek pemajuan kebudayaan, membangun 

museum, mengangkat ekspresi dan pengetahuan tradisional sebagai upaya 

pelestarian ekologi, kesehatan, pelestarian lingkungan, dan bahkan masalah 

kebencanaan.  

Ranah Pembinaan SDM dan Lembaga Kebudayaan: memperbaiki tata kelola 

sumber daya manusia dan kelembagaan, membuka akses yang luas, merata, dan 

berkeadilan terhadap infrastruktur dan sarana prasarana kebudayaan, 

mengoptimalisasi anggaran di bidang kebudayaan, memberi perhatian penuh pada 

seniman dan pelaku budaya, serta memberdayakan lembaga tradisional, komunitas 

budaya, dan masyarakat tradisional dalam upaya pemajuan kebudayaan. 



1 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang 

Kebudayaan dalam arti luas memiliki peranan penting dalam 

membentuk identitas masyarakat di Indonesia. Indonesia memiliki 

khazanah kebudayaan yang sangat melimpah. Khazanah kebudayaan 

tersebut tersebar di seluruh pelosok negeri dari Sabang sampai 

Merauke. Hal ini didukung oleh Rochman (2017) yang menyatakan 

bahwa keragaman budaya Indonesia mencakup suku, adat, tradisi, 

bahasa, dan agama, yang berkontribusi pada kekayaan budaya 

nasional. 

Kesadaran akan pentingnya kebudayaan bagi masyarakat 

Indonesia tercermin dalam Undang-undang Dasar tahun 1945 terutama 

pada pasal 32 Ayat 1 yang mengamanatkan: ”Negara memajukan 

kebudayaan nasional Indonesia di tengah peradaban dunia dengan 

menjamin kebebasan masyarakat dalam memelihara dan 

mengembangkan nilai-nilai budayanya”. Atas dasar amanat ini, negara 

berperan aktif dalam menjalankan agenda pemajuan kebudayaan. 

Itulah sebabnya, pemerintah mengesahkan Undang-Undang Nomor 5 

Tahun 2017 tentang pemajuan kebudayaan sebagai pengejawantahan 

dari komitmen tersebut.  

Salah satu daerah yang saat ini masih kuat merawat dan 

melestarikan budayanya adalah Bali. Kebudayaan Bali merupakan 

keseluruhan hasil cipta, rasa, dan karsa manusia Bali yang terbentuk 

melalui proses historis yang panjang. Pembentukan identitas tersebut 

melalui proses adaptasi, revitalisasi, asimilasi, bahkan sintesa sehingga 

kebudayaan yang terbentuk memiliki ciri spesifik dan menjadi penanda 

identitas masyarakat Bali.  

Bakker (1984) mengartikan kebudayaan sebagai penciptaan dan 

perkembangan nilai meliputi segala yang ada dalam alam fisik, personal, 



2 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dan sosial yang senantiasa disempurnakan. Melalui kebudayaan 

manusia merawat kosmos dan menghumanisasikan dirinya. Dengan 

demikian, dalam pengertian ini kebudayaan meliputi hal-hal yang 

bersifat subyektif seperti pandangan dunia, gagasan, imajinasi, dan 

ideologi sedangkan kebudayaan objektif meliputi keseluruhan produk 

empiris atau hasil dari kebudayaan subyektif. Mengacu pada pandangan 

Bakker tersebut maka dapat dikatakan bahwa kebudayaan Bali 

melingkupi kebudayaan subyektif dan objektif.  

Kebudayaan memiliki arti penting dalam pembangunan daerah. 

Nilai-nilai budaya yang membentuk mentalitas masyarakat menjadi 

penentu dalam upaya mencapai kemajuan dan pembangunan daerah. 

Di samping itu, kebudayaan Bali memiliki peran sangat penting karena 

tidak hanya membentuk imajinasi, mentalitas dan kepribadian 

masyarakat Bali, termasuk membangun relasi manusia dan alam, 

namun juga menjadikan Bali sebagai destinasi yang menarik para 

wisatawan untuk berkunjung menikmati kebudayaan Bali yang bersifat 

empiris. Oleh karena itu, ketenaran Bali sebagai destinasi wisata dunia 

tidak bisa dilepaskan dari peran kebudayaannya. Bisa dikatakan, 

pariwisata Bali saat ini adalah “bonus” dari upaya masyarakat Bali 

menjaga, merawat dan melestarikan budayanya.  

Pesatnya perkembangan industri pariwisata serta arus 

modernisasi dan globalisasi telah memperkenalkan nilai-nilai baru 

dalam lingkungan tradisi masyarakat Bali. Masyarakat Bali yang 

tersentuh sistem pengetahuan baru dan nilai-nilai baru mencoba 

memberi arti dan makna baru bagi tatanan tradisi dan budayanya. Ini 

juga yang menyebabkan terjadinya transformasi secara struktural, 

sosial maupun kultural. Transformasi ini tidak hanya mengubah 

kepribadian dan pengetahuan masyarakat Bali, bahkan juga mengubah 

lanskap fisik dan budaya Bali sehingga dapat menjadi ancaman 

terhadap eksistensi tradisi dan budaya Bali itu sendiri.   

Melihat betapa pentingnya peran kebudayaan dalam membentuk 

kepribadian, mentalitas dan pandangan dunia masyarakat Bali, 

termasuk di dalamnya menjadi daya tarik utama pariwisata Bali, maka 



3 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diperlukan upaya menjadikan kebudayaan sebagai paradigma dan 

haluan perencanaan pembangunan. Dalam arti ini, kebudayaan 

menjadi modal sekaligus jalan keluar dalam menghadapi berbagai 

”krisis” yang dialami masyarakat modern seperti krisis identitas, sosial, 

ekonomi, maupun ekologi sebagai dampak pembangunan yang 

eksploitatif. Pada titik ini, kebudayaan tidak saja merupakan modal 

dasar, tetapi juga investasi jangka panjang dalam membangun Bali di 

masa kini dan masa yang akan datang.  

Melihat begitu pentingnya peran kebudayaan dalam 

pembangunan baik di tingkat daerah maupun pusat, Pemerintah terus 

berupaya meningkatkan pembangunan kebudayaan, salah satunya 

melalui Undang-undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan. Pada tingkat Provinsi, semangat penguatan dan pemajuan 

kebudayaan tercermin melalui Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 

Tahun 2020 tentang Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali. 

Regulasi ini membawa arah baru dalam pembangunan kebudayaan 

dengan menjadikan kebudayaan sebagai investasi untuk membangun 

masa depan dan peradaban bangsa. 

Kabupaten Badung sebagai sentrum pariwisata Bali memiliki 

kepentingan dalam pemajuan kebudayaan termasuk menjadikan 

budaya sebagai paradigma dan haluan pembangunan Kabupaten 

Badung. Berbagai potensi budaya di Kabupaten Badung menjadi modal 

dalam pengembangan pariwisata berbasis budaya dan masyarakat. Ini 

sekaligus menjadi skema atau model pariwisata alternatif menghadapi 

tantangan pariwisata massal yang menggejala dewasa ini yang tidak 

mengutamakan kualitas, melainkan kuantitas saja. Hal ini juga 

mengacu pada Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan, khususnya pada pasal 4 yang menyebutkan bahwa 

pemajuan kebudayaan memiliki beberapa tujuan penting, di antaranya 

adalah mengembangkan nilai luhur bangsa, meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat, dan mempengaruhi arah perkembangan 

peradaban.  



4 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Upaya menjadikan budaya sebagai paradigma pembangunan 

sesuai dengan semangat pemajuan kebudayaan tersebut perlu diawali 

dengan melakukan pemetaan terhadap objek-objek pemajuan 

kebudayaan yang dimiliki Kabupaten Badung dan penyusunan direktori 

objek pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung. Pemetaan ini 

dilakukan sesuai dengan potensi budaya yang masih eksis dan 

berkembang di tengah-tengah masyarakat adat di Kabupaten Badung.  

Mengacu pada Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 

tentang Pemajuan Kebudayaan, terdapat 10 Objek Pemajuan 

Kebudayaan yang meliputi 1) tradisi lisan, 2) manuskrip, 3) adat 

istiadat, 4) ritus, 5) pengetahuan tradisional, 6) teknologi tradisional, 7) 

seni, 8) bahasa, 9) permainan rakyat, dan 10) olah raga tradisional. 

Objek-objek pemajuan kebudayaan ini belum seluruhnya 

terinventarisasi di Kabupaten Badung. Berdasarkan Peta Badung Smart 

City, baru satu objek yang terpetakan yakni manuskrip, itupun hanya 

salah satu kategori manuskrip, yakni lontar. Oleh sebab itu, kesepuluh 

objek pemajuan kebudayaan ini penting untuk dipetakan dan 

didokumentasikan dalam bentuk Direktori Objek Pemajuan 

Kebudayaan Kabupaten Badung, serta dianalisis sebagai bahan 

perumusan kebijakan pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung. 

 

1.2. Dasar Hukum  

1. Undang-Undang Nomor 69 Tahun 1958 tentang Pembentukan 

Daerah-daerah Tingkat II Dalam Wilayah Daerah-daerah Tingkat I 

Bali, Nusa Tenggara Barat dan Nusa Tenggara Timur (Lembaran 

Negara Republik Indonesia Tahun 1958 Nomor 122, Tambahan 

Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 1655); 

2. Undang-Undang Nomor 25 Tahun 2004 tentang Sistem Perencanaan 

Pembangunan Nasional (Lembaran Negara Republik Indonesia 

Tahun 2004 Nomor 104, Tambahan Lembaran Negara Republik 

Indonesia Nomor 4421); 

3. Undang-Undang Nomor 6 tahun 2014 tentang Desa (Lembaran 

Negara Republik Indonesia Tahun 2015 Nomor 7) sebagaimana telah 



5 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diubah beberapa kali terakhir dengan Peraturan Pemerintah 

Pengganti Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2022 tentang Cipta 

Kerja; 

4. Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan 

Daerah (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 

244, Tambahan Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 5587) 

sebagaimana telah diubah beberapa kali terakhir dengan Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 2022 tentang Hubungan Keuangan Antara 

Pemerintah Pusat dan Pemerintahan Daerah (Lembaran Negara 

Republik Indonesia Tahun 2022 Nomor 4, Tambahan Lembaran 

Negara Republik Indonesia Nomor 6757);  

5. Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2017 

Nomor 104); 

6. Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2019 tentang Sistem Nasional 

Ilmu Pengetahuan dan Teknologi (Lembaran Negara Republik 

Indonesia Tahun 2019 Nomor 148, dan Tambahan Lembaran Negara 

Nomor 6374 Tahun 2019); 

7. Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 87 Tahun 2021 

tentang Peraturan Pelaksanaan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 

2017 tentang Pemajuan Kebudayaan; 

8. Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 65 Tahun 2018 

tentang Tata Cara Penyusunan Tata Cara Pokok Pikiran Kebudayaan 

Daerah dan Strategi Kebudayaan; 

9. Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 114 Tahun 2022 

Tentang Strategi Kebudayaan; 

10. Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 17 Tahun 2016 tentang 

Pedoman Penelitian dan Pengembangan di Kementerian Dalam 

Negeri dan Pemerintah Daerah; 

11. Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 tahun 2019 tentang Desa 

Adat di Bali; 

12. Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 2020 tentang 

Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali; 



6 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

13. Peraturan Daerah Kabupaten Badung Nomor 4 Tahun 2021 tentang 

Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Semesta 

Berencana Kabupaten Badung Tahun 2021-2026; 

14. Peraturan Daerah Kabupaten Badung Nomor 8 Tahun 2023 tentang 

Anggaran Pendapatan dan Belanja Daerah Tahun Anggaran 2024. 

 

1.3. Rumusan Masalah 

Berdasarkan pemaparan latar belakang di atas, disusun 

rumusan masalah sebagai berikut: 

1) Bagaimanakah profil dan pemetaan terhadap 10 Objek 

Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung ? 

2) Bagaimanakah peran pemajuan kebudayaan sebagai pilar 

pembangunan daerah Kabupaten Badung? 

3) Bagaimanakah rumusan kebijakan pemajuan 10 Objek 

Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung? 

1.4. Maksud dan Tujuan 

1.4.1. Maksud 

Maksud dari kegiatan Penelitian dan Pengembangan Bidang 

Sosial dan Kependudukan dengan Sub Kegiatan Penelitian dan 

Pengembangan Pendidikan dan Kebudayaan adalah untuk 

mengidentifikasi dan memetakan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan 

yang tersebar di Kabupaten Badung. 

1.4.2. Tujuan 

Adapun tujuan dari kegiatan Penelitian dan Pengembangan 

Bidang Sosial dan Kependudukan dengan Sub Kegiatan 

Penelitian dan Pengembangan Pendidikan dan Kebudayaan 

adalah: 

1) Menyusun profil dan pemetaan Objek Pemajuan 

Kebudayaan Kabupaten Badung. 



7 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

2) Menganalisis peran pemajuan kebudayaan sebagai pilar 

pembangunan daerah Kabupaten Badung. 

3) Menghasilkan rumusan rekomendasi kebijakan pemajuan 

kebudayaan Kabupaten Badung. 

1.5. Sasaran 

Sasaran kegiatan Penelitian dan Pengembangan Bidang Sosial 

dan Kependudukan, Sub Kegiatan Penelitian dan Pengembangan 

Pendidikan dan Kebudayaan dengan spesifikasi Penyusunan Direktori 

10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung ini adalah Dinas 

Kebudayaan Kabupaten Badung dan perangkat daerah terkait, 

pemerintahan desa, desa adat, serta masyarakat adat di Kabupaten 

Badung. 

1.6. Ruang Lingkup/Batasan Kegiatan  

Ruang lingkup Penelitian dan Pengembangan Bidang Sosial dan 

Kependudukan, Sub Kegiatan Penelitian dan Pengembangan Pendidikan 

dan Kebudayaan dengan spesifikasi Penyusunan Profil dan Pemetaan 

Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung meliputi :  

1) Menyusun profil dan pemetaan berupa narasi dan gambar 

yang mengungkap informasi dan realitas kondisi 10 Objek 

Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung, secara khusus 

dibatasi di dua Kecamatan, yakni Kecamatan Petang dan 

Kecamatan Abiansemal.  

2) Mengidentifikasi dan menganalisis peran pemajuan 

kebudayaan dalam pembangunan daerah Kabupaten Badung, 

secara khusus di dua Kecamatan yakni Kecamatan Petang dan 

Kecamatan Abiansemal. 

3) Merumuskan kebijakan keberlanjutan 10 Objek Pemajuan 

Kebudayaan yang ada di Kabupaten Badung, secara khusus 

di dua Kecamatan yakni Kecamatan Petang dan Kecamatan 

Abiansemal.   



8 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA DAN DESKRIPSI KONSEP 

 

2.1. Tinjauan Pustaka  

Kabupaten Badung sebagai sentrum pariwisata Bali memiliki 

kepentingan dalam pemajuan kebudayaan termasuk menjadikan 

budaya sebagai paradigma dan haluan pembangunan Kabupaten 

Badung. Mengacu pada Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 

tentang Pemajuan Kebudayaan, terdapat empat indikator utama dalam 

pemajuan tersebut, yaitu perlindungan, pengembangan, pemanfaatan 

dan pembinaan kebudayaan. Undang-Undang di atas juga telah dengan 

tegas menyebutkan 10 objek pemajuan kebudayaan yang meliputi 1) 

tradisi lisan, 2) manuskrip, 3) adat istiadat, 4) ritus, 5) pengetahuan 

tradisional, 6) teknologi tradisional, 7) seni, 8) bahasa, 9) permainan 

rakyat, dan 10) olahraga tradisional. Dalam rangka riset pemajuan 

kebudayaan Badung yang berdasarkan kepada Undang-Undang di atas, 

penting kiranya melakukan penelitian terhadap pustaka-pustaka yang 

relevan terlebih dahulu. Penelitian pustaka ini menyasar pandangan-

pandangan mengenai kebijakan, proses dan solusi yang dapat 

diterapkan dalam rangka pemajuan kebudayaan baik yang tampak 

(tangible) maupun yang tak tampak (intangible).  

Dalam sebuah artikel, (Rayman-Bacchus & Radavoi, 2019) 

menekankan pentingnya kebijakan pemerintah dalam pemajuan 

kebudayaan dan pembangunan berkelanjutan. Menurut hasil studi ini, 

penilaian rasionalistik terhadap hubungan budaya dengan 

pembangunan berkelanjutan menyiratkan kebingungan epistemologis, 

dampak ontologis, dan pentingnya pandangan dunia yang saling 

bersaing terhadap pemahaman kita yang terus berkembang mengenai 

pembangunan berkelanjutan. Untuk itu, Rayman-Bacchus dan Radavoi 

(2019) menyarankan perlunya refleksivitas lebih mendalam, tidak hanya 

di antara para pembuat kebijakan, tetapi juga kelompok masyarakat 



9 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

yang lebih besar (melalui pendidikan sosial) dalam rangka memahami 

estetika dan etika lingkungan.  

Dalam penelitian yang mengkaji kebijakan-kebijakan UNESCO 

ini ditemukan bahwa keberlanjutan budaya lebih tepat dikaitkan 

dengan peningkatan keberlanjutan budaya, yang menyoroti 

komodifikasi budaya dan produk budaya berdasarkan ciri-ciri 

komunitas atau bangsa tertentu. Dalam kaitan itu, pengistimewaan 

penilaian ekonomi terhadap budaya (baik dalam praktik maupun usulan 

kebijakan untuk pembangunan berkelanjutan) hanya akan 

berkontribusi pada pembangunan ekonomi saja, tetapi tidak 

mendukung pemajuan nilai kebudayaan yang berkelanjutan tersebut.  

Dalam rangka keberlanjutan budaya, penting kiranya dilakukan 

penanaman nilai instrumentalis dan pemahaman konteks budaya yang 

disasar. Hal ini disebabkan karena kelenturan budaya memungkinkan 

adanya resistensi terhadap justru kepada kebijakan, karena negara dan 

masyarakat dapat menangguhkan komitmen, dan menanggung banyak 

kewajiban yang berpotensi bersaing satu sama lain, khususnya prioritas 

ekonomi dan lingkungan, nasionalisme, progresivisme, dan 

tradisionalisme. Perbedaan-perbedaan yang berpotensi bersaing 

tersebut harus diwadahi secara tepat. Keberlanjutan budaya perlu 

mewaspadai potensi ideologi ekonomi politik yang saling bersaing. 

Dalam konteks yang lebih besar, kesepakatan tentang perlunya 

tindakan terhadap isu-isu keberlanjutan, yang diratifikasi dalam 

beberapa perjanjian dan kesepakatan perdagangan. Namun, ideologi-

ideologi yang saling bersaing ini memiliki sikap yang sangat berbeda 

terhadap keberlanjutan lingkungan dan keadilan sosial.  

Dalam rangka itu, Rayman-Bacchus dan Radavoi (2019), 

mengusulkan agar kebijakan dalam rangka pemajuan kebudayaan 

dibuat secara bersinergi bersama pemerintahan yang lebih tinggi, baik 

secara regional maupun nasional, bahkan internasional, serta 

mendorong kerangka kerja (re)edukasi untuk mendorong perubahan 

sosial melalui beberapa jalur: mengarahkan inovasi teknologi untuk 



10 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kebaikan sosial dan lingkungan; mengembangkan penilaian estetika 

terhadap lingkungan, di samping pengakuan kewajiban moral untuk itu; 

dan mempromosikan perilaku pro-sosial. 

Dalam konteks Bali, peneliti senantiasa dihadapkan kepada 

beragam dinamika yang terjadi di masyarakat; sangat penting bagi 

peneliti untuk memahami pandangan dunia dan cara pikir masyarakat 

Bali. Untuk itu, penting kiranya meninjau hasil penelitian Suartika, 

dkk., tahun 2018 yang menjelaskan bahwa ideologi, agama, dan estetika 

saja belum cukup sebagai pintu dalam memahami pandangan dunia 

dan cara pikir masyarakat Bali. Pemahaman harus dilanjutkan dengan 

menyasar gerakan sosial baik yang bersifat potensial maupun yang 

sudah terjadi di masyarakat.  

Pandangan ini rupanya sangat penting dalam penyusunan 

kebijakan berkaitan dengan pemajuan kebudayaan, karena menurut 

penelitian ini potensi penolakan sangat tinggi jika komponen 

masyarakat tidak dilibatkan dalam proses penyusunan kebijakan 

(Suartika, dkk., 2018). Artinya harus ada antisipasi terhadap gerakan 

sosial alih-alih perlawanan terhadap dominasi Pemerintah Daerah 

dalam bentuk kebijakan yang tidak melibatkan peran masyarakat, 

apalagi yang menyangkut identitasnya di masing-masing wilayah.  

Pintu lain yang terbukti sangat relevan adalah hubungan antara 

globalisasi dan agama Hindu yang diidentifikasi memiliki dua dampak. 

Pertama, kecenderungan suatu kelompok agama untuk menutup diri 

dari yang lain dan menegaskan batas-batas dengan kelompok 

masyarakat lain di sekitarnya. Kedua, kecenderungan masyarakat 

untuk terbuka terhadap akselerasi pengaruh dari masyarakat luar. 

Keduanya dapat terjadi pada kelompok agama ataupun budaya yang 

berbeda, tetapi intoleransi dari satu kecenderungan atau yang lain 

tampaknya meningkat dengan kecenderungan tersebut, dan 

kecenderungan yang lebih kuat condong ke yang pertama, tentu saja 

dapat mendorong terjadinya intoleransi yang lebih besar. Terakhir, 



11 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

etnoekologi adalah pintu tambahan yang dapat membuka 

kemungkinan-kemungkinan baru (Suartika, dkk., 2018).  

Para penulis studi kasus mengenai lansekap budaya dan 

ekowisata di Bali (dalam Suartika, dkk., 2018) menyimpulkan bahwa 

lansekap budaya yang unik di Bali merupakan hasil dari filosofi dan 

penerapan etnoekologi dalam waktu yang sangat lama. Masyarakat Bali 

menyadari pentingnya melestarikan pengelolaan sumber daya pulau 

secara etnoekologis dengan menerapkannya pada semua pembangunan 

yang berhubungan dengan pariwisata. Dalam rangka pembangunan 

kebudayaan, ruang sosial dan bahasa senantiasa menjadi kunci dalam 

memasuki pintu persepsi yang mengemuka melalui diskusi-diskusi 

kebudayaan masyarakat Bali. 

 Sejalan dengan pandangan di atas yang mendorong 

dilakukannya kerangka kerja (re)edukasi dalam rangka pemajuan 

kebudayaan, khususnya di bidang seni, hasil penelitian oleh Fitriasari 

dan Prakasiwi tahun 2020 sekiranya sangat relevan dikaji. Hasil studi 

tersebut menunjukkan bahwa komunitas budaya (seni) perlu memilih 

strategi yang mencakup pemanfaatan setiap kekuatan untuk 

menghadapi ancaman dengan memahami selera pasar dan 

mengembangkan kreativitas dan inovasi penciptaan. Selain itu, strategi 

komunitas juga memikirkan bentuk edukasi dengan melibatkan 

masyarakat dan pemerintah dengan pengelola komunitas budaya. 

Sejalan dengan Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan, bahwa perlindungan, pengembangan, 

pemanfaatan, dan pembinaan, strategi pengelolaan komunitas budaya 

akan mendorong kemajuan kebudayaan (Fitriasari dan Prakasiwi 2020). 

Sejalan dengan itu, khusus untuk pengembangan kebudayaan 

dalam rangka pariwisata di Bali, Purnamawati, dkk (2022) menekankan 

pentingnya pengembangan desa ekowisata religi di daerah Bali demi 

pengembangan kebudayaan yang lebih berkelanjutan. Dalam hasil 

penelitian itu ditegaskan bahwa ekowisata religi memiliki filosofi yang 

lebih besar dalam menjaga hubungan yang harmonis baik antara 



12 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

manusia dengan lingkungan spiritual, dengan lingkungan sosial 

maupun lingkungan fisik yang berkontribusi terhadap perekonomian 

(Purnamawati, dkk., 2022). Pengembangan desa ekowisata dengan 

konsep religius menjadikan ketiga hubungan harmonis tersebut sebagai 

objek dan subjek. Sebagai objek, ketiganya berfungsi sebagai daya tarik 

wisata yang cukup kuat untuk menarik wisatawan. Sebagai subjek, 

ketiga nilai tersebut menjadi landasan moral yang mengendalikan arah 

pembangunan. Desa ekowisata dikembangkan agar tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip hubungan yang harmonis, terutama yang 

berkaitan dengan masalah keagamaan. Keberadaan desa ekowisata 

dapat meningkatkan kesejahteraan ekonomi masyarakat lokal. Selain 

itu, konsep ekowisata religi juga dapat digunakan sebagai 

pemberdayaan untuk revitalisasi budaya dan melestarikan warisan 

tradisi keagamaan untuk melestarikan adat istiadat di desa ekowisata.  

Sementara itu, bertalian dengan penelitian Suartika, dkk. (2018), 

Purnamawati, dkk. (2022) menilai bahwa teknologi dan komitmen 

pemerintah dan masyarakat belum sepenuhnya mendorong 

pengembangan desa ekowisata religi. Penguasaan teknologi dan 

pembiayaan masih belum optimal, dan masyarakat lokal tidak 

berkomitmen dengan sepenuh hati. Pemerintah daerah dan masyarakat 

diharapkan dapat bersinergi dalam mengembangkan desa ekowisata 

dengan memaksimalkan potensi yang dimiliki desa. Dengan 

memaksimalkan terutama desa-desa yang berkaitan dengan agama dan 

dukungan dari kecanggihan teknologi yang dimanfaatkan, seperti 

pengembangan website desa. Dengan demikian, niscaya pariwisata akan 

terus berkembang dan mempertahankan citra Bali sebagai salah satu 

destinasi wisata terbaik, meningkatkan kesejahteraan ekonomi di Bali, 

khususnya Kabupaten Badung dan Indonesia pada umumnya. 

Namun patut diwaspadai bahwa pemajuan kebudayaan dalam 

rangka pariwisata sangat berkaitan dengan komodifikasi budaya. Untuk 

persoalan ini, Indrianto (2005) menjelaskan kekhawatirannya bahwa 

persoalan komodifikasi budaya sebenarnya merupakan persoalan yang 



13 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kompleks, karena karena terkait dengan sistem penawaran dan 

permintaan, yang didukung oleh tiga aspek, yaitu wisatawan, 

masyarakat Bali, dan pemerintah. Rencana dan kebijakan yang tidak 

tepat dari pemerintah pusat mungkin juga menjadi penyebab utama dari 

masalah ini, karena di Indonesia, otoritas pemerintah lebih kuat 

daripada masyarakat dan sektor swasta dalam menangani masalah 

ekonomi atau sosial. Jika masalah ini tidak segera diselesaikan, 

pariwisata budaya di Bali dapat mengalami kehancuran.  

Dalam hal ini, masyarakat Bali harus berusaha untuk menyadari 

dampak atas komersialisme budaya yang akan menurunkan nilai daya 

tarik budaya di mata wisatawan (Indrianto, 2005). Oleh karena itu 

Indrianto (2005) menyarankan bahwa program revolusi hijau di sektor 

pertanian harus dilakukan berdasarkan kebutuhan untuk memulihkan 

kondisi ekonomi di Bali, khususnya di Badung sebagai sentra pariwisata 

Bali, dan untuk mengurangi ketergantungan terhadap pariwisata. Jika 

masyarakat Bali tidak terlalu bergantung pada industri pariwisata, 

maka mereka dapat melestarikan budaya mereka dalam pola asli, bukan 

untuk tujuan komersial semata. Kondisi ini akan mengarah terhadap 

kelestarian budaya di Bali, khususnya di Kabupaten Badung.  

Pariwisata berbasis budaya merupakan sesuatu yang tepat 

untuk diprioritaskan di Kabupaten Badung. Hal ini sesuai dengan hasil 

penelitian yang dilakukan oleh Belinda tahun 2020 bahwa dari sisi 

positifnya perkembangan pariwisata tentu akan berpengaruh pada 

kelangsungan kehidupan dan budaya masyarakat Bali. Meningkatnya 

ketertarikan wisatawan dengan budaya dan spiritualitas masyarakat 

Bali akan menciptakan motivasi tersendiri di kalangan anak muda 

untuk berinovasi dan memberikan efek yang baik bagi perkembangan 

pelestarian budaya Bali itu sendiri. Ditambah lagi jika sudah tercipta 

sistem pengelolaan yang baik, sektor kebudayaan tentu akan sangat 

menguntungkan masyarakat Bali, sehingga generasi muda akan dapat 

fokus untuk mengembangkan kebudayaan dan pariwisata dalam hal 

menciptakan objek-objek wisata budaya yang baru dan menarik lebih 



14 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

banyak wisatawan (Belinda, 2020). Dengan pengelolaan dan sistem yang 

baik, diharapkan akan ada kepastian dalam kelanjutan hidup para 

penggiat budaya sehingga mereka dapat menjadikan pengembangan dan 

pelestarian budayanya sebagai tujuan utama dan kembali membuka 

pekerjaan sampingan.  

Sebagai tambahan, pariwisata ini dapat dijadikan landasan 

untuk pengembangan dan pelestarian budaya dan spiritualitas Bali 

sehingga masyarakat tidak dipusingkan dengan hal-hal terutama 

pendanaan untuk pengembangan budaya itu sendiri, sehingga baik 

budaya dan spiritualitas dengan pariwisata akan berjalan beriringan 

dan menimbulkan hubungan yang saling menguntungkan antara semua 

pihak. Oleh karena itu, berdasarkan Belinda (2020) aturan yang jelas 

dalam hal pemajuan kebudayaan sangat dibutuhkan agar pariwisata di 

Badung dapat berkelanjutan dan kebudayaan di Badung menjadi 

terpelihara dan terbina sesuai peruntukannya. 

Dari aspek hukum, hasil penelitian oleh Jayantiari dan Laksana 

tahun 2023 menilai bahwa pemajuan kebudayaan melalui Undang-

Undang Nomor 5 Tahun 2017 dan turunan peraturan pelaksanaannya 

dalam bentuk produk hukum daerah sejak diundangkan hingga 

sekarang belum maksimal memuat substansi yang responsif-

partisipatif, yaitu keterlibatan masyarakat hukum adat dengan hak-hak 

tradisionalnya. Isu dasar yang sangat krusial dalam perlindungan 

hukum menyangkut objek pemajuan kebudayaan adalah bahwa banyak 

karya budaya tradisional masyarakat hukum adat memiliki daya tarik 

sebagai modal sosial bahkan mengandung nilai komersial. Sehingga bila 

tidak diperhatikan dengan maksimal akan sangat mudah diklaim dan 

dimanfaatkan pihak lain untuk kepentingannya. Artinya pertahanan 

budaya dalam jangkauan luas dimaksudkan agar citra bangsa terjaga 

dalam pergaulan global (Jayantiari dan Laksana, 2023).  

Dalam paparannya, Jayantiari dan Laksana (2023) 

menyampaikan urgensi memasukkan masyarakat hukum adat dalam 

substansi pengaturan pemajuan kebudayaan di Indonesia dalam rangka 



15 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

melihat fakta penting bahwa nilai tradisi tumbuh dan berkembang 

dalam tatanan hukum adat (living law) pada komunitas yang telah ada 

bahkan jauh sebelum Negara Kesatuan Republik Indonesia terbentuk. 

Pengaturan dengan substansi yang memberi peran, wewenang dan 

tugas pada Desa Adat di Bali dalam melestarikan tradisi dan budaya 

yang secara eksplisit termuat dalam Perda Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 

2019 tentang Desa Adat di Bali berkarakter responsif sehingga terdapat 

pengakuan dan ruang partisipasi masyarakat hukum adat dalam 

pemajuan kebudayaan. Strategi dalam perlindungan hukum bagi aset 

budaya yang dituangkan dalam berbagai peraturan dan kebijakan tentu 

tidak bisa maksimal bila tidak melibatkan seluruh komponen terdekat 

kebudayaan yaitu masyarakat hukum adat. Pengakuan pada Perda 

Desa Adat di Bali mempunyai arti strategis secara lokal menuju nasional 

sebagai strategi kebudayaan. 

Berkaitan dengan 10 objek pemajuan kebudayaan, Kabupaten 

Badung memiliki potensi yang sangat melimpah di bidang kebudayaan. 

Dapat dikatakan, setiap kecamatan di Badung memiliki beberapa 

kebudayaan yang unik. Akan tetapi, penelitian-penelitian berkaitan 

dengan objek pemajuan kebudayaan di Badung kurang mendapat 

perhatian khusus karena peneliti lebih banyak berfokus pada sisi 

pariwisata. Walau demikian penelitian tentang pariwisata di Badung 

dapat menjadi pintu masuk yang baik menuju penelitian pemajuan 

kebudayaan.  

Hal ini mengindikasikan bahwa penelitian yang berupaya 

mengidentifikasi kebudayaan yang masih bersifat baik tangible dan 

intangible di masyarakat harus dilaksanakan demi tujuan yang lebih 

besar di masa depan. Kendatipun belum banyak diidentifikasi, beberapa 

pustaka berikut dapat memberi gambaran bahwa terdapat beragam 

potensi kebudayaan di masing-masing wilayah Kabupaten Badung. 

Pertama, penelitian oleh Ni Luh Sustiawati tahun 2012 telah memberi 

gambaran keunikan permainan rakyat di beberapa wilayah di Badung. 

Berdasarkan hasil penelitian tersebut, Sustiawati (2012) telah 



16 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

mengidentifikasi permainan rakyat di Kabupaten Badung, di antaranya 

(1) Poh-Pohan (memetik mangga) mewakili desa Petang dan permainan 

bentuk bertanding yaitu Mecingklak dari Desa Sekar Mukti, sebagai 

perwakilan Kecamatan Petang); (2) Meong-Meongan (kucing-kucingan) di 

Desa Blahkiuh dan Desa Bongkasa dengan permainan Mencar (menjala 

ikan) yang mewakili Kecamatan Abiansemal; (3) mewakili Kecamatan 

Mengwi di Desa Beringkit terdapat Main Ki (Main Kaki) dan di Desa Kapal 

dengan jenis pertandingan (game) Jaran Teji; (4) di Kecamatan Kuta 

Utara, yaitu Desa Kerobokan terdapat permainan Makering-Keringan 

(perlombaan suara senyaring-nyaringnya) dan Desa Kerobokan Kelod 

dengan permainan Macepetan Nengkleng (menembak sasaran dengan 

satu kaki); (5) mewakili Kecamatan Kuta Selatan, yaitu Desa Bualu 

dengan Matembing (membidik lalu melempar sasaran berupa uang 

dengan lembing pipih berupa batu) dan Desa Peminge dengan Matajog 

(lomba lari dengan tumpuan batang bambu, atau sering disebut 

enggrang); dan (6) di Kecamatan Kuta terdapat permainan Lelipi Ngalih 

Ikuh (ular mencari ekor) di Desa Kuta dan Mapiyak-Piyakan (dua pemain 

duduk mengangkang dan pemain lainnya melompat-lompat di dalam 

bingkai kaki itu) di Desa Tuban.  

Selanjutnya, I Wayan Rasna dan Ni Made Emy Juniartini tahun 

2021 meneliti tradisi “Mekotek” di Desa Adat Munggu. Mekotek menurut 

mereka merupakan tradisi turun-temurun yang mengandung nilai 

sosial, nilai budaya, nilai religius dan nilai kebersamaan. Lalu, Paramita 

dan Naba tahun 2021 meneliti tradisi Siat Tipat Bantal di Desa Kapal, 

yang menurutnya dapat dijadikan salah satu daya tarik wisata di 

Kabupaten Badung. I Made Sudarsana dkk. (2023) yang meneliti tradisi 

Mabuug-Buugan di Desa Kedonganan, menegaskan bahwa telah terjadi 

komodifikasi, yaitu ideologi ekonomi, globalisasi, pariwisata, agama 

(Hindu), dan resistensi terhadap wacana reklamasi Teluk Benoa yang 

pada dasarnya saling berinteraksi dan mempengaruhi di Desa Adat 

Kedonganan. Selain itu, tradisi Ngrebeg yang terdapat di beberapa 

wilayah di Kabupaten Badung telah mendapat perhatian beberapa 



17 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

peneliti, di antaranya I Ketut Gunarta tahun 2017 membahas aspek 

teologi Ngrebeg yang terdapat di Desa Adat Tegal Darmasaba. 

Selanjutnya Sutanaya (2020) menulis aktivitas religius masyarakat di 

Desa Kerobokan dalam menjaga keberadaan Pura Petitenget yang 

menyoroti sosial-religius masyarakat dalam menjaga keberadaan dan 

kesucian pura.    

Dalam kaitan dengan salah satu objek pemajuan kebudayaan 

berupa lontar, Pemerintah Kabupaten Badung telah senantiasa 

melakukan langkah strategis, yaitu pelatihan nyurat lontar dan upaya 

digitalisasi. Muharamah dan Jayantiari (2023) dalam artikelnya 

menyebutkan bahwa upaya tersebut telah dilaksanakan oleh Bidang 

Sejarah Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung yang memiliki program 

digitalisasi lontar yang telah dilaksanakan sejak tahun 2012. Program 

tersebut dijalankan sebagai salah satu upaya pelestarian naskah kuno 

dan penyelamatan terhadap nilai-nilai yang terkandung di dalam lontar 

agar terus hidup di masyarakat.  

Kendatipun upaya awal telah dilakukan, Muharamah dan 

Jayantiari (2023) menilai bahwa upaya tersebut belum maksimal, masih 

terdapat sejumlah hal yang memerlukan pembenahan dari program 

digitalisasi lontar di Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung, yaitu 

mengenai eksistensi dari hasil digitalisasi lontar yang dinilai belum 

optimal karena hanya diedarkan kepada sulinggih-sulinggih setempat 

dan diberikan kepada masyarakat jika ada masyarakat yang meminta 

soft file hasil digitalisasi lontar. Seharusnya optimalisasi eksistensi 

digitalisasi dapat dilakukan dengan pembentukan website mumpuni 

yang dapat menampung hasil digitalisasi lontar dan terjemahannya, 

serta dapat diakses oleh kalangan luas masyarakat.   

Dari beberapa tinjauan pustaka di atas dapat dipahami bahwa 

potensi kebudayaan di Kabupaten Badung sangat tinggi dan telah 

mendapat perhatian beberapa kalangan peneliti. Namun terdapat studi 

yang menyasar secara keseluruhan objek pemajuan kebudayaan yang 

dalam upaya pelindungannya perlu diatur dalam peraturan daerah. 



18 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Oleh karena itu, penelitian tentang objek pemajuan kebudayaan 

Kabupaten Badung perlu dilaksanakan untuk mengidentifikasi 

kebutuhan masyarakat adat dan referensi penyusunan kebijakan 

pelestarian dan pengembangan kebudayaan. 

2.2. Deskripsi Konsep  

2.2.1. Direktori  

 Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (2008), kata direktori 

memiliki arti katalog, dokumen, atau berkas yang dijadikan satu file. 

Direktori juga dapat berarti komponen sistem pemberkasan yang 

mengandung satu berkas atau lebih. Pengertian direktori dalam 

penelitian ini yakni sebuah katalog atau dokumen tentang 10 objek 

pemajuan kebudayaan. Direktori berisikan profil dan pemetaan 10 objek 

pemajuan kebudayaan. Profil di dalam bahasa Indonesia dapat berarti 

pandangan dari samping (tentang wajah orang); lukisan (gambar) orang 

dari samping; sketsa biografis; penampang (tanah, gunung, dan 

sebagainya); grafik atau ikhtisar yang memberikan fakta tentang hal-hal 

khusus. Berkenaan dengan penelitian ini, profil yang dimaksudkan 

adalah deskripsi singkat tentang informasi yang didapat. Informasi-

informasi tersebut berkenaan dengan sepuluh objek pemajuan 

kebudayaan.  

 Pemetaan Objek Pemajuan Kebudayaan di dalam penelitian ini 

didasarkan kepada basis pengumpulan data dan analisis data. 

Pemetaan dilakukan melalui tiga tahap yakni pengumpulan data dasar, 

data tematik, dan data yang telah dianalisis. Di dalam penelitian ini, 

jenis pemetaan yang dilakukan terdiri dari pengumpulan data dasar 

yang kemudian dilanjutkan dengan analisis data yang luarannya berupa 

pemetaan sepuluh objek pemajuan kebudayaan. 

2.2.2. Objek Pemajuan Kebudayaan 

Berdasarkan Undang-undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan, yang dimaksud Pemajuan Kebudayaan ialah 



19 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

upaya meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi budaya 

Indonesia di tengah peradaban dunia melalui Pelindungan, 

Pengembangan, Pemanfaatan dan Pembinaan Kebudayaan. 

Berdasarkan terminologi tersebut, jelaslah bahwa budaya dipandang 

sebagai produk manusia yang rentan mengalami kemunduran hingga 

menghilang atau tidak lagi muncul sebagai suatu produk dari aktivitas 

masyarakat yang dilaksanakan secara terus-menerus. Oleh sebab 

kerentanan itu, maka berbagai macam produk kebudayaan harus 

dilindungi. Pelindungan tersebut berupaya untuk menjaga 

keberlanjutan kebudayaan dengan jalan inventarisasi, pengamanan, 

pemeliharaan, penyelamatan serta publikasi.  

Pelindungan nyatanya tidak cukup apabila kebudayaan tersebut 

dibenturkan dengan perkembangan ilmu pengetahuan serta teknologi di 

dunia global, sehingga amat penting kebudayaan tersebut dapat 

dikembangkan. Pengembangan dilakukan dengan berupaya untuk 

menghidupkan suatu ekosistem kebudayaan. Ekosistem tersebut 

penting dibangun karena kebudayaan dapat dilindungi dan 

dikembangkan hanya jika pelaku-pelaku budaya dapat berperan aktif. 

Pada gilirannya nanti, dari berbagai pelaku budaya yang bertemu dalam 

suatu ekosistem kebudayaan dapat saling bertukar informasi 

kebudayaan sehingga kebudayaan dapat semakin diperkaya dengan 

sendirinya. Di dalam pengembangan ini juga terhimpun maksud agar 

kebudayaan dapat disebarluaskan melalui ekosistem-ekosistem yang 

telah terbentuk itu. Melalui pengembangan kebudayaan juga 

diharapkan agar kebudayaan dapat menyesuaikan diri dengan dunia 

yang lebih luas. 

Kebudayaan yang telah dilindungi serta dikembangkan itu, 

penting dilihat pula pemanfaatannya. Pemanfaatan kebudayaan 

dimaksudkan sebagai pendayagunaan objek pemajuan kebudayaan. 

Tujuannya ialah demi menguatkan kembali ideologi nasional yang 

menekankan kepada unity in diversity yang bermakna ‘bersatu dalam 

perbedaan’. Ideologi inilah yang kemudian menjadi akar dalam 

penguatan politik nasional. Berdasarkan pandangan ini, jelaslah bahwa 



20 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pandangan politik nasional mesti disandarkan pula kepada objek-objek 

kebudayaan sebagaimana diamanatkan oleh Undang-undang. 

Pemanfaatan yang nyata dari objek kebudayaan yang dimaksud adalah 

berkontribusi terhadap pemajuan peradaban dunia. 

Seluhur-luhurnya cita-cita pemertahanan kebudayaan, tanpa 

dilakukannya perawatan terhadap sumber daya utama kebudayaan itu 

yakni manusia, niscaya cita-cita luhur itu tidak dapat terwujud. Oleh 

karena itu, manusia sebagai poros kebudayaan mesti dibina dengan 

baik, melalui institusi/lembaga kebudayaan maupun pranata 

kebudayaan yang berorientasi meningkatkan dan memperluas peran 

aktif dan inisiatif masyarakat sebagai pelaku budaya.  

Berdasarkan pada hal itu maka jelaslah bahwa yang dimaksud 

sebagai Objek Pemajuan Kebudayaan sebagai unsur dan sasaran utama 

pemajuan kebudayaan patut diinventarisir. Berdasarkan Undang-

undang Undang-undang tentang Pemajuan Kebudayaan Tahun 2017 

pasal 5, yang dimaksud sebagai Objek Pemajuan Kebudayaan ialah 

keseluruhan produk empiris atau hasil kebudayaan subyektif. Produk 

empiris yang dimaksudkan di dalam penelitian ini terdiri dari sepuluh 

bidang yakni:  

1) Tradisi lisan 

Tradisi lisan adalah tuturan yang diwariskan secara turun- 

temurun oleh masyarakat antara lain sejarah lisan, dongeng, 

rapalan, pantun dan cerita rakyat.  

2) Manuskrip 

Manuskrip adalah naskah beserta segala informasi yang 

terkandung di dalamnya, yang memiliki nilai budaya dan 

sejarah, antara lain lontar, serat, babad, hikayat, dan kitab.  

3) Adat istiadat 

Adat istiadat adalah kebiasaan yang didasarkan pada nilai 

tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus- 

menerus dan diwariskan kepada generasi berikutnya, antara lain 

tata kelola lingkungan dan tata cara penyelesaian sengketa. 

Khusus untuk di Bali terdapat hukum adat, sima, dresta, dll.  



21 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4) Ritus 

Ritus adalah tata cara pelaksanaan upacara atau kegiatan yang 

didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan oleh sekelompok 

masyarakat secara terus menerus, dan diwariskan kepada 

generasi berikutnya, seperti misalnya berbagai perayaan, 

peringatan kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian, 

dan ritual kepercayaan beserta perlengkapannya.  

5) Pengetahuan Tradisional 

Pengetahuan tradisional adalah seluruh ide dan gagasan dalam 

masyarakat yang mengandung nilai-nilai setempat sebagai hasil 

pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan, 

dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan kepada 

generasi berikutnya. Pengetahuan tradisional tersebut antara 

lain kerajinan, busana, metode penyehatan, jamu, makanan dan 

minuman tradisional, serta pengetahuan dan kebudayaan 

perilaku mengenai alam dan semesta.  

6) Teknologi Tradisional 

Teknologi tradisional yakni keseluruhan sarana untuk 

menyediakan barang-barang atau cara yang diperlukan bagi 

kelangsungan dan kenyamanan hidup manusia dalam bentuk 

produk, kemahiran, dan keterampilan masyarakat sebagai hasil 

pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan, 

dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan kepada 

generasi berikutnya. Wujud teknologi tradisional tersebut antara 

lain seperti arsitektur, perkakas pengolahan sawah, alat 

transportasi, dan sistem irigasi.  

7) Seni 

Seni yang dimaksud di sini yakni ekspresi artistik individu, 

kolektif atau komunal yang berbasis warisan budaya maupun 

berbasis kreativitas penciptaan baru yang terwujud dalam 

berbagai bentuk kegiatan dan atau medium. Seni antara lain seni 

pertunjukan, seni rupa, seni sastra, film, seni musik dan seni 

media.  



22 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

8) Bahasa 

Bahasa adalah sarana komunikasi antarmanusia, baik 

berbentuk lisan, tulisan, maupun isyarat antara lain bahasa 

Indonesia dan bahasa daerah.  

9) Permainan Rakyat 

Permainan rakyat adalah berbagai permainan yang didasarkan 

pada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat 

tradisional secara terus-menerus dan diwariskan kepada 

generasi berikutnya, yang bertujuan untuk menghibur diri, 

antara lain permainan kelereng, congklak, gasing, gobak sodor, 

dll. Permainan rakyat dalam penelitian ini disesuaikan dengan 

ciri khas di Kabupaten Badung.  

10) Olahraga Tradisional 

Olah raga tradisional adalah berbagai aktivitas fisik dan atau 

mental yang bertujuan menyehatkan diri, peningkatan daya 

tahan tubuh, didasarkan pada nilai tertentu, dilakukan oleh 

kelompok masyarakat secara terus menerus dan diwariskan 

kepada generasi berikutnya, antara lain bela diri, dan yang 

lainnya sesuai ciri yang khas di Kabupaten Badung.  

 

  



23 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB III 

METODOLOGI 

  

3.1. Lokasi dan Waktu Penelitian  

Penelitian perihal pemetaan 10 objek pemajuan kebudayaan ini 

dilakukan di Kabupaten Badung yaitu di Kecamatan Petang terdiri dari 

tujuh (7) Desa yakni Desa Carangsari, Getasan, Pangsan, Petang, 

Sulangai, Belok dan Pelaga, sementara di Kecamatan Abiansemal terdiri 

dari delapan belas (18) Desa yakni Darmasaba, Sibang Gede, Jagapati, 

Angantaka, Sedang, Sibangkaja, Mekar Bhuana, Mambal, Abiansemal, 

Dauh Yeh Cani, Ayunan, Blahkiuh, Punggul, Bongkasa, Taman, Selat, 

Sangeh, Bongkasa Pertiwi. 

Waktu pelaksanaan kegiatan ini selama 6 (enam) bulan kalender 

dengan jadwal  sebagaimana terlihat pada tabel 3.1. 

Tabel 3.1 Jadwal Pelaksanaan Penelitian 

URAIAN 
PEKERJAAN APRIL MEI JUNI JULI AGUSTUS SEPTEMBER 

1. Penyusunan 

Laporan 
Pendahuluan                                                 

2. Pembahasan 

Laporan 

Pendahuluan                                                 

3. Perbaikan 
Laporan 

Pendahuluan                                                 

4. Penyerahan 
Perbaikan 

Laporan 
Pendahuluan                                                 

5. Pelatihan 
Tenaga Surveyor                                                 

6. Uji coba 

instrument                                                 

7. Pengumpulan 
Data Lapangan                                                 

8. Pengolahan dan 

Analisis Data                                                 

9. Penyusunan 

Laporan Antara                                                  



24 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

10. Pembahasan 
Laporan Antara                                                 

11. Perbaikan 

Laporan Antara                                                 

12. Penyerahan 
Laporan 

Perbaikan 
Antara                         

13. Pembasan 
Laporan Akhir                         

14. Perbaikan 

Laporan Akhir                         

15. Penyusunan 
Manuskrip 

Artikel Jurnal                         

16. Penyerahan 

Dokumen Akhir 
Hasil Penelitian                         

 

3.2. Metode dan Pelaksanaan Penelitian  

3.2.1 Pelaksanaan Penelitian  

Pelaksanaan penelitian ini menggunakan metode atau 

pendekatan penelitian kualitatif dengan teknik yang digunakan yakni 

melakukan observasi atau pengamatan terhadap objek yang diteliti, 

wawancara langsung kepada informan yang dianggap memiliki 

pengetahuan dan pemahaman terkait topik yang diteliti serta 

melakukan studi dokumen. Peneliti akan menerjunkan tim pencari 

data ke lapangan untuk melakukan observasi, wawancara dan 

pendataan terhadap 10 objek pemajuan kebudayaan yang ada di 

daerah tersebut. 

3.2.2 Pengumpulan Data 

Penelitian pemetaan 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten 

Badung menggunakan metode penelitian kualitatif. Pengumpulan data 

dilakukan dengan teknik observasi, wawancara semi terstruktur dan 

studi dokumen. Observasi merupakan pengumpulan data yang 

dilakukan oleh peneliti dengan cara mengamati secara langsung. 

Pengamatan tersebut dilengkapi pula dengan pencatatan kejadian, 

peristiwa maupun hal-hal yang berkaitan dengan persoalan penelitian 

yang sedang dilakukan (Soehardi, 2001). Observasi disebut juga 

dengan pengamatan, meliputi kegiatan pemusatan perhatian terhadap 



25 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

objek penelitian dengan menggunakan seluruh alat indra. Dalam 

penelitian ini, metode observasi dimaksudkan untuk mengamati dan 

memperoleh gambaran tentang objek Pemajuan Kebudayaan. 

Teknik wawancara yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

wawancara semi terstruktur dengan menyiapkan terlebih dahulu 

pedoman wawancara atau quisioner melalui media google form. Artinya 

dalam wawancara semi terstuktur, pertanyaan-pertanyaan yang 

diberikan telah disiapkan terlebih dahulu dan memberikan 

keleluasaan informan menjawab pertanyaan tersebut. Wawancara 

dilakukan dengan memberikan pertanyaan-pertanyaan yang 

berhubungan dengan fenomena yang diteliti (Sugiyono, 2018). Respons 

yang diberikan narasumber selanjutnya dicatat atau direkam dengan 

menggunakan alat perekam. Sementara hasil wawancara atau 

interview dihimpun menggunakan media google form untuk 

mempermudah penghimpunan data lapangan.  

Sementara itu, teknik ini membutuhkan informasi dari informan 

yang mengenali persoalan-persoalan dalam penelitian. Informan 

diharapkan dapat memberikan informasi tentang situasi dan kondisi 

latar penelitian (Moleong, 2009). Agar informasi yang diperoleh dapat 

dipercaya keabsahannya, maka informan harus memiliki pengetahuan 

tentang latar penelitian. Prosedur penentuan informan yang terpenting 

dalam penelitian kualitatif adalah penentuan informan kunci atau key 

informant yang memiliki informasi sesuai fokus penelitian. Pemilihan 

informan kunci dilakukan secara purposif, atau yang sering disebut 

purposive sampling. Informan kunci yang dimaksud adalah mereka 

yang dinilai mengetahui informasi berkaitan dengan objek pemajuan 

kebudayaan, seperti kepala desa, bandesa adat, tetua desa/adat, 

budayawan dan sebagainya, sesuai informasi yang dibutuhkan. 

Jumlah informan dalam penelitian kualitatif tergantung dari tepat 

tidaknya pemilihan informan kunci dan kompleksitas objek yang 

diteliti. Selain menggunakan teknik purposive sampling untuk 

menentukan informan kunci, juga digunakan teknik snowball sampling 



26 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

untuk mendapatkan informasi yang lebih dalam jika informasi yang 

diberikan oleh informan kunci belum dipandang cukup.  

Sugiyono (2018) menyatakan bahwa teknik snowball sampling 

ialah cara menentukan informan dengan cara memilih informan yang 

dipandang memiliki pengetahuan tentang persoalan yang diteliti. 

Secara spesifik teknik snowball sampling yang digunakan yakni 

snowball sampling linear.  

Jenis teknik snowball sampling linier adalah teknik yang 

merekrut informan pertama, kemudian informan pertama tersebut 

memberikan banyak informasi tentang informan lain yang memiliki 

kesamaan atau kemiripan informasi, dan berlanjut dengan 

berdasarkan satu informan saja. Pola ini akan berhenti ketika 

informan yang didapatkan atau dibutuhkan dinilai sudah cukup 

untuk digunakan sebagai informan. Namun, jika informasi yang 

dibutuhkan sudah cukup pada satu informan kunci saja, dan 

informan kunci tidak menunjuk informan lain yang sekiranya dapat 

memberikan informasi tambahan, maka teknik snowball sampling 

tidak diterapkan.  

Tahapannya, pertama, peneliti melakukan identifikasi awal 

berdasarkan informasi yang diberikan oleh informan kunci. Tahapan 

kedua, informan kunci memberikan referensi informan yang dianggap 

memiliki pengetahuan tentang topik yang diteliti. Tahapan ketiga, 

informasi-informasi yang didapat dari informan tersebut dikumpulkan, 

kemudian jika informasinya dipandang belum cukup, maka informan 

diminta untuk memilih atau menunjuk orang lain yang dianggap tahu 

tentang masalah yang diteliti. Cara ini dilakukan secara berulang kali 

sampai dipandang mencukupi untuk mendapatkan data yang lengkap. 

Beberapa informan yang menjadi sasaran utama atau dipandang 

sebagai informan kunci dalam pengumpulan data dan informasi di 

antaranya tokoh adat (pimpinan lembaga-lembaga adat), tokoh agama, 

budayawan, praktisi seni, praktisi olah raga tradisional, penekun 

sastra, pengrajin tradisional, praktisi di bidang irigasi dan pertanian 

tradisional, praktisi pengobatan tradisional, praktisi makanan dan 



27 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

minuman tradisional, dan informan-informan lain yang memiliki 

pemahaman dan keahlian yang berhubungan dengan 10 objek 

pemajuan kebudayaan.  

 

Tahapan Pengumpulan Data dengan Teknil Snowball Sampling 

 
Gambar 3.1 Tahapan Pengumpulan Data dengan Teknik Snowball 

Sampling 
(Sumber: Sugiyono, 2018; Bungin; 2010) 

 

Studi dokumen terkait dengan sumber studi, juga dapat 

dikatakan sebagai sumber tertulis, didapatkan dari berbagai sumber 

seperti buku-buku, majalah ilmiah, arsip, dokumen pribadi, dan 

dokumen resmi (Moleong, 2009). Kepustakaan dan dokumen tersebut 

dapat membantu peneliti untuk menelaah sumber-sumber sekunder 

lainnya. Tujuan dari teknik ini adalah untuk mengetahui secara lebih 

mendetail dan memberikan kerangka berpikir, khususnya referensi 

relevan yang berasal dari teori-teori. Teknik ini juga bertujuan 

memberikan gambaran secara lengkap melalui sumber atau 

penelusuran kepustakaan, sehingga informasi yang didapat lebih utuh 

dan dapat dijadikan bahan pertimbangan dalam menentukan tindak 

lanjut terhadap kegiatan ilmiah, terutama dalam rangka deskripsi 

Informasi Dinyatakan 
Cukup

Referensi informan 
memberikan Referensi lain

Informan Kunci memberikan 
referensi informan lain

Menentukan Informan 
Kunci



28 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

objek penelitian. Kepustakaan dalam hal ini dapat berupa buku-buku, 

dokumen, catatan-catatan yang berhubungan dengan Objek Pemajuan 

Kebudayaan. 

Selain tiga teknik pengumpulan di atas, karena luaran penelitian 

ini juga bertujuan untuk merumuskan rekomendasi kebijakan 

pemajuan kebudayaan, maka dilakukan Focus Group Discussion. 

Menurut Bungin (2010) Focus Group Discussion (selanjutnya disingkat 

FGD) adalah sebuah teknik pengumpulan data yang umumnya 

dilakukan pada penelitian kualitatif dengan tujuan menemukan 

makna sebuah tema menurut pemahaman kelompok. Teknik ini 

digunakan untuk mengungkap pemaknaan dari suatu kelompok 

berdasarkan hasil diskusi yang terpusat pada suatu permasalahan 

tertentu. Pelaksanaan FGD juga dimaksudkan untuk menghindari 

pemaknaan yang salah dari seorang peneliti terhadap fokus persoalan 

yang diteliti. Melalui forum FGD ini informasi yang ditangkap peneliti 

adalah informasi kelompok, sikap kelompok, pendapat kelompok, dan 

keputusan kelompok terhadap suatu fenomena. Dengan demikian 

maka kebenaran informasi bukan lagi merupakan kebenaran 

perorangan atau kebenaran subyektif, melainkan kebenaran 

intersubyektif. Teknik ini digunakan agar peneliti mendapatkan 

informasi yang bersifat intersubyektif dari kelompok-kelompok pelaku 

budaya, terutama yang berhubungan dengan 10 objek pemajuan 

kebudayaan dalam upaya merumuskan rekomendasi kebijakan 

pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung.   

Selain teknik-teknik pengumpulan data tersebut, dokumentasi 

kegiatan penelitian juga penting dilakukan. Dokumentasi merupakan 

catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dokumentasi sendiri dapat juga 

berupa potret sebuah peristiwa, catatan, tulisan, gambar, atau karya-

karya dari seseorang. Misalnya: cerita, biografi, foto, gambar, karya 

seni, film dan sebagainya (Sugiyono (2018). Dalam penelitian ini, 

dokumentasi terus-menerus dilakukan untuk memperoleh gambaran 

yang tegas dari seluruh objek penelitian yang ditemukan di lapangan 

untuk memudahkan proses analisis data. 



29 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Akses untuk melakukan observasi atau mendapatkan informasi 

dari informan sangat bergantung kepada pendekatan-pendekatan yang 

dilakukan. Hal ini mengingat di antara para informan ada yang sangat 

sulit ditemui untuk dimintai informasi berkaitan dengan suatu objek 

dengan berbagai alasan. Dalam hal observasi, aparat desa juga sangat 

mementingkan perihal surat-menyurat untuk memudahkan akses ke 

suatu situs ataupun meninjau kegiatan-kegiatan masyarakat yang 

terdapat di desa. Terlebih lagi, banyak di antara para informan tidak 

memberikan akses informasi maupun observasi kepada suatu objek, 

seperti manuskrip. Oleh karena itu berbagai strategi pendekatan 

digunakan untuk dapat mengakses data dan informasi tentang objek 

pemajuan kebudayaan. 

   

3.2.3 Pengolahan dan Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan teknik analisis deskriptif-kualitatif. 

Ketika diperlukan pendalaman lebih lanjut, analisis data dilanjutkan 

ke tahap interpretasi sesuai dengan data-data dari objek pemajuan 

kebudayaan yang telah dikumpulkan. Wuisman (1996) mengatakan 

bahwa analisis kualitatif merupakan cara pemadatan data melalui 

pengembangan sistem klasifikasi deskriptif sesuai dengan jumlah 

keterangan yang dikumpulkan dan menunjukkan keterkaitan secara 

sistematis. Analisis data merupakan serangkaian langkah analisis yang 

terdiri dari penelaahan, sistematisasi, dan verifikasi agar sebuah 

fenomena memiliki nilai sosial, akademis, dan ilmiah. Seluruh langkah 

analisis data tersebut merupakan  satu kesatuan yang saling terjalin 

pada saat sebelum, selama dan sesudah pengumpulan data 

(Suprayoga, 2001). 

Proses analisis telah dimulai dari penjajagan, proses 

pengumpulan data, reduksi (penyederhanaan data kasar), penyajian, 

dan pengolahan data yang diakhiri dengan verifikasi data 

(pembuktian). Data tersebut dapat ditelaah dengan teori-teori yang 

relevan. Analisis data dalam penelitian kualitatif bersifat berkelanjutan 

dan dapat dikembangkan sepanjang penelitian. Tahap analisis data 



30 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dalam  penelitian kualitatif secara umum dimulai sejak pengumpulan 

data, reduksi data,  penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau 

verifikasi. 

Reduksi data dilakukan dengan jalan memilah, memusatkan 

perhatian, menyederhanakan, mengabstrakkan, dan mentransformasi 

data kasar yang muncul dari catatan-catatan lapangan. Reduksi data 

sering kali berupa pembuatan ringkasan, pengkodean, penelusuran 

tema, membuat gugus-gugus, menulis memo, dan sebagainya. 

Sedangkan verifikasi merupakan langkah menarik kesimpulan 

berdasarkan deskripsi kualitatif dari data yang diperoleh selama proses 

penelitian. 

Setelah reduksi dilakukan, kemudian dilanjutkan dengan 

analisis data yakni pencarian, pengaturan secara sistematis informasi-

informasi yang dapat berupa transkrip hasil wawancara, catatan 

lapangan, dan bahan-bahan lain yang ditemukan di lapangan. Secara 

substansial dalam analisis data kualitatif sudah terkandung muatan 

proses interpretasi. Prosedur yang dipergunakan dalam analisis 

mencakup tahapan-tahapan klasifikasi, deskripsi, dan interpretasi 

atau penarikan kesimpulan. Setelah data terkumpul maka langkah 

berikut yang dilakukan adalah seleksi atau klasifikasi. Data yang 

diperlukan untuk kebutuhan deskripsi kemudian diinterpretasi untuk 

selanjutnya dilakukan penarikan kesimpulan sebagai jawaban atas 

permasalahan yang diajukan dalam  penelitian. Dalam  analisis data, 

langkah-langkah yang dilakukan sesuai dengan pernyataan Miles dan 

Huberman (1992) adalah: (a) reduksi data, yaitu proses pemilahan, 

pemusatan perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan, dan 

transformasi data kasar yang muncul dari catatan-catatan tertulis di 

lapangan; (b) penyajian data, yaitu merangkai dan menyusun informasi 

yang benar dan selanjutnya dilakukan penarikan simpulan atau 

penyederhanaan informasi yang kompleks ke dalam suatu bentuk yang 

disederhanakan, selektif dan mudah dipahami. Penyajian data 

menggunakan teks naratif, sehingga semua informasi yang disusun 

mudah dilihat dan dimengerti; dan (c) menarik kesimpulan yaitu suatu 



31 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kegiatan konfigurasi yang utuh serta merupakan  suatu tinjauan ulang 

terhadap catatan-catatan lapangan, yakni dengan maksud menguji 

kebenaran, kecocokan, dan validitas makna-makna yang muncul 

berdasarkan data penelitian. Ilustrasi tahapan sebagai berikut. 

 

 

Gambar 3.2 Tahapan Pengumpulan, Pengolahan dan Analisis Data 



32 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

3.2.4 Penyajian Penelitian 

Hasil analisis data secara umum disajikan melalui  dua cara, 

yaitu  secara informal dan secara formal. Penyajian ini dilakukan 

berdasarkan atas data yang diperoleh dari sumber data dan hasil 

analisis yang ditetapkan. Penyajian data secara informal merupakan  

data kualitatif yang disajikan melalui narasi, uraian serta dikuatkan 

oleh suatu argumentasi. Data secara formal yang merupakan data 

kuantitatif disajikan untuk memperjelas dan memudahkan dalam 

pemahaman hasil penelitian disajikan dalam bentuk tabel dan matriks 

sesuai dengan jenis dan bentuk data. Untuk mempermudah 

pemahaman, memperjelas maksud penelitian, penyajian hasil 

penelitian dilengkapi dengan tabel, grafik, foto, peta, serta gambar-

gambar. 

3.3. Penggunaan Personel  

  Penelitian pemetaan 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten 

Badung membutuhkan beberapa tenaga ahli yang terdiri dari disiplin 

Ilmu Agama dan Budaya sebagai ketua tim, ahli Bahasa dan budaya 

sebagai ahli utama dan madya dan didukung beberapa disiplin ilmu 

pendukung yakni ahli seni dan ahli informatika. 

3.4. Laporan/Luaran (Output)  

Produk yang dihasilkan dari kegiatan penelitian ini berupa 

Buku/Dokumen dengan keluaran dalam bentuk soft file Profil dan 

Pemetaan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung, yang 

dilaporkan dalam bentuk laporan secara bertahap sebagai berikut:   

1. Laporan Pendahuluan  

2. Laporan Antara  

3. Laporan Akhir  

4. Ringkasan Eksekutif 

5. Naskah artikel jurnal ilmiah 

6. Soft copy dokumen hasil penelitian.  



33 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB IV 

PEMBAHASAN 

 

Pemetaan terhadap 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan 

Petang dan Kecamatan Abiansemal  menyajikan keberadaan dan esensi 

budaya yang hidup dan berkembang di tengah-tengah masyarakat adat. 

Dalam konteks ini, budaya bukan hanya representasi visual dari Tradisi 

Lisan, Manuskrip, Adat Istiadat, Pengetahuan Tradisional, Ritus, Teknologi 

Tradisional, Seni, Bahasa, Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional, 

namun juga narasi tentang keberagaman yang membentuk identitas kolektif. 

Pemetaan ini menjadi cermin bagi masyarakat untuk melihat ke dalam diri 

mereka, mengakui warisan yang telah mereka terima dari generasi terdahulu, 

dan merenungkan tanggung jawab mereka untuk melestarikan dan 

memperkaya kebudayaan ini. Berdasarkan identifikasi dan pemetaan 

terhadap 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal, diperoleh data seperti pada tabel 4.1 adapun detail masing-

masing objek pemajuan terdapat pada lampiran. 

Tabel 4.1 Daftar Temuan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal 

NO OBJEK 

PEMAJUAN 

KECAMATAN 

PETANG ABIANSEMAL 

1 TRADISI LISAN 8 21 

2 MANUSKRIP 10 32 

3 ADAT ISTIADAT 2 8 

4 PENGETAHUAN 

TRADISIONAL 

3 16 

5 RITUS 6 9 

6 TEKNOLOGI 

TRADISIONAL 

2 13 

7 SENI 7 17 

8 BAHASA 3 5 

9 PERMAINAN 

RAKYAT 

1 4 

10 OLAHRAGA 

TRADISIONAL 

0 4 

  42 129 

 



34 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Untuk pemetaan sebaran 10 Objek Pemajuan Kebudayaan dalam Peta dapat 

dilihat pada gambar 4.1. 

 

Gambar 4.1 Sebaran 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan 

Petang dan Kecamatan Abiansemal 

4.1. Pemetaan Tradisi Lisan di Kecamatan Petang dan Abiansemal 
 

 

Gambar 4.2 Pemetaan Tradisi Lisan 

Kata tradisi di dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti adat 

kebiasaan turun-temurun yang masih dijalankan di masyarakat, dapat juga 

diartikan penilaian atau anggapan bahwa cara-cara yang telah ada 

merupakan yang paling baik dan benar. Umumnya yang dimaksud sebagai 



35 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tradisi hanya berupa adat-istiadat, ritus-ritus, ajaran-ajaran sosial, 

pandangan-pandangan, nilai-nilai, serta aturan-aturan prilaku yang 

diwariskan dari generasi ke generasi. Hal itu wajar, sebab tradisi dianggap 

sebagai unsur warisan sosio-kultural yang dilestarikan dalam masyarakat 

atau dalam kelompok-kelompok sosial masyarakat dalam kurun waktu yang 

panjang. Sehingga tradisi umumnya dibatasi sebagai kebiasaan yang 

diturunkan oleh leluhur serta diwariskan dari generasi ke generasi dan 

dilestarikan oleh masyarakat karena dianggap memiliki fungsi dan makna 

yang penting (Bagus, 2005). 

Berkenaan dengan pengertian tradisi tersebut, maka yang dimaksud 

sebagai tradisi lisan ialah pesan-pesan atau kesaksian-kesaksian yang 

disampaikan secara turun-temurun dari satu generasi ke generasi 

selanjutnya. Bentuk penyampaiannya tentu saja secara lisan (oral) atau 

berupa tuturan. Akibat dari definisinya yang demikian itu, maka tradisi lisan 

mencakup satu bidang yang sangat luas dan bahkan terkadang tumpang 

tindih dengan tradisi lisan yang sudah ditulis. Oleh sebab itu, di dalam 

penelitian ini sangat penting untuk membatasi objek pemajuan kebudayaan 

yang akan dimasukkan ke dalam kelompok tradisi lisan. Tradisi lisan yang 

dimasukkan di dalam penelitian ini yakni Sejarah Lisan, Mitos, Cerita Rakyat 

dan Pantun. Sesuai dengan klasifikasi tersebut, berikut ini adalah beberapa 

tradisi lisan yang berhasil diidentifikasi.  

4.1.1 Sejarah Lisan 

Sejarah lisan atau oral history merupakan usaha merekam sejarah 

melalui ingatan-ingatan yang dituturkan secara lisan. Menurut Darban 

(1997) sejarah lisan merupakan salah satu sumber sejarah yang dapat 

digunakan secara sah. Agar sumber itu dapat digunakan secara sah, maka 

idealnya narasumber yang diwawancarai mengalami langsung peristiwa-

peristiwa yang ingin diketahui. Karena itulah, tuturan yang dimaksud 

sebagai sejarah lisan ialah sumber sejarah yang dilisankan oleh manusia 

pengikut atau yang menjadi saksi akan adanya peristiwa sejarah pada 

zamannya. Berkenaan dengan hal itu, narasumber yang diwawancarai 



36 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diseleksi. Seleksi dilakukan dengan mempertimbangkan indikator-indikator 

seperti: kesehatan sumber lisan, kejujuran dan usia sumber lisan. 

1. Desa Adat Samu 

Gusti Ngurah Wiratra (60 tahun) yang merupakan Bandesa Adat 

Samu menerangkan bahwa Desa Adat Samu baru berdiri pada tanggal 

16 Juni 2009. Bila dihitung dari segi usia, nampaknya informan saat 

itu berusia kurang lebih 45 tahun. Awalnya, Desa Mekar Bhuana 

terdiri dari tiga desa adat, yaitu Desa Adat Lambing, Tingas dan 

Sigaran. Namun setelah beberapa waktu, desa ini memiliki 2 tambahan 

desa adat, yaitu Desa Adat Bindu dan Desa Adat Samu sejak 2009. 

Konon nama Samu berasal dari “pasamuhan” sebagai upaya untuk 

memecahkan setiap masalah di desa melalui suatu ‘pertemuan’ atau 

rapat adat yang dipimpin oleh I Gusti Ngurah Mambal. Lama-kelamaan 

tempat diadakannya pertemuan tersebut dinamakan Desa Adat Samu 

yang awalnya merupakan Banjar Adat.  

2. Banjar Buangga, Desa Adat Getasan 

I Made Cawi (63 tahun), Kelian Adat Banjar Buangga 

menerangkan sebagai berikut. Pada tahun-tahun di bawah tahun 

1970-an, Pura di Banjar Buangga belum disebut Pura, karena masih 

berupa lahan kosong di tengah persawahan.  Di lahan ini terdapat 

pohon jepun (kamboja/plumeria) yang di bawahnya banyak terdapat 

arca-arca berupa lingga, arca Dewa Wisnu, arca nandi, dan beberapa 

bongkahan batu. Karena terdapat beberapa peninggalan arca di lahan 

tersebut, para petani yang mengolah sawah di kawasan peninggalan 

tersebut merasa tidak enak melihat peninggalan tersebut terbengkalai, 

maka dari itu dibuatkanlah pembatas berupa pagar yang mengitari 

lahan tersebut dan sebuah asagan (‘sebutan tempat persembahan 

umat Hindu di Bali’). Pada tahun 1975, tempat ini mulai dijadikan Pura 

yang disebut Pura Gelang Agung. Sebutan yang demikian itu untuk 

pura ini memang sudah dari dulu. Setelah pembangunan pura, 

kemudian dilanjutkan dengan renovasi dan pembesaran lahan pura. 

Renovasi ini bukan tanpa alasan, tetapi memang dilakukan atas asas 

manfaat dari keberadaan pura ini. Dalam proses renovasi dan 



37 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pembangunan Pura ini, juga banyak ditemukan peninggalan-

peninggalan semacam bata kuno dan uang bolong. Menurut Jro 

Mangku I Made Terum, Pura Gelang Agung dinamakan demikian 

karena di tempat ini sering ditemukan gelang besar terutama di sekitar 

kawasan pura. Jro Mangku I Made Terum juga menjelaskan dirinya 

waktu kecil pernah melihat gelang tersebut. Pertama kalinya beliau 

melihat gelang tersebut adalah di bawah pohon besar yang ada di 

depan Pura. Kali kedua, beliau melihatnya di Sungai Ayung. Kemudian 

lokasi ketiga, ditemukan di sungai sebelah barat Pura Gelang Agung. 

Sedangkan lokasi keempat, gelang ditemukan di lahan sawah milik Jro 

Mangku I Made Terum. Gelang tersebut dibiarkan begitu saja di lokasi-

lokasi tersebut karena Jro Mangku tidak berani mengambilnya. Karena 

gelang yang berukuran besar tersebut sering ditemukan di Banjar 

Buangga, maka Pura tersebut dinamakan Pura Gelang Agung. 

4.1.2 Mitos 

Mitos (mite) berasal dari bahasa Yunani “mythos” yang berarti cerita, 

yakni cerita tentang dewa-dewa dan pahlawan-pahlawan yang dipuja-puja. 

Pengertian ini dilatarbelakangi oleh mitologi-mitologi dari Yunani yang 

memang bercerita tentang dewa-dewa dan pahlawan-pahlawan. Kebanyakan 

dari cerita-cerita itu menyoal sistem-sistem religi, sehingga wajar apabila 

mitos didefinisikan sebagai cerita-cerita suci yang mendukung sistem 

kepercayaan atau agama (Hutomo, 1991).  

Pengertian yang demikian itu, sejalan dengan yang dinyatakan oleh 

Bascom (dalam Danandjaja, 1986) yang menyatakan bahwa mite ialah cerita 

prosa rakyat yang dianggap benar-benar terjadi serta dianggap suci oleh 

empunya cerita. Ciri yang khas dari mite adalah pada kesuciannya. Dengan 

kata lain, masyarakat pendukung mitos tertentu, menganggap mitos sebagai 

cerita suci. Anggapan yang demikian itu lahir karena mite ditokohi oleh dewa-

dewa atau makhluk-makhluk setengah dewa. Terjadinya di dunia lain, bukan 

di dunia seperti yang kita kenal pada masa sekarang dan dianggap terjadi 

pada masa yang amat lampau. Kloos (dalam Endraswara, 2009) menjabarkan 

ciri-ciri mitos yakni:  (1) Mitos sering memiliki sifat suci; (2) Oknum-oknum 



38 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dan peristiwa yang berperanan dan terjadi dalam mitos hanya dapat dijumpai 

dalam dunia mitos dan bukan dalam dunia kehidupan sehari-hari atau pada 

masa lampau yang nyata; (3) Banyak mitos menunjuk pada kejadian-

kejadian penting; dan (4) Kebenaran mitos tidaklah penting sebab cakrawala 

dan zaman mitos tidak terikat pada kemungkinan-kemungkinan dan batas-

batas dunia nyata ini. 

1. Desa Bongkasa Pertiwi 

Bandesa Desa Adat Karang Dalem, I Wayan Supartana (56 

tahun), menceritakan bahwa di desa ini terdapat mitos tentang seekor 

monyet putih (lutung). Ekor monyet putih itu kemudian terpotong, 

sehingga dijadikanlah sebuah Pura yang kini disebut Pura Dalem Ikuh 

Lutung. Tidak satupun masyarakat mengetahui cerita lengkap 

mengenai monyet putih tersebut hingga ekornya terpotong. Yang jelas 

masyarakat setempat sangat meyakini kesakralan Pura Dalem Ikuh 

Lutung. Pura ini merupakan bentuk nyata dari mite atau mitologi yang 

terdapat di Desa Bongkasa Pertiwi. Keberadaan purana untuk 

menjelaskan kisah tersebut dengan keberadaan pura sepatutnya 

diadakan, sehingga masyarakat dapat dengan jelas dan lebih meyakini 

latar belakang cerita di balik pendirian pura.  

4.1.3 Cerita Rakyat 

Cerita rakyat sebenarnya mencakup keseluruhan tradisi lisan, karena 

itulah disebut sebagai folklore. Namun penggolongan tersebut dipersempit 

dan disesuaikan dengan petunjuk definisi pemajuan kebudayaan, yang 

menyamakan folklore dengan ‘cerita prosa rakyat’. Kedua hal tersebut 

sesungguhnya merupakan klasifikasi yang berbeda, karena folklore meliputi 

bidang yang lebih luas dari pada cerita rakyat. Bahkan nyanyian-nyanyian 

tradisional, peribahasa, bahasa, dan lain sebagainya yang berupa tuturan 

dapat digolongkan ke dalam folklore. Danandjaja (1986) mendefinisikan 

folklore  sebagai kebudayaan kolektif, yang tersebar dan diwariskan turun-

temurun, di antara kolektif macam apa saja, secara tradisional dalam versi 

yang berbeda, baik dalam bentuk lisan maupun contoh yang disertai dengan 

gerak isyarat atau alat pembantu pengingat. Alan Dundes, seorang ahli 



39 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

folklore Amerika mengatakan yang dimaksud dengan folk yakni kelompok 

orang-orang yang mempunyai ciri-ciri pengenal kebudayaan yang ciri-cirinya 

tadi dapat membedakan dengan kelompok lain. Sedangkan yang dimaksud 

dengan lore adalah tradisi dari folk. Ia diwariskan secara turun-temurun 

melalui cara lisan atau melalui contoh yang disertai dengan perbuatan 

(Hutomo, 1991). Dalam penelitian ini dilakukan penyesuaian dengan 

mendefinisikan cerita rakyat sebagai cerita yang berkembang di masyarakat 

dan tidak mengandung unsur kesucian sebagaimana mite. Adapun yang 

akan digolongkan sebagai cerita rakyat di dalam penelitian ini adalah legenda 

dan dongeng. 

Legenda umumnya ditokohi oleh manusia, walaupun ada kalanya 

tokoh manusia itu memiliki sifat-sifat yang sangat luar biasa. Bahkan tokoh-

tokoh itu seringkali juga dibantu oleh makhluk-makhluk ajaib. Setting atau 

latar tempat di dalam legenda adalah di dunia ini seperti yang kita kenal, 

karena waktu terjadinya belum terlalu lampau (Danandjaja, 1986). 

Dongeng adalah prosa rakyat yang tidak dianggap benar-benar terjadi 

oleh yang empunya cerita dan tidak terikat oleh waktu maupun tempat 

(Danandjaja, 1986). Oleh karena itu, dongeng dapat disejajarkan dengan 

satua yang ada di Bali. Satua tergolong dalam kesusastraan Bali purwa atau 

klasik yang berbentuk gancaran serta penyebarannya dari mulut ke mulut. 

Satua Bali umumnya memiliki peranan yang sangat penting sebagai sarana 

pendidikan anak. Satua Bali berhubungan dengan nilai-nilai, norma-norma, 

pendidikan, etos dan sebagainya yang dapat digunakan untuk mengajarkan 

etika kepada anak-anak. Melalui satua-satua itu anak-anak diharapkan 

mampu dan bisa menjadi pribadi yang berbudi pekerti luhur dan mempunyai 

karakter yang lebih baik. Berikut ini adalah beberapa daerah yang memiliki 

cerita rakyat. 

1. Banjar Jempeng, Desa Jempeng 

I Ketut Jema (58 tahun), Kelian Desa Adat menyatakan bahwa di 

wilayahnya terdapat cerita rakyat yang berhubungan dengan piodalan 

yang harus dipertahankan. Menurutnya Desa Jempeng dibangun oleh 

raja Mengwi yang nyineb wangsa pada tahun 1825. Tradisi yang 

menarik di tempat ini adalah tradisi ngrebeg dan pendet geni. Selain 



40 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

itu, juga terdapat tradisi ngancog tumbak. Di desa ini juga terdapat 

cerita bahwa tempat ini dahulunya adalah tempat pembuangan istri 

raja. Berdasarkan hal itu, maka cerita rakyat di Banjar Jempeng ini 

termasuk ke dalam legenda.  

2. Desa Taman 

I Made Tantra (62 tahun), Bandesa Adat Taman menceritakan 

bahwa desa ini dahulunya adalah bekas wilayah kerajaan Mengwi yang 

disebut sebagai Puri Taman, sehingga sampai sekarang menjadi Desa 

Adat Taman. Ia juga menceritakan bahwa di wilayah ini terdapat 

bangunan kuno, namun yang tersisa hanya pondasinya saja. Cerita ini 

termasuk ke dalam legenda. 

3. Desa Blahkiuh, Desa Adat Blahkiuh 

I Gusti Agung Ketut Sudarmaja (66 tahun), Bandesa Adat 

Blahkiuh menceritakan bahwa Blahkiuh dahulunya adalah kerajaan 

bernama Singasari. Sekitar tahun 1617, sang raja membantu 

pamannya di daerah Payangan karena terjadi perang. Keunikan 

lainnya dari daerah ini adalah pada piodalan di Pura Luhur Giri 

Kusuma. Umumnya masyarakat lain akan menghindari piodalan saat 

pasah, namun di Pura tersebut justru dilangsungkan saat Purnama 

Kapat menuju pasah. Bentuk pura juga unik karena meniru bentuk 

Pura Taman Ayun yang berisi kolam. Di Pura Luhur juga sempat 

ditemukan lontar oleh masyarakat. Di tempat ini juga terdapat topeng 

Rangda yang berbeda dari topeng Rangda lainnya. Keunikan lain 

tempat ini adalah keberadaan umbul-umbul hitam yang digunakan 

saat melakukan ritual untuk menurunkan hujan. Di wilayah ini juga 

terdapat Banjar Jambangan yang berasal dari daerah Jambangan 

Gianyar. Selain itu, juga terdapat Pura Samuan Tiga Bedulu. Di 

wilayah ini terdapat Pura yang berada di empat penjuru mata angin 

yakni Pura Dalem Suargan, Pura Dalem Majapahit, Pura Dalem Pancer, 

dan Pura Dalem di Timur Dalem Gede. Cerita ini termasuk ke dalam 

legenda.  

 

 



41 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4. Desa Jagapati, Desa Adat Jagapati 

I Wayan Suardana (55 tahun), Bandesa Adat Jagapati 

menerangkan mengenai sejarah Desa Jagapati sebagai berikut. Sejarah 

Desa Jagapati belum dapat diketahui dengan pasti, tetapi berdasarkan 

sumber yang ada yaitu dari babad Mengwi yang disimpan di Puri Agung 

Belang dan dari orang yang dituakan di Desa Jagapati dapat 

disampaikan bahwa pada jaman dahulu kira-kira tahun 1300, ada 

para arya keturunan Majapahit yang bergelar I Gusti Ngurah Pinatih 

datang ke Bali disertai oleh pengikutnya. Waktu itu pulau Bali masih 

berupa hutan belantara. Ketika I Gusti Ngurah Pinatih berangkat ke 

Bali, konon di tengah perjalanannya, beliau merasa sangat lelah 

karena menempuh perjalanan jauh, lalu beristirahat (majanggelan). 

Kemudian di tempat beliau beristirahat itu didirikan tempat suci yang 

diberi nama Pura Jenggala yang berasal dari bahasa bali 

“majanggelan”. Pura tersebut berada di Br. Bindu, Desa Mekar 

Bhuana, Kecamatan Abiansemal, Kabupaten Badung.  

Diceritakan pula bertepatan dengan malam sasih kepitu, I Gusti 

Ngurah Pinatih mendengar sabda dari angkasa. Sabda itu menitahkan 

beliau agar melihat ke selatan. Apabila beliau melihat sinar api yang 

jatuh di selatan, maka beliau harus segera datang ke tempat itu. Di 

tempat itulah kemudian beliau membuat tempat tinggal. I Gusti 

Ngurah Pinatih kemudian mengubah namanya menjadi I Gusti Ngurah 

Bija. Ternyata apa yang disabdakan benar-benar terjadi. I Gusti 

Ngurah Bija segera mengejar sinar api yang jatuh itu ke selatan dengan 

cepat. Tetapi sinar itu ternyata tidak jatuh ke tanah, melainkan 

bertengger di ujung pohon yang sangat besar dan di pangkal pohon itu 

dililit oleh ular yang banyak.  

Tanpa ragu-ragu, I Gusti Ngurah Bija mendekati pohon tersebut, 

seketika itu api dan pohon tersebut berubah menjadi tombak. Tombak 

itu terlihat berdiri menancap di tempat pohon besar tadi. Kemudian 

tombak tersebut diambil oleh I Gusti Ngurah Bija dan digunakan 

sebagai senjata pusaka. Keesokan harinya I Gusti Ngurah Bija 

memerintahkan para pengikutnya untuk merambas hutan di mana 



42 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pohon tadi tumbuh. Di tempat itu pula beliau akan mendirikan Puri. 

Setelah Puri tersebut berdiri, kemudian dinamakan Puri Bun. I Gusti 

Ngurah Bija kemudian dikenal bergelar I Gusti Ngurah Bija Bun. Kata 

Bun berasal dari Ular (Bun) yang melilit di pangkal pohon besar itu.  

Diceritakan pula beberapa pengikut beliau yakni rakyat Bun, 

berbelanja di Pasar Pengumpian, yaitu pasar yang menjadi wilayah 

Kerajaan Pengumpian. Di pasar itulah masyarakat Bun dan 

masyarakat Pengumpian bertemu. Rupa-rupanya masyarakat 

Pengumpian tidak senang melihat masyarakat Bun. Hal itu mungkin 

karena masyarakat Bun sering membuat keonaran di pasar. Akibat 

peristiwa itu, masyarakat Pengumpian melaporkan hal tersebut 

kepada Raja Pengumpian. Setelah mendengar laporan tersebut, Raja 

Pengumpian marah dan memerintahkan rakyatnya untuk mengusir 

warga Bun dari wilayah pengumpian. Sedangkan di pihak lain, setelah 

mendengar rakyatnya diusir oleh warga Pengumpian, I Gusti Ngurah 

Bija Bun pun marah, lalu memerintahkan warganya untuk menyerang 

kerajaan Pengumpian. Dalam peperangan tersebut Raja Pengumpian 

gugur dalam peperangan. Setelah Raja Pengumpian gugur, 

pengikutnya yang masih hidup seperti Anom Pengumpian melarikan 

diri ke Tumbak Bayuh, dan ada juga yang mengungsi ke Kauripan dan 

Beraban. Semenjak I Gusti Ngurah Bija Bun menjadi Raja di Kerajaan 

Bun, kerajaan Bun menjadi tenteram, sejahtera, damai dan hidup 

serba berkecukupan. Pendeta kerajaan (Bhagawanta) waktu itu adalah 

Ida Pedanda Mabian.  

I Gusti Ngurah Bija Bun mempunyai beberapa putra antara lain 

I Gusti Ngurah Putu Bija Bun dan I Gusti Ngurah Anom Branjingan. I 

Gusti Ngurah Bija Bun dan I Gusti Ngurah Anom Branjingan diberikan 

tahta di Branjingan. Mereka diberi pengikut 300 orang lengkap dengan 

senjata pusaka berupa tombak. Entah beberapa lama berlangsungnya 

kerajaan Branjingan terjadilah perselisihan antara I Gusti Ngurah Bija 

Bun dengan I Gusti Ngurah Anom Branjingan karena memperebutkan 

wilayah kekuasaan atau tanah warisan. Mendengar perselisihan 

putranya, I Gusti Ngurah Bun bermaksud untuk menengahi 



43 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

perselisihan tersebut. Namun I Gusti Ngurah Putu Bija Bun justru 

menantang ayahnya untuk berperang. Mendengar hal tersebut, raja 

Mengwi pun ikut turun tangan menasehati I Gusti Ngurah Putu Bija 

Bun, tetapi tidak dihiraukan juga. Perang tak dapat dihindari, pasukan 

I Gusti Ngurah Bun dengan pasukan I Gusti Ngurah Putu Bija Bun 

akhirnya berhadap-hadapan. Saat berhadap-hadapan di medan 

perang itulah, I Gusti Ngurah Putu Bija Bun tersadar bahwa yang 

sedang dihadapinya adalah ayah kandungnya sendiri. Saat itu juga I 

Gusti Ngurah Putu Bija Bun mohon maaf pada ayahnya atas kesalahan 

yang telah dibuatnya. Maka perang antara anak dan ayah itu urung 

terjadi. Karena dalam peperangan itu I Gusti Ngurah Bija Bun 

bermaksud membunuh anaknya (dalam bahasa Bali disebut Jaga 

Kasedayang/Kapatiang) maka dari kata “Jaga Kepatiang” itulah 

kemudian menjadilah “Jagapati” yang sampai sekarang menjadi nama 

Desa Jagapati. 

5. Desa Mekar Bhuana, Desa Adat Sigaran 

I Made Sabo (58 tahun), Bandesa Adat Sigaran menceritakan 

bahwa sejarah Desa ini berawal dari jurang (pangkung) atau sungai 

(tukad) yang membelah desa. Kata Sigaran yang digunakan sebagai 

nama Desa, diambil dari cerita tentang batu yang retak. Ciri khas yang 

ada di tempat ini adalah adanya Alas Pala yang disucikan oleh 

penduduk karena di tempat itu terdapat sumber mata air yang 

biasanya digunakan sebagai obat pamelikan.  

6. Desa Taman, Desa Adat Batubayan 

I Made Konda (61 tahun) Bandesa Adat Batubayan menceritakan 

bahwa desa ini merupakan pecahan dari Desa Taman. Pemecahan itu 

dilakukan pada tahun 1931, kemudian dilanjutkan dengan 

mendirikan Kahyangan Tiga di desa ini, sehingga dapat dijumpai Desa 

Adat Batubayan seperti sekarang ini. Di tempat ini juga terdapat tradisi 

mempersembahkan rangkaian bunga setiap Paing Kuningan. Di tempat 

ini juga terdapat tradisi berupa tradisi Centing. Ada juga cerita berupa 

mitos bahwa pengantin tidak boleh melewati Pura Penataran, dan 

cerita mengenai Pura Pakerisan. 



44 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

7. Banjar Kauh, Desa Adat Getasan 

I Gede Darma (60 tahun), Bandesa Adat Getasan menceritakan 

mengenai sejarah Desa Getasan sebagai berikut. Dikisahkan dahulu 

ada seorang raja di Ubud yang bernama I Gusti Ngurah Sampalan 

Sakti. Beliau mempunyai seorang adik yang bernama I Gusti Ngurah 

Ubud. Karena dalam satu kerajaan ada dua orang pangeran, peluang 

untuk terjadinya perebutan kekuasaan sangat besar. Karena itulah, 

demi menghindari terjadinya perebutan tahta, maka I Gusti Ngurah 

Ubud mengalah dan pergi dari Puri. Beliau pergi dengan satu 

permintaan kepada kakaknya, yakni agar diberikan seratus orang 

prajurit atau pengikut untuk diajak pergi. Setelah permintaannya 

dipenuhi, lalu I Gusti Ngurah Ubud memulai perjalanan ke arah barat 

dari Ubud. Di sana beliau turun menuju penyeberangan yang disebut 

Sungai Ayung. Setelah menyebrangi sungai Ayung tibalah I Gusti 

Ngurah Ubud di Karang Dalem, tepatnya di Bongkasa Pertiwi. Di sana 

mereka menginap selama semalam. Malam itu I Gusti Ngurah Ubud 

dan seratus pengikutnya merasa tidak nyaman berada di sana. 

Sehingga pada akhirnya mereka melanjutkan perjalanan ke arah utara 

dan kemudian tembus di Desa Carangsari. Setelah itu, mereka 

melanjutkan perjalanan ke utara melewati Desa Klutug dan akhirnya 

tiba di sebuah hutan. Di hutan ini banyak tumbuh pohon mangga 

pakel (mangga yang banyak berisi getah), sehingga tempat itu disebut 

dengan hutan pakel. Karena lelah, maka I Gusti Ngurah Ubud dan 

seluruh pengikutnya bermalam di hutan tersebut. Keesokan paginya, I 

Gusti Ngurah Ubud terbangun dari tidur, seolah-olah beliau 

mendapatkan sesuatu di hutan tersebut. Kemudian berliau bertanya 

kepada pengikutnya “Kenapa saya seperti merasakan mendapatkan 

rasa nyaman di daerah ini?”, setelah bertanya dibuatlah sebuah 

keputusan untuk mendirikan perkampungan di hutan tersebut. 

Mulailah dibangun pondok-pondok untuk tempat tinggal prajurit dan 

dibuat sebuah Jeroan Getas (tempat tinggal I Gusti Ngurah Ubud) yang 

sekarang. Karena memiliki beberapa keturunan, maka tempat beliau 

itu dibagi menjadi beberapa bagian dan disebut Jeroan Tegeh, Jeroan 



45 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Tengah dan Jeroan Kaja. Karena di hutan itu ada banyak pohon pakel 

yang tumbuh dan berisi banyak getah, maka dibuatlah nama Getas 

yang berarti getah. Kata getah itu kemudian mendapat akhiran -an 

yang menunjukkan tempat, sehingga kemudian dinamakan Getasan. 

Di daerah ini banyak ditemukan peninggalan-peninggalan 

berupa Lingga dan arca lainnya. Selain itu di daerah ini juga terdapat 

cerita tentang benda berupa gelang yang besar, yang ditemukan di 

beberapa tempat di desa Getasan, yang berhubungan dengan Pura 

Gelang Agung. 

8. Desa Mekar Bhuana, Desa Adat Tingas 

I Ketut Astawa (54 tahun), Bandesa Adat Tingas menceritakan 

desa ini dulunya adalah hutan bambu (alas tiing) sehingga disebut tiing 

nges (‘banyak bambu’). Dari kata tiing nges itulah kemudian berubah 

menjadi Tingas. Dahulunya tempat tersebut pangempon-nya hanya 12 

orang. Itu pun karena keturunan Gusti Ngurah dari Penatih yang 

datang ke tempata tersebut. Tiing atau bambu itu kemudian dibabat 

dan dijadikan tempat tinggal. Gusti Ngurah dari Penatih lalu menetap 

di sini dengan pangayah-nya, lalu dibentuklah banjar kecil. Dulu 

sebelum ada Pura, di tempat ini hanya ada merajan saja, sampai pada 

akhirnya mulai ada perkembangan, dan mereka membuat Pura Desa, 

Setra, Mrajapati, serta Pura Dalem. 

9. Desa Bongkasa, Desa Adat Kutaraga 

I Gusti Ngurah Oka Arsajaya (64 tahun), Bandesa Adat Kutaraga, 

menceritakan bahwa sejarah desa ini berawal dari ketika Desa Punggul 

meminta wilayah ke Puri Bayuning. Permintaan itu dikabulkan, 

sehingga setelah diberikan wilayah, para tetua-tetua (pengelingsir) 

Desa mulai membangun pemukiman dengan meratakan hutan 

Bongkasa.  

10. Desa Bongkasa, Desa Adat Bongkasa 

Ida Bagus Gede Sujia (48 tahun), Bandesa Adat Bongkasa, 

menceritakan bahwa Desa ini termasuk ke dalam Desa rarudan atau 

pelarian dari berbagai daerah dan menjadi pemukiman pada tahun 

1825 Saka. 



46 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

11. Desa Adat Sedang 

I Gusti Ngurah Jaya Putra (52 tahun), Bandesa Adat Sedang, 

menceritakan bahwa dalam Babad Mengwi disebutkan lingkungan 

Desa Adat Sedang sebelumnya bernama Desa Bun yang diperintah oleh 

I Gusti Ngurah Bun, yang pada masa itu menjadi wilayah kekuasaan 

Kerajaan Mangupura. Kerajaan Mangupura yang sekarang dikenal 

dengan nama Mengwi, saat itu diperintah oleh Ida Cokorda Agung 

Mayun. Pada suatu kesempatan. Ida Cokorda Agung Mayun 

mengadakan kunjungan ke Desa Lambing. Di Desa itu. Ida Cokorda 

mendengar selentingan berita bahwa penguasa tunggal Desa Bun yaitu 

I Gusti Ngurah Bun berniat melepaskan diri dari kekuasaan kerajaan 

Mengwi. Guna memastikan kebenaran berita tersebut, maka Ida 

Cokorda memerintahkan I Gusti Ngurah Bun untuk menghadap 

dirinya, yang saat itu berada di Desa Lambing. Lambing adalah sebuah 

Desa yang letaknya di sebelah utara Desa Bun. I Gusti Ngurah Bun 

menolak perintah Ida Cokorda. Penolakan bersebut membangkitkan 

kemarahan Ida Cokorda. Akhirnya Ida Cokorda memutuskan untuk 

menyerang Desa Bun. I Gusti Ngurah Bun ternyata telah siap 

menghadapi serangan karena telah mendapatkan bala bantuan dari 

Dalem Sukawati.  

Terjadilah pertemputan sengit antara kedua belah pihak. I Gusti 

Ngurah Bun berada di atas angin sehingga bisa mematahkan serangan 

Kerajaan Mengwi. Ida Cokorda Agung Mayun pun gugur dalam 

pertempuran tersebut. Mendengar berita naas itu, I Gusti Ngurah Made 

Munggu, adik raja saat itu, memerintahkan Manca Sibang Serijati dan 

Penarungan untuk mengadakan pertemuan kilat di Desa Lambing. Isi 

instruksi dapat ditebak, yakni bersama-sama menyusun strategi 

serangan balasan terhadap Desa Bun. Keesokan paginya, ketika fajar 

menyingsing, serangan balasan dimulai. I Gusti Ngurah Kamasan, 

Manca Sibang Srijati bersama Gusti Ngurah Jalantik dan Manca 

Panarungan mengepung dari arah barat. Sementara pimpinan 

tertinggi, yakni I Gusti Agung Made Munggu bersama I Gusti Made 

Munang, menyerbu dari arah utara yakni dari Desa Bindu.  



47 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Di wilayah ini juga terdapat Pancoran Nangga, yang biasanya 

digunakan untuk mengobati penyakit cacar. Beji Pura Desa dibangun 

di sumber mata air yang ditemukan di Sungai sebelah timur Pura 

Dalem Desa Adat Sedang, yang dikenal dengan Temuku Batu. Sumber 

mata airnya keluar dari tebing sisi timur Sungai tersebut. Sedangkan 

Beji Pura Dalem dibangun di sebelah selatan Beji Pura Desa. Karena 

pertimbangan medan yang cukup berat, maka ketika akan mendak 

tirta ke sumber mata air di Beji Pura Desa, harus menyeberangi Sungai. 

Dengan berbagai pertimbangan dan atas putusan Parum Krama Desa 

maka Beji Pura Desa disatukan dengan Beji Pura Dalem, sehingga 

otomatis saat ini sumber mata air dari Beji Pura Desa Nyaris di 

lupakan. Karena sudah disatukan dengan beji Pura Dalem, bila ada 

upacara di Pura Desa, maka mendak tirta dan ngiring Ida Bhatara 

masucian sekaligus ke Pura Beji Desa Dalem saat ini. Sementra itu, 

piodalan di Pura Beji Desa Dalem bersamaan dengan piodalan di Pura 

Dalem Desa Adat Sedang yang jatuh pada hari Buda Kliwon Pahang. 

12. Sibang Kaja 

Ida Bagus Gede Mambal (62 tahun), Penasehat Listibya 

Kabupaten Badung beliau menceritakan bahwa dahulu Raja Lambing, 

selalu melihat kawasan ini berwarna merah seperti warna bunga 

kembang sepatu (pucuk). Karena peristiwa itulah, maka daerah 

tersebut dinamakan Sabran Rakta Utara. Nama itu di dalam bahasa 

Bali, disebut sai-sai bang yang berarti setiap saat berwarna merah. 

Berkat cerita ini pula, Kusuma Rakta (bunga merah) menjadi maskot 

Desa. 

13. Sibang Gede 

I Nyoman Surianta (42 tahun), Bandesa Adat Sibang Gede, 

menceritakan bahwa Srijati Pura Dalem dulunya adalah kahyangan 

tiga yang merupakan bagian dari Kerajaan Mengwi. Kerajaan Mengwi 

pada suatu ketika kalah perang, menyimpan berbagai macam benda 

milik raja di tempat ini.  Semenjak saat itu, tempat ini lalu dinamakan 

Sibanggede. Karena itu dapat diketahui bahwa Desa Sibang Gede 

dahulunya bernama Desa Srijati.  



48 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Di daerah ini juga terdapat kreteg tua, yakni sejenis jembatan. 

Kreteg tersebut dibangun atas perjanjian antara Patih Sibanggede dan 

Patih Sibangkaja. Keduanya berjanji akan memberi akses ke desa lain 

yaitu Darmasaba. Hal itu dicatat di dalam prasasti yang berjumlah 13 

dan ditemukan pada tahun 1954. Kreteg itu dibuat dengan jnana yang 

tinggi oleh arsitek I Gusti Ngurah Mambal. Caranya adalah dengan 

menyoretkan pamor (kapur) di batu padas.  Saat batu padas itu dicoret, 

maka batu padas itu akan berjalan sehingga membentuk jembatan 

(kreteg), peristiwa itu konon terjadi pada abad ke-13.  

Pada saat pembuatan jembatan terdapat caratan, yakni tempat 

air minum yang terbuat dari tanah liat. Caratan itu diikat di pohon 

jaka dan menurut masyarakat bisa terlihat, bisa tidak. Caratan 

tersebut berisi air yang konon tidak pernah habis. Menurut cerita yang 

berkembang di masyarakat, konon masyarakat atau tukang yang 

membuat jembatan tersebut mendapatkan air minum dari caratan 

tersebut. Bila mereka haus, mereka langsung menuangkan air dari 

dalam caratan tersebut.  

Di jembatan tersebut juga terdapat 1 batu yang sangat licin dan 

bersih. Batu tersebut disebut batu belig, yang berarti batu licin. Batu 

belig tersebut berada di bawah jembatan, sehingga masyarakat tidak 

ada yang pernah kesana. Sampai saat ini, batu belig tersebut masih 

bersih dan licin. Menurut masyarakat setempat batu belig ini dipercaya 

sebagai tempat bagi orang-orang yang sudah meninggal untuk 

membersihkan kukunya. Itulah sebabnya batu ini selalu bersih. 

Berkenaan dengan batu belig ini, konon pada suatu ketika ada orang 

yang memancing di dekatnya lalu menghilang. Masyarakat 

mempercayai batu belig ini dapat mengembalikan orang yang hilang, 

sekalipun orang itu ditemukan dalam kondisi yang sudah tidak 

bernyawa (meninggal). Masyarakat percaya bahwa mereka harus 

memberikan sesajen di daerah tukad (sungai) atau jembatan tersebut, 

karena mereka percaya bahwa daerah jembatan itu memiliki nuansa 

magis yang pekat. Bahkan menurut cerita dari masyarakat, pada suatu 

ketika terdapat paranormal yang ingin mencari orang hilang. Tetapi 



49 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

paranormal tersebut melihat bahwa orang yang hilang tersebut sudah 

menikah di bawah jembatan tersebut.  

14. Desa Blahkiuh, Desa Adat Pikah 

I Made Sila Adnyana (55 tahun) adalah Bandesa Adat Pikah, 

beliau menceritakan bahwa terdapat seseorang yang datang ke tempat 

dan menetap. Orang tersebut datang dengan membawa panca datu 

sebanyak 30 orang. Sedangkan menurut beliau kata Pikah yang 

kemudian menjadi nama Desa berasal dari  kata pikukuh yang berarti 

keyakinan. 

15. Desa Sulangai 

Ida Bagus Nata Manuaba (64 tahun) Bandesa Adat Sulangai 

menceritakan bahwa terdapat seseorang yang berasal dari kaum 

brahmana dari Carangsari yang bernama Ida Bagus Nyoman Gede. 

Beliau dahulunya adalah seorang patih. Beliau dahulu pernah diutus 

untuk membuat perbatasan antara Kerajaan Bangli dan Badung. 

Karena itulah beliau tinggal dan tidur di Sandakan. Saat tidur, beliau 

mendapat bisikan dari leluhur karena ia akan melakukan perang dan 

diberikan 3 pilihan. Pilihan pertama, apakah ingin menang dengan 

keadaan musuh hancur sedangkan pasukannya utuh? Pilihan kedua, 

apakah ingin menang dalam keadaan pasukannya dan pasukan 

musuh hancur? Atau pilihan ketiga, yakni menang dalam keadaan 

pasukannya dan pasukan musuh utuh. Patih itu memilih pilihan 

ketiga, yakni menang dalam keadaan sama-sama utuh. Namun atas 

pilihan itu, ia diberikan sebuah syarat. Syaratnya adalah setelah 

pulang dari berperang, ia harus kembali ke asal dan menetap di Petang, 

tepatnya di daerah Sandakan.  

Singkat cerita, sang Patih pergi ke Bangli dan bertemu di daerah 

Catur. Daerah tersebut merupakan perbatasan Badung dan Bangli. 

Saat bertemu, patih dari Bangli dan Carangsari memperkenalkan diri 

masing-masing dan langsung menyatakan perdamaian dan saling 

berpelukan. Patih Bangli berkata, “Untuk apa kita berperang, lebih 

baik kita tentukan perbatasan itu secara kekeluargaan dan 

mengizinkan Patih Carangsari untuk menentukan perbatasan yang 



50 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diinginkan.” Karena itu, akhirnya ditetapkan perbatasan antara Lawak 

dan Mungsengan. Berkat peristiwa yang melegakan itu, mereka 

melakukan perayaan kemenangan di batas selatan yaitu di daerah 

Lawak. Karena sudah damai, mereka juga sepakat untuk saling 

bertukar panjak (rakyat). Sehingga ada panjak Bangli yang diam di 

Mungsengan, sementara ada juga panjak Petang yang tinggal di Catur. 

Setelah pulang, Patih dari Carangsari akhirnya kembali lagi dan 

menepati janjinya dengan menetap di Sandakan. Sedangkan di Puri 

Carangsari masih ada saudara perempuannya yang menjadi penerus. 

Patih Carangsari berpindah ke Sandakan membawa keris Ciung 

Wanara dan disimpan di Puri Sandakan sampai saat ini. Cerita ini 

sudah terbukti kebenarannya dan keturunannya masih ada sampai 

saat ini.  

Selain mengenai wilayah Sandakan secara keseluruhan, Ida 

Bagus Nata Manuaba juga menceritakan tentang Pura Tamansari yang 

merupakan tempat bersemedi. Berkenaan dengan Pura ini, informan 

menceritakan bahwa setiap perempuan dari Sandakan yang akan 

menikah harus mapamit (mohon undur diri) di Pura Tamansari. Hal itu 

dilakukan karena masyarakat yakin bahwa Pura ini adalah Pura 

pertama yang menyebarkan penerus-penerus. Termasuk para pemuda 

dan pemudi agar hidupnya tenteram. Ia juga menambahkan bahwa 

ada beberapa kejadian terdahulu, bila seseorang tidak mapamit di sana 

maka akan terkena musibah seperti perceraian, atau tidak diberikan 

keturunan.  

Di wilayah ini juga terdapat hal menarik lainnya selain persoalan 

cerita lisan, yakni tradisi Tarian Baris yang tidak memakai baju dan 

menggunakan perhiasan berupa makanan seperti urutan dan sate. 

Selain itu, juga ada mitos tentang gong yang turun dari langit namun 

kebenarannya tidak ditemukan. 

16. Desa Abiansemal, Desa Adat Gerih 

I Made Sugiarta, S.Sos (49 tahun) Bandesa Adat Gerih, 

menceritakan bahwa di Desa Gerih dahulunya ada seseorang yang 

bernama Pangeran Sukahat. Beliaulah yang dahulunya konon 



51 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

memerintah di Desa Gerih. Menurut informan, kata Gerih tersebut 

berasal dari kata gṛh yang berarti rumah. Karena wilayah ini juga 

dihuni oleh dua kelompok yakni pejabat dan brahmana, maka wilayah 

ini kemudian dinamakan graha. Kata gṛh itu pula yang kemudian 

menjadi kata griya. Sementara itu, informan menyatakan bahwa ciri 

khas Desa Gerih adalah mempunyai Taman Beji yang jumlah 

pancurannya ada 9. Taman Beji ini bernama Pura Taman Langse. 

17. Desa Dauh Yeh Cani, Desa Adat Abiansemal 

I Wayan Sukarma (58 tahun) Bandesa Adat Abiansemal, 

menceritakan bahwa dahulu di wilayah Desa Adat Abiansemal yang 

sekarang adalah tempat kosong. Saat itu datanglah seorang brahmana 

(pendeta) yang tinggal di wilayah tersebut dan tempat tinggalnya 

dinamakan Griya Tegeh. Sementara, pada jaman dulu, nama desa ini 

adalah Desa Lingga Purna. Lingga berarti tempat, sedangkan Purna 

berarti sempurna. Di tempat ini dahulunya adalah hutan. Saat 

hutannya di babat, banyak tupai yang berloncatan ke sana ke mari. 

Tupai dalam bahasa Bali disebut semal, dan atas peristiwa itu nama 

desa ini menjadi Abiansemal.  

18. Desa Punggul, Desa Adat Punggul 

I Gusti Ngurah Sukarta (90 tahun), Panglingsir Puri yang ada di 

Desa Adat Punggul. Beliau menceritakan tentang seorang tokoh 

sejarah bernama I Gusti Ngurah Made Dawuh. I Gusti Ngurah Made 

Dawuh pada suatu ketika meninggalkan wilayahnya, dan melanjutkan 

perjalanan ke arah selatan, sampai di wilayah Sebali. Namun karena 

kurang tertarik, akhirnya belau kembali ke utara dan mendapatkan 

tempat baik untuk membangun tempat tinggal. Hal ini diketahui oleh 

Raja Mengwi dan oleh raja direstui. Di tempat itulah kemudian 

dibangun sebuah desa yang diberi nama Desa Punggul. Desa Punggul 

berasal dari kata punggel yang berarti potong. Hal itu akibat dari 

peristiwa pemberian wilayah dari Raja Mengwi. Raja pada awalnya 

memberikan wilayah ke utara sampai Palak Samuan. Namun oleh I 

Gusti Ngurah Made Dawuh, dengan tidak mengurangi rasa hormat 

kepada Raja Mengwi, pemberian Raja tidak seluruhnya diambil. 



52 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Namun dipotong (kapunggel) di perbatasan Desa Selat. Bagian 

potongan wilayah yang ditempati itulah yang kemudian disebut dengan 

Desa Punggul. Selang waktu berjalan, pengucapan “E” berubah 

menjadi “U”, sehingga kata punggel berubah menjadi punggul. Di desa 

ini juga terdapat kepercayaan, mayat dilarang melewati perempatan 

agung yang bertempat di depan Pura Desa Punggul.  

19. Desa Selat, Desa Adat Selat 

I Made Tirtayasa (54 tahun), Pamangku Pura Puseh Desa Adat 

Selat, menceritakan mengenai sebuah Barong Landung yang kini ada 

di Desanya. Konon dahulu Barong Landung yang ada di Desa ini 

dimiliki oleh salah seorang masyarakat secara pribadi. Namun orang 

tersebut, tidak sanggup menampungnya karena perawatannya yang 

sangat sulit. Sehingga ia mendiamkan Barong tersebut. Akibatnya, ada 

penyakit yang timbul di masyarakat. Pada akhirnya masyarakat 

memutuskan untuk me-linggih-kan (menstanakan) Barong tersebut di 

Pura Desa. 

20. Desa Adat Jempanang 

Nyoman Artawan (41 tahun), Kelian Adat Jempanang, 

menceritakan bahwa awal nama Desa Jempanang ini adalah Jempana. 

Namun agar tidak sama dengan nama alat untuk menggotong pratima 

Pura, maka kata jempana itu ditambahi akhiran -ng sehingga menjadi 

jempanang. Di desa Adat Jempanang, berkembang sebuah cerita 

bahwa di Pura Puseh Desa Adat Jempanang tidak boleh menggunakan 

daging babi untuk upakara. Sayangnya belum diketahui penyebab dari 

adanya cerita itu, namun karena sudah diwariskan secara turun 

temurun oleh masyarakat, maka hal itu masih tetap dilanjutkan 

sampai sekarang. 

21. Desa Adat Bon 

I Wayan Yudana (53 tahun) Keliat Adat, menceritakan bahwa di 

Desa Adat Bon berkembang cerita bahwa orang hamil tidak boleh 

masuk areal Pura Puseh. Hal itu terjadi karena masyarakat meyakini 

jika orang hamil masuk areal pura tersebut akan keguguran. Cerita itu 

masih dipercayai oleh masyarakat setempat sampai saat ini. 



53 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

22. Desa Getasan 

Made Suarna (51 tahun), Pangempon Pura Pucak Sari, 

menceritakan bahwa sejarah terbentuknya Pura Pucak Sari berawal 

sejak penjajahan Jepang. Ketika itu masyarakat setempat bersumpah, 

jika mereka tidak ditemukan pada saat bersembunyi di sebuah gua di 

dekat areal Pura sekarang, maka mereka akan membangun Pura di 

sana. Nyatanya, persembunyian masyarakat itu tidak diketahui oleh 

para penjajah dan akhirnya masyarakat setempat benar-benar 

membangun Pura di tempat persembunyian itu. Pura itu kini dikenal 

dengan sebutan Pura Pucak Sari yang terletak di Desa Getasan. Pura 

Pucak Sari dulu bernama Pura Pucak Buung. Buung adalah bahasa 

Bali yang berarti tidak jadi. Konon disebut demikian, karena bukit itu 

gagal dibangun oleh seekor babi hutan. Babi hutan itu gagal karena 

digagalkan oleh peternak bebek. Lalu babi hutan itu lari dan 

terbentuklah bukit yang tidak jadi, akhirnya nama bukit itu diganti 

dengan sebutan Pucak Sari saat diadakanlah pujawali di Pura ini.  

23. Desa Selat 

Anak Agung Gede Anom seorang angga puri, dan menceritakan 

bahwa penduduk Desa Selat dahulunya mendiami wilayah Desa 

Gerana yang terletak di Barat Laut Desa Selat. Kemudian di tahun 

1890 terjadi peralihan kekuasaan, dimana seluruh wilayah Mengwi 

sudah dikuasai oleh Kerajaan Badung yang berpusat di Denpasar. 

Desa Adat Selat dan Desa Adat Gerana yang termasuk Desa Blahkiuh, 

diserahkan kepada Raja Carangsari yang merupakan saudara Raja 

Mengwi. Raja Carangsari pada saat itu adalah I Gusti Agung Nyoman 

Kaler (1890-1892). Setelah terjadi perdamaian antara kerajaan Mengwi 

dan Kerajaan Badung maka terjadilah kesepakatan untuk 

menyepakati batas-batas wilayah. Saat itu diputuskanlah bahwa 

wilayah Carangsari dikuasai oleh Kerajaan Badung. Wilayah-wilayah 

yang dulunya pernah diserahkan ke Carangsari kemudian 

dikembalikan ke kekuasan Mengwi dan di bawah kekuasan Raja 

Abiansemal. Untuk memperjelas wilayah kekuasaan dan mengetahui 

kesetiaan penduduknya, maka pada tahun 1901 diadakan pertukaran 



54 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

penduduk. Penduduk yang berada di wilayah kekuasaan Mengwi 

dipindahkan ke Bagian Timur, karena kerajaan Mengwi tunduk ke 

kerajaan Klungkung. Sedangkan penduduk yang wilayahnya sudah 

dikuasai oleh Kerajaan Badung dipindahkan ke sebelah Barat. 

Penduduk Desa Selat yang dulunya ada di Desa Adat Gerana 

dipindahkan ke bagian Timur. Hal itu dilakukan karena dahulunya 

mereka lebih condong ke kerajaan Klungkung.  

Puri Selat terdiri dari tiga Puri yaitu Puri Dangin (paling tua), Puri 

Dauh (terletak di jaba Pura Alas Angker) dan Puri Sangeh di Desa Adat 

Sangeh. Ketiga Puri ini termasuk keluarga besar Puri Mengwi. Secara 

arsitektur Puri Selat Dauh termasuk masih lestari dan tidak banyak 

berubah. Puri ini terdiri dari tiga bagian, yakni wilayah publik (jaba 

sisi), semi publik (jaba tengah), dan privat (jeroan). Selain itu, Puri juga 

memiliki tempat permandian yang bernama Taman Sudamala. Taman 

ini berada di barat Puri. Tempat tersebut juga menjadi tempat 

permandian dan tempat air minum warga desa. Di sana juga ada tiga 

patung bidadari yang berfungsi sebagai pancuran. 

24. Desa Adat Pangsan 

Ida Bagus Gede Surya Darma (40 tahun) Bandesa Adat Pangsan,  

menceritakan bahwa sejarah Desa Pangsan berhubungan dengan 

nama desa ini yaitu Desa Pangsan. Di Desa Pangsan terdapat kepingan 

Prasasti yang terletak di Pura Penataran Agung, namun kepingan 

prasasti tersebut tidak dipegang oleh Desa.  

Diceritakan pada zaman dahulu kala, pada zaman kerajaan 

(zaman perang) dikisahkan bahwa masyarakat Pangsan diberikan 

wilayah oleh Kerajaan Carangsari. Karena itu, wilayah ini juga erat 

kaitannya dengan Kerajaan Carangsari. Menurut Ida Bagus Gede 

Surya Darma, konon pada zaman dahulu, desa ini disebut sebagai desa 

“Pangesahan”. Ada juga yang menyebutnya sebagai “Pang San”. Selain 

itu, ada juga informasi yang diberikan oleh tetua-tetua kami pada 

zaman dulu, bahwa di Desa Pangsan terdapat prasasti yang tertinggal 

pada saat kerajaan Mengwi mengadakan parum di Nungnung.  



55 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Selain itu, informan juga menginformasikan bahwa ada 

kemungkinan dahulunya Pangsan berada di bawah kekuasaan 

Mengwi, setelah itu beralih menjadi di bawah kekuasaan Carangsari. 

Memang secara kenyataan, sampai saat ini memang dalam beberapa 

aktivitas masyarakat cenderung ke Puri Carangsari. Hal itu karena 

laba desa, laba banjar, semua itu pemberian dari Puri Carangsari. Hal 

itu pun memang sudah turun-termurun diterima oleh masyarakat, dan 

dilanjutkan dari generasi ke generasi.  

25. Desa Pelaga, Desa Adat Tiyingan 

I Nyoman Ngabdi Yasa (51 tahun), Bandesa Adat Tiyingan 

menceritakan bahwa sejarah masyarakat Tiyingan dahulu merupakan 

pendatang dari Desa Kutuh Bangli, yang posisinya berada di atas 

wilayah Tejakula. Lokasi ini letaknya lebih condong ke Singaraja, 

namun termasuk wilayah Bangli. Leluhur Desa Tiyingan, 

sesungguhnya berasal dari Bangli. Terdapat sebuah cerita bahwa 

penduduk Kutuh konon adalah orang-orang kebal. Karena itu pasukan 

Buleleng tidak bisa menggempurnya. Akibatnya, mereka sampai minta 

bantuan ke Bangli dan akhirnya menjadi bagian wilayah Bangli. 

Beberapa masyarakat Kutuh mengungsi ke Tiyingan yang saat itu 

masih hutan belantara. Mereka hanya membawa bekal kelapa dan 

tebu. Selanjutnya mereka beristirahat di lokasi Pura Puseh saat ini. 

Saat membuka bekalnya, di dalam kelapa yang mereka bawa ternyata 

terdapat nasi. Karena itu mereka beranggapan bahwa di tempat itulah 

mereka harus berhenti. Mereka menganggap di tempat itulah takdir 

kehidupan mereka. Selanjutnya ada yang menancapkan tongkat yang 

dibawa. Lokasi tongkat itu ditancapkan, saat ini terdapat tiying atau 

bambu sudamala. Tiying sudamala itu yang kemudian menjadi sengker 

atau pagar dari Pura Puseh. Sampai saat ini, kisah tersebut dipercaya 

sebagai awal mula adanya Desa Tiyingan. Jadi Desa tersebut disebut 

Desa Tiyingan karena berasal dari bambu yang ditancapkan oleh 

leluhur itu. 

 

 



56 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

26. Cerita Rakyat di Desa Adat Bindu 

  Berdasarkan keterangan Jero Bandesa, I Gusti Ketut Mudiana, 

S.Ag., M.Ag., Desa Adat Bindu dahulu merupakan daerah yang berada 

di bawah kekuasaan Kerajaan Mengwi. Atas dasar tersebut, Kerajaan 

Mengwi menempatkan seorang punggawa bernama Agung Mayun Sakti 

di Desa Bindu. Daerah tersebut awalnya dikuasai oleh seseorang 

bernama Ngurah Bun yang menolak tunduk kepada Kerajaan Mengwi 

melalui Agung Mayun Sakti. Oleh karena itu, perang tanding pun tidak 

terelakkan yang mengambil tempat di kawasan Carik Krasan, dekat 

Desa Sedang. Akhirnya, Agung Mayun Sakti dikalahkan oleh Ngurah 

Bun, dan meninggal di Desa Adat Lambing. 

Sepeninggal Agung Mayun Sakti, diutuslah adiknya yang 

bernama Cokorda Munggu oleh Kerajaan Mengwi. Akhirnya, Ngurah 

Bun dapat dikalahkan dan tewas dalam pertempuran. Daerah tempat 

meninggalnya tersebut kemudian dinamakan Bunantaka, yang 

kemudian berubah menjadi Angantaka. Sepeninggal Ngurah Bun, lalu 

Cokorda Munggu mulai menata Desa Bindu dengan mendirikan 

beberapa Pura Kahyangan, Pura Jenggala (di utara), Pura Dalem Puri 

(di timur), Pura Dalem Gede (di barat), Pura Dalem Kebon (di selatan) 

dan Puran Pangulun Desa (di tengah atau di balai banjar), dan Agung 

Mayun Sakti dibuatkan sebuah candi penghormatan yang disebut 

Pelinggih Ratu Hyang di Pura Dalem Gede, Desa Adat Bindu, yang 

sampai sekarang menjadi tempat pemujaan khusus kepada beliau. 

Selain itu, di sebuah area persawahan bernama Munduk Gebang di 

belakang Desa Adat Bindu sebelah barat terdapat sebuah gundukan 

yang ditengarai sebagai makam Agung Mayun Sakti. Di sebelah utara 

gundukan tersebut sebuah kawasan hutan seluas 1 hektar bernama 

Banjar Makebang yang diyakini masyarakat sebagai tempat tinggal 

para prajurit beliau yang sudah wafat. Hingga sekarang kawasan 

hutan tersebut masih lestari yang dikelilingi area persawahan 

menghijau yang luas. 



57 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.1.4 Pantun (Peparikan, Cecimpedan) 

Tinggen (1988) dalam bukunya berjudul Aneka Rupa Paribasa Bali 

menyebutkan paribasa Bali merupakan salah satu aspek dari wujud 

kebudayaan Bali, yang mengandung nilai-nilai luhur serta berpengaruh bagi 

pandangan hidup masyarakat pendukungnya. Paribasa Bali terdiri dari 13 

jenis yaitu: cecimpedan, bebladbadan, raos ngempelin, sesawangan, 

sesimbing, sloka, sesenggakan, sesonggan, sesapan, wewangsalan, 

peparikan, tetingkesan, sesawen. Ungkapan tradisional Bali (paribasa Bali) 

merupakan gaya bahasa yang digunakan dalam bersanda gurau yang dapat 

memberikan efek bagi orang yang mendengarnya. Ungkapan ini dapat 

dibedakan menjadi 16 jenis di antaranya: sesenggakan, sesongan, 

sesawangan, sloka, papindan, sesemon, wewangsalan, peparikan, 

cecangkitan, raos ngempelin, sesimbing, cecangkriman, cecimpedan, 

bebladbadan, sesapan tetingkesan. 

Berdasarkan observasi yang telah dilakukan pada bagian Pantun ini, 

masyarakat lebih mengenal jenis cecimpedan yakni tebak-tebakan. 

Cecimpedan asal katanya cimped direduplikasi (didwipurwakan) menjadi 

cecimped, dan mendapat akhiran (Pengiring) –an menjadi Cecimpedan artinya 

terka-terkaan yang juga umum disebut teka-teki gunanya untuk mengasah 

otak. Cecimpedan yang dipakai dalam nyanyian biasanya disebut 

cecangkriman. Cecangkriman ini tidak lain merupakan syair teka-teki. Yang 

pada umumnya memakai tembang pucung (Tinggen, 1988). Beberapa jenis 

tebak-tebakan yang masih dikenal oleh masyarakat ialah: “apa anak cenik 

ngemu getih?”; “Apa kerek-kerek ngejohang?”; “Apa anak cenik malaib ngaba 

jaum?”; “Apa donné amun pedangé buahné amun guungané?”; “Apa anak 

cenik maid kancing?”; “Apa anak cerik matapel?” 

Selain cecimpedan, dikenal juga paribasa lainnya yakni bebladbadan. 

Bebladbadan kata dasarnya dari badbad mendapat sisipan –el dan akhiran –

an menjadi beladbadan dan kemudian karena pengaruh pengucapan lalu 

menjadi bebladbadan. Babad artinya ulur dan bebladbadan artinya 

pemuluran atau perpanjangan. Jadi bebladbadan adalah suatu kalimat yang 

dimulurkan atau diperpanjang sehingga dapat melukiskan apa yang 

dimaksud oleh si pembicara. Bebladbadan terdiri dari tiga  untai yaitu: 



58 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kalimat petama (giing/bantang); kalimat kedua (arti sujati); kalimat ketiga 

(merupakan arti paribasa/kias) yang didapat dari mengambil persamaan 

bunyi (sajak) daripada kalimat kedua dan bila perlu diberi imbuhan. 

Beberapa bebladbadan yang dikenal di dua kecamatan ini yakni: “makamen 

di sunduk”, “madon jaka”, “makunyit di alas”, “idupe sakadi batun buluan”, 

“mawayang gadang”. 

4.2. Pemetaan Manuskrip di Kecamatan Petang dan Abiansemal 

 

Gambar 4.3 Pemetaan Manuskrip 

Adapun yang dimaksudkan sebagai manuskrip di dalam penelitian ini 

adalah lontar, prasasti dan purana. Di dalam penelitian ini, ketiganya 

dibedakan berdasarkan bahan naskah serta metode penulisan. Dari segi 

bahan, naskah lontar berbahan daun ental, prasasti berbahan tembaga, 

sedangkan purana berbahan kertas. Ketiganya juga dibedakan berdasarkan 

bagaimana caranya ditulis. Lontar ditulis dengan cara digores, prasasti 

dengan cara dipahat, sedangkan purana ditulis dengan cara diketik. Oleh 

sebab itu, definisi ketiganya di dalam penelitian ini, tidak mengikuti definisi 

yang telah umum digunakan oleh para peneliti di bidang filologi dan epigrafi. 

Pendefinisian ulang ini dilakukan dalam rangka mempermudah 

pengklasifikasian manuskrip sebagai salah satu di antara sepuluh objek 

pemajuan kebudayaan. Istilah manuskrip yang digunakan di sini pun 

sesungguhnya tidak sama dengan istilah manuskrip yang digunakan oleh 

peneliti-peneliti manuskrip.  



59 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Manuskrip sebagaimana namanya, berarti tulisan (script) manusia 

(manu). Dengan demikian, naskah-naskah yang dihasilkan dengan metode 

tik atau ketik, sesungguhnya tidak dapat digolongkan sebagai manuskrip. 

Namun, sebagaimana dalam kasus istilah lontar, prasasti dan purana yang 

telah dijelaskan di depan, manuskrip juga didefinisikan secara berbeda, 

yakni segala macam catatan yang berasal dari masa lampau. Oleh sebab itu 

apapun bahannya, isian teksnya, bagaimanapun cara penulisannya, bila 

dianggap mengandung catatan-catatan dari masa lampau, akan digolongkan 

sebagai manuskrip. Re-definisi ini dilakukan untuk kepentingan klasifikasi 

semata. 

Pendefinisian tersebut bertujuan untuk menghindari kerancuan di 

lapangan saat observasi dilakukan. Meskipun demikian, bukan berarti 

definisi ini tidak akan menemui tantangan maupun permasalahan. 

Permasalahan yang muncul adalah apabila di sebuah desa yang menjadi 

objek observasi memiliki purana Pura yang ditulis dalam lontar, bukan hasil 

ketikan. Secara klasifikasi bahan dan cara penulisan, naskah-naskah yang 

seperti itu termasuk dalam golongan lontar karena ditulis pada daun ental 

dengan cara digores. Maka definisi yang telah diajukan di depan, 

mengharuskan naskah-naskah semacam itu dimasukkan ke dalam golongan 

lontar. Masalahnya adalah naskah tersebut mengandung isian berupa 

purana Pura, yakni cerita-cerita kuno. Oleh karena itu, pengecualian harus 

dilakukan pada kasus tersebut. Apabila kasus seperti itu ditemukan, maka 

naskah tersebut akan dimasukkan ke dalam klasifikasi purana sesuai 

dengan isi teksnya. Hal ini penting dilakukan agar informasi yang dipetakan 

dapat menggambarkan situasi sebaran manuskrip dengan lebih jelas karena 

bertumpu pada isian teks. Karenanya, yang dimaksud sebagai purana dalam 

penelitian ini adalah naskah-naskah yang mengandung cerita lama mengenai 

Pura tertentu dalam media kertas maupun lontar, yang ditulis dengan cara 

diketik maupun digores. Mengenai hal ini akan diperinci dalam deskripsi 

lontar. 

Selain purana, istilah lain yang berpeluang bias adalah prasasti. 

Prasasti dalam ilmu epigrafi didefinisikan sebagai maklumat yang 

dikeluarkan oleh raja. Namun dalam konteks tradisi di Bali belakangan, yang 



60 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dimaksud prasasti adalah cerita mengenai keturunan-keturunan tertentu. 

Dua hal ini sangat berbeda. Pada kenyataannya, memang ada silsilah 

keluarga yang dikeluarkan oleh raja-raja pada era Bali Pertengahan, lengkap 

dengan hak-hak serta kewajiban-kewajibannya, sehingga silsilah tersebut 

dianggap sebagai ‘maklumat’. Di dalam ilmu filologi, teks-teks seperti silsilah 

keluarga disebut sebagai babad, pamancangah, piagem, bhisama atau 

pangeling-eling. Istilah-istilah tersebut sesungguhnya mencerminkan genre 

dari masing-masing teks. Umumnya teks-teks sejenis ini ditulis di dalam 

naskah lontar, sehingga dalam penelitian ini dimasukkan ke dalam 

klasifikasi manuskrip berupa lontar. Karena penjelasannya akan 

menyangkut pula hal-hal yang bersifat rinci, maka hal ini akan diterangkan 

lebih detail pada bagian khusus mengenai lontar. 

4.2.1 Lontar 

Istilah lontar pada mulanya dipakai untuk menyebut media tulis yang 

lazim digunakan pada masa lampau berupa daun ental. Daun ental sesuai 

namanya berasal dari pohon ental atau siwalan (borasuss flabelliformis). 

Lontar memang telah digunakan sebagai material tulis di sub-kepulauan 

India dan di wilayah Asia Tenggara sejak abad ke-5 SM. Emmrich (2021) 

mencatat beberapa wilayah di Asia dan Asia Tenggara yang pernah dan masih 

menggunakan media ini sebagai media tulis sebelum kehadiran mesin cetak. 

Menariknya, Emmrich tidak saja menunjukkan bagaimana lontar digunakan 

secara luas, tetapi juga menerangkan penggunaan media lainnya yakni tanah 

liat, serta metode cetak yang telah digunakan di wilayah-wilayah tersebut, 

terutama dengan bukti-bukti materai tanah liat. Bukti tanah liat tersebut 

sesungguhnya juga telah ditemukan di Indonesia, tidak terkecuali Bali, 

sebagaimana dibuktikan dengan temuan artefak berupa materai tanah liat 

yang mengandung mantra-mantra Buddha di situs Kalibukbuk, Pejeng, 

maupun Pagulingan.  

Meskipun lontarlah yang lebih dikenal sebagai media tulis, pada 

kebudayaan Asia Tenggara juga mengenal daun gebang sebagai media tulis 

lainnya. Kedua jenis daun ini sekilas nampak sama. Gunawan (2015) 

menerangkan keduanya memang digunakan sebagai media tulis di wilayah 

Indonesia. Budaya lontar di Bali telah berlangsung sejak masa Bali Kuno, 



61 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dengan dikenalnya istilah ripta prasasti yang diidentikkan dengan prasasti 

yang ditulis pada daun lontar. Istilah ini  terdapat pada prasasti Sukawana 

AII halaman IIIa-IIIb tahun 976 Saka (Suarbhawa, 2013; Rema dan Putra, 

2018). Istilah serupa juga ditemukan dalam prasasti Kintamani kelompok V 

halaman Ib-IIa, tahun 1122 Saka (Sunarya, 2015). Ditemukannya istilah 

tersebut dalam prasasti Bali Kuno membuktikan bahwa budaya lontar telah 

dikenal pada masa tersebut, bahkan digunakan untuk menuliskan dokumen 

resmi kerajaan. 

Sesungguhnya ada dua macam naskah yang berasal dari daun lontar 

yaitu Tala dan Sritala (Tim, 1992). Tala adalah daun lontar yang tebal dan 

sulit cara mengolahnya, dan tidak mampu menyerap tinta yang dituliskan 

pada permukaannya. Sritala adalah daun lontar yang tipis, lentur, dan dapat 

dilekukkan seperti halnya kertas. Di Bali sendiri daun ental juga dibedakan 

menjadi dua jenis yaitu ental taluh dan ental blulang. Kedua jenis daun ental 

itu dibedakan berdasarkan ketebalannya. Di Bali, naskah dalam bentuk 

lontar dihargai sebagai candi pustaka yakni tempat suci yang dibangun 

dengan kata-kata yang terpilih.  

Esensi dari banyaknya lontar di Bali memiliki tiga tema utama (Agastia, 

1987). Tiga tema tersebut adalah 1) Tema Jñana yaitu pengetahuan hakikat 

yang diwujudkan menjadi lontar tattwa. Isinya didominasi oleh doktrin-

doktrin teologi filosofis, 2) Tema susila diwujudkan menjadi lontar sesana 

dan niti, yang isinya didominasi oleh ajaran moral dan kepemimpinan, 3) 

Tema rasa atau estetika religius diwujudkan dalam lontar seni dan lontar 

religius magis (Sukayasa, 2003). Tentunya ketiga tema tersebut tidak serta- 

merta dapat mewakili keseluruhan isi lontar, yang dalam hal ini adalah teks-

teks. Beberapa lontar seperti lontar babad, tidak mampu dimasukkan ke 

dalam salah satu dari tiga golongan tema tersebut sebab lontar Babad tidak 

dalam fungsinya sebagai doktrin teologis-filosofis, susila, maupun estetika 

semata. Lontar babad memiliki tendensi sebagai catatan sejarah, terlepas 

dari berbagai kepentingan yang mungkin menungganginya, semisal 

kepentingan politik. 

Putra (2014: 294) menyatakan bahwa naskah di Bali dikelompokkan 

menjadi beberapa kategori besar sesuai isinya (teks), sebagaimana yang 



62 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diungkapkan oleh Pigeud (1967). Adapun kategori tersebut seperti: (1) religion 

and ethic, pustaka lontar seperti: a) Weda, Mantra, dan Puja, b) Kalpasastra, 

c) Tutur, d) Sasana, e) Niti; (2) History and Mythology, seperti pustaka lontar: 

Babad, Pamancangah, Usana, Prasasti, dan Uwug/Rusak/Rereg; (3) Belles 

Lettres, seperti pustaka Parwa, Kakawin, Kidung, Geguritan, Parikan, dan 

Satua; dan (4) Science, Arts, Humanities, Law, Folklore, Customs, antara lain: 

Usada, Prasi, Awig-Awig, Uar-Uar, Sima, Pipil, Urak, dan yang lainnya. 

Kadjeng (1928) menggolongkannya menjadi beberapa pokok yaitu: (1) Weda 

yang terdiri dari lontar Weda, Mantra, dan Kalpasastra; (2) Agama yang 

terdiri dari Lontar Palakerta, Sasana, dan Niti; (3) Wariga yang terdiri dari 

lontar Wariga, Tutur, Kanda, dan Usada; (4) Itihasa yang terdiri dari Lontar 

Parwa, Kakawin, Kidung, dan Geguritan; (5) Babad yang terdiri dari lontar 

Pamancangah, Usana, dan Uwug/ Rereg/ Rusak; dan (6) Tantri yang terdiri 

dari lontar tantrik dan satua. Kemudian I Ketut Suwidja menambahkan 

klasifikasi lontar lelampahan yang memuat lakon-lakon pertunjukan 

kesenian gambuh, wayang, arja dan lain-lain. Robson (dalam Agastia, 1987), 

menyatakan bahwa dalam sastra klasik di Indonesia terkandung suatu hal 

yang sangat penting yaitu sebagai warisan rohani bangsa Indonesia. 

Berdasarkan observasi yang telah dilakukan dan data dari para 

Penyuluh Bahasa Bali yang bertugas di kecamatan Petang dan Abiansemal 

diperoleh informasi mengenai sebaran lontar yang ada di dua kecamatan 

tersebut. Data lontar dari Penyuluh Bahasa Bali, berasal dari data tahun 

2019 sampai dengan 2023. Adapun sebaran lontar di dua kecamatan adalah 

sebagai berikut. 

A. Kecamatan Petang 

Di Kecamatan Petang, terdapat beberapa lokasi yang sudah 

teridentifikasi mengoleksi lontar. Beberapa dari lontar tersebut telah 

diidentifikasi juga oleh Penyuluh Bahasa Bali. Berikut ini adalah beberapa 

lokasi penyimpanan lontar tersebut: 

1. Banjar Kauh, Desa Getasan 

Menurut catatan yang dibuat oleh Penyuluh Bahasa Bali pada 

tahun 2023, I Gde Dharma yang beralamat di Banjar Kauh, Desa 

Getasan, Kecamatan Petang mengoleksi beberapa lontar warisan 



63 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

keluarganya. Setelah diidentifikasi, diketahuilah sejumlah judul lontar 

yang dikoleksi I Gde Dharma: Dasa Aksara, Tatwa Wisesa, Sangkul 

Putih, Kaweruhan, Padewasan, Aji Kreket, Sikut Bale lan Umah, Asta 

Maha Bhaya, Kawisesan, Pangenteg Rare. Total lontar yang dikoleksi 

ialah sebanyak 11 lontar yang disimpan di dalam lemari. Di antara 

lontar-lontar tersebut, kebanyakan dalam kondisi utuh meski 

beberapa lontar ada juga dalam kondisi yang tidak utuh. 

2. Griya Gede Manuaba, Desa Carangsari 

Sejumlah lontar di Griya Gede Manuaba, Desa Carangsari, 

tercatat oleh Penyuluh Bahasa Bali pada tahun 2023 sebagai koleksi 

dari Ida Pedanda Gede Dangin Manuaba. Lontar-lontar itu disimpan di 

dalam sebuah lemari. Adapun beberapa judul lontar yang berhasil 

diidentifikasi oleh Penyuluh Bahasa Bali yakni: Caru Kasanga/Nyepi, 

Rajapeni/Tata Maguru, Puja, Tutur Utara Kanda, Wewangunan, Tutur 

Utara Kanda, Kaputusan Sang Paku Makaem, Tenung Lara, Siwa 

Samoddhaya, Eteh-eteh Panebusan, Tatwa Wisesa, Puja, Mantra 

Pangesengan Wisya (Papendeman Pura mwang Mamakuh, dll), Tingkah 

Makerti ring Kayangan (Indik Padmasana miwah Pura), Kramaning 

Pamuja, Panlasing Utama, Geguritan Putra Sesana, Puja Pitra, Aji 

Swamandala (Wariga), Widhi Sastra Roga Sanggara Gumi, Rsi Gana 

(Padudusan), Puja Ngaben, Kaputusan Sang Hyang Aji Siwa Sumedang, 

Pangunyan Dina, Saasamuscaya, Mpu Lutuk, Usadha Rare, Lebur 

Sangsa, Pratekaning Banten, Caru Kasanga (Panyepian), Bacakan 

Tebasan, Wisadha, Kalepasan, Pangaskaran, Bangbungalan, Wariga, 

Usada, Wisada, Swamandala, Tutur Utara Kanda, Tingkahing 

Suryasewana, Aksara Mahotama, Asta Kosali, Tutur Bang Bungalan, 

Tutur Rwa Bineda, Tenung, Progolan, Parik Basa Taru, Wariga, Gni 

Reka. Total keseluruhan koleksi lontar di Griya Gede Manuaba adalah 

sebanyak 50 lontar. Kondisi lontar baik, meskipun beberapa lontar 

sudah rusak. 

3. Griya Tegeh Carangsari 

Beberapa lontar dikoleksi oleh Ida Bagus Nyoman Ngurah dari 

Griya Tegeh Carangsari. Griya ini berada di Banjar Pemijian, Desa 



64 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Carangsari. Berdasarkan data yang telah dihimpun oleh Penyuluh 

Bahasa Bali, di Griya Tegeh tercatat beberapa judul lontar yang masih 

dikoleksi yakni: Kunti Sraya, Mpu Lutuk (Sang Sangaskara), Asta 

Kosali, Padewasrayan, Kapi Parwa, Putru Saji (Eka Pratama, Wariga), 

Tenung Sapta Wara, Tetamban, Mantra Panugrahan, Tenung, 

Kalpasastra. Berdasarkan data tersebut, tercatat 11 lontar yang 

dikoleksi oleh Griya Tegeh. Lontar-lontar tersebut merupakan warisan 

keluarga. Beberapa lontar rusak, namun ada juga beberapa lontar yang 

masih utuh. 

4. Puri Sunia Carangsari, Desa Carangsari 

Pada hari Rabu, tanggal 15 Pebruari 2023, Penyuluh Bahasa Bali 

telah melakukan identifikasi terhadap lontar-lontar yang dikoleksi oleh 

I Gusti Ngurah Subrata dari Puri Sunia Carangsari. Dari hasil 

identifikasi tersebut, diketahuilah beberapa judul lontar yang 

dikoleksi. Judul lontar tersebut di antaranya yaitu Aji Wisesa, Tutur 

Kanda Pat, Tingkahing Asurya Sewana, Pangasih Dewa, Pamupug 

Desti, Piteges Warah Rwabhineda, Adigama (Phala Kerta), Pratekaning 

Wong Mati, Kawisesan Candi Mas, Uttama Mantra, Usada Sirah, Mantra 

Pasupati, Swacanda Marana (Tatamban), Usada Rare, Usada, Dharma 

Usada, Tutur Saraswati, Babad, Kandaning Dasa Aksara, Putru Pasaji, 

Carcan Mirah Mawuwuh Sloka, Pamandi Swara Mantra, Adi Parwa, 

Panyratan Bhatara, Wariga Gemet, Usada, Tutur Candra Bumi, 

Pawatekan Manusa, Wariga, Dasanama, Selokan Mirah, Kuranta 

Bolong, Pawilangan Tanggal, Isining Sembah, Sang Hyang Dianyana 

Suksma, Usada Dalem, Swacanda Marana (Tetamban), Kawruhan 

Katngeran Sabhumi-bhumi, Tutur Kadyatmikan, Mayasandi, Ala 

Ayuning Dewasa, Kidung Tantri, Smara Reka, Pupulan Puja, Pamargin 

Ida Padanda Sakti jagat Balwangan Ngungsi Panegara badung, 

Smarareka, Dasa Nama, Candu Sakti, Sat Rtu, Kalimosadi Paribasa, 

Kaputusaning Wing Angrasa Wirasa, Piagem Sira Arya Sentong. Total 

koleksi lontar dari Puri Sunia Carangsari adalah 52 naskah. Menurut 

catatan Penyuluh, terdapat satu buah lontar yang belum dapat 

dipastikan judulnya karena lontar dalam keadaan rusak. Namun 



65 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diperkirakan bahwa isi naskah tersebut adalah Ala Ayuning Dewasa. 

Seluruh lontar disimpan di Gedong Suci. 

5. Banjar Mekar Sari, Desa Carangsari 

I Wayan Sutana merupakan seorang warga dari Banjar 

Mekarsari, yang mengaku memiliki banyak lontar. Saat diwawancarai, 

ia berprofesi sebagai penekun agama. Beberapa naskah lontar yang 

dikoleksinya konon berjudul Tri Mandala, Asta Mandala, Panca 

Mandala, dll. Ia mengaku bisa membaca lontar meski sedikit-sedikit, 

karena diajari oleh istrinya. Lontar-lontar yang ia koleksi adalah milik 

buyutnya dan diwariskan secara turun-temurun. Ia juga menuturkan 

ada tiga kotak lontar yang dimiliki dan masih tersimpan di rumahnya. 

Sayangnya satu kotak telah rusak. Informasi ini menjadi data awal 

untuk menelusuri sebaran lontar di Banjar Mekar Sari. 

B. Kecamatan Abiansemal 

Di Kecamatan Abiansemal terdapat beberapa tempat yang telah 

terkonfirmasi mengoleksi lontar. Lontar-lontar tersebut lebih banyak 

merupakan hasil warisan keluarga. Berikut ini adalah beberapa tempat serta 

ragam lontar yang dikoleksi: 

1. Gria Agung, Banjar Aseman, Desa Abiansemal 

Pada tahun 2019, Penyuluh Bahasa Bali telah berhasil membuat 

katalog lontar koleksi Ida Padanda Istri Mas, yang berasal dari Gria 

Agung Banjar Aseman. Pencatatan lontar dilakukan pada hari Kamis, 

11 Juli 2019. Naskah lontar yang dimasukkan ke dalam katalog ini 

sebanyak tujuh buah lontar yakni Siwa Sasana, Kramaning Yoga 

(Kaputusan Kalepasan), Indik Adan Wong Rare (Pabayuhan, 

Pangempuan Rare), Puh Palugangsa (judul tidak teridentifikasi), Satu 

Cakep Lontar (terdiri dari: Yama Purwana Tatwa, Rare Wau Metu, 

Pangidep Pati), Malat Rasmi (?), dan Korawasrama/Patala Carita. Di 

antara seluruh koleksi itu, hanya Satu Cakep Lontar (terdiri dari: Yama 

Purwana Tatwa, Rare Wau Metu, Pangidep Pati) yang ditemukan dalam 

kondisi baik. Selebihnya dalam kondisi yang tidak terlalu baik 

meskipun masih bisa teridentifikasi. 

 



66 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

2. Banjar Jabajero, Desa Jagapati 

Pada hari Minggu, tanggal 6 Oktober 2019, Penyuluh Bahasa 

Bali telah berhasil melakukan identifikasi lontar milik I Made 

Sekaryasa atau yang lebih dikenal sebagai Jero Mangku Dalem. Dari 

hasil identifikasi itu, berhasil diketahui bahwa Jero Mangku Dalem 

mengoleksi sejumlah lontar yakni Tetengering Wong Kageringan, 

Patengeraning Wong Agering, Babad Pasek, Panunggalan Dasa Aksara 

(Darma Pawintenan), Putru Saji, Wariga, Catur Patana, Kaputusan 

Kadiatmikan (Tutur Indik Bhatara), Wariga (2), Tingkahing Atiwa-tiwa, 

Weda Parikrama, Wariga (3), dan Ratuning Piolas. Dari seluruh koleksi 

lontar tersebut, kebanyakan sudah tidak utuh karena dimakan usia.  

Menariknya, saat salah satu kolofon lontar diperiksa, yakni 

lontar Wariga tercatat bahwa penulisnya bernama Pan Nugri yang pada 

saat itu berusia 37 tahun. Lontar ini ditulis pada tahun 1936. Hal yang 

tidak biasa, yang juga dicatat dalam kolofon ini adalah pencatatan 

nama anak penulis yakni Ni Nyoman Nugri yang pada waktu itu 

berusia 14 tahun. Sayang sekali belum dapat diketahui siapa yang 

dimaksud sebagai Pan Nugri dan Ni Nyoman Nugri tersebut. 

3. Banjar Semana, Desa Semana 

I Made Jeger (Mangku Dalem Bija) yang berasal dari Banjar 

Semana mengoleksi beberapa lontar. Lontar-lontar tersebut telah 

diperiksa dan diidentifikasi oleh Penyuluh Bahasa Bali. Di dalam 

katalog yang telah diselesaikan, tercatat beberapa judul lontar koleksi 

I Made Jeger yang berhasil diidentifikasi. Adapun judul-judul lontar 

tersebut yakni: Agem-ageman Pamangku, Tingkahing Atatiwan 

(Dharmma Pandya Tattwa), Tattwa Wisesa (Mantran Pamangku), Puja 

Daha, Dewa Sesana, Panglukatan, Primbon (Tutur Eta-eto, Pabersiahan 

Dewek, Panyagan Dewek), Tingkahing Wetuning Wong Rare, Dewa 

Sasana, Tutur Putran Ida Bhatara Sang Hyang Pasupati Kapanikayang 

Maring Bali, Pratingkahing Pamangku, Panglukatan, Kidung Wargasari 

Ki Warga Sekar dan Primbon (Tingkahing Karang Panes Paweton, 

Pangayam-ayam, dan Panganteb ka Surya). Seluruh lontar tersebut 

disimpan di Mrajan Jero Mangku Dalem Bija. 



67 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4. Banjar Batan Buah, Dauh Yeh Cani 

Pemiliknya bernama Ketut Setyawan. Menurut keterangan yang 

diberikan oleh Penyuluh Bahasa Bali, lontar-lontar koleksi Ketut 

Setyawan telah diidentifikasi pada hari Minggu, tanggal 16 Mei 2021. 

Setelah dibaca, dapat diketahui beberapa judul lontar yang dikoleksi 

oleh Ketut Setyawan adalah sebanyak 10 naskah. Adapun judul-

judulnya adalah sebagai berikut: Ala Ayuning Dewasa, Kidung (Kidung 

Campuran, Ala Ayuning Dina), Pawacakan, Tetamban, Tenung Panca 

Wara (Usada Upas), Panawar, Tnung Catur Cantaka, Pananagan Sasih 

(Ala Ayuning Dewasa), Dasa Nama (Pamancut Guna), Tutur Aji 

Saraswati. Dari seluruh naskah yang dikoleksi, hanya satu naskah 

dalam kondisi baik, selebihnya dalam kondisi yang bervariasi. Ada 

yang halamannya acak, ada juga yang rusak.  

5. Banjar Peninjoan, Desa Darmasaba 

Pada hari Jumat, tanggal 25 Juni 2021, Penyuluh Bahasa Bali 

telah melakukan identifikasi terhadap lontar-lontar yang dikoleksi oleh 

I Gusti Ngurah Pradnya Paramita dari Banjar Peninjoan, Desa 

Darmasaba. Berdasarkan informasi yang telah didapat dari katalog 

yang disusun oleh Penyuluh Bahasa Bali, diketahui bahwa I Gusti 

Ngurah Pradnya Paramita mengoleksi beberapa naskah lontar yakni: 

Sarasamuscaya 1, Sarasamuscaya 2, Kakawin Sutasoma, Tutur Gong 

Besi, Babad Arya Pering Jelantik, Geguritan Yogiswara Tatwa, 

Ramayana, Kidung Tantri, Adi Parwa 1, Adi Parwa 2, Arjuna Wiwaha, 

Kakawin Sutasoma. Setelah dihitung, I Gusti Ngurah Pradnya Paramita 

mengoleksi sebanyak 12 lontar. Penulis beberapa lontar-lontar 

tersebut teridentifikasi bernama I Gusti Aji Ngurah Oka, yang 

menulisnya pada kisaran tahun 1979-1984. 

6. Banjar Ulapan II, Desa Blahkiuh 

Di Banjar Ulapan II, Desa Blahkiuh, terdapat beberapa lontar 

yang dikoleksi oleh Agus Adiputra. Menurut data dari Penyuluh 

Bahasa Bali, Agus Adiputra berprofesi sebagai satpam. Sayangnya 

tidak ada penjelasan lebih lanjut mengenai sejarah kepemilikan lontar-

lontar ini mengingat profesi yang digeluti oleh pemiliknya terkesan 



68 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tidak ada hubungan dengan lontar-lontar koleksinya. Kuat dugaan 

bahwa lontar-lontar ini merupakan warisan keluarga. Adapun 

beberapa judul lontar yang telah berhasil diidentifikasi ialah: Piwelas, 

Tutur Batara Kala, Kna Sungga Wuluh, dan Panglukuhan Dasa Aksara. 

Kondisi lontar-lontar ini dalam keadaan yang kurang baik. 

7. Banjar Karang Dalem I, Desa Bongkasa Pertiwi 

Seorang Pamangku Pura Dalem, di Banjar Karang Dalem I 

terkonfirmasi mengoleksi sejumlah lontar. Pamangku ini bernama I 

Gusti Agung Bagus Oka. Beberapa lontar yang dikoleksinya yakni 

Kawisesan, Dharma Laksananin Undagi Kaweruhan, Tingkahing 

Pamangku, Aji Saraswati (Kna Sang Hyang Semara), Dharmaning Asta 

Kosali, Prti Bisama Padma Palelintangan, geguritan Palelintangan, 

Kaputusan Sundari Abang mwang Sundari Ireng, Dina Dewasa Lanang 

Wadon, Tutur Usana Bali mwang Sangkul Putih, Kramaning Mabakti, 

Geguritan Wariga, Tatwa Wisesa, Panugran Sang Hyang Guru Reka, 

Parikramaning Karya Makiis (Mamungkah), Eka Jala Rsi mwang Wariga 

Gemet, Eka Pratama (Anda Tatwa, Yadnya), Kandaning Hyang Catur 

mwang Usadha, Aji Kreket, Tutur Semara Reka (Kusuma Dewa), 

Usadha, Cakra Geni, Pratiti Samutpada, Dewa Sasana, Wariga Gemet, 

Pratingkah Amanca Sastra, Tantri, Pangastawa Bhatara Bhatari, Sikut 

Wadah mwang Karang, Usadha, Aji Saraswati, Panganteb Caru (Kanda 

Pat), Caru Ayam Itik mwang Asu, Sasayut, Babad Kresna Kapakisan, 

Panginih-inih Rikalaning Ngwangun Karya Ayu, Geguritan Aji 

Saraswati, Yama Purana Tatwa, Tutur Raja Peni, Tutur I Kawi Sudra, 

Tutur Pratisantana Sang Bhuda. Total lontar yang dikoleksi adalah 41 

lontar.  

8. Banjar Kembang Sari, Desa Blahkiuh 

I Gusti Ngurah Galung yang berprofesi sebagai staf di kantor 

Desa, mengoleksi dua buah lontar. Hal ini diketahui dari hasil 

identifikasi yang telah dilakukan oleh Penyuluh Bahasa Bali pada 

tanggal 28 Agustus 2021 di Banjar Kembang Sari, Desa Blahkiuh. 

Adapun judul naskah yang dikoleksi yakni Geguritan Cupak Gerantang 

dan Kakawin Arjuna Wiwaha. Kedua lontar ini sama-sama ditulis oleh 



69 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

I Gusti Ngurah Made Keramas. Namun di dalam katalog, tidak 

diterangkan apa hubungan antara pemilik dengan penulis. 

Menariknya, penyuluh Bahasa Bali telah mengidentifikasi bahwa 

Geguritan Cupak Gerantang ditulis pada tanggal 15 November 1938.  

9. Jalan Cempaka, Banjar Kembangsari, Desa Blahkiuh 

Ida Bagus Nyoman Widiastawa mengoleksi sejumlah lontar, 

sebagaimana telah diidentifikasi oleh Penyuluh Bahasa Bali yang 

bertugas di Kecamatan Abiansemal. Adapun judul lontar yang berhasil 

dibaca ialah: Aji Sukamageng, Mantra Padma Siwa Geni (Pamatuh), 

Guruning Desti mwah Leak, Wisarga Sandhi, Kramaning Anigang 

Sasihin, Panglukatan Sudamala, Usada Tiwang (Mokan, dll), Wariga 

Gemet, Patengeraning Gering, Tamba Pejen (Maloloan, dll), Pamatuh 

(Patanduran Nganutin Dina, Tutulak, Putru Saji). Seluruh lontar 

tersebut merupakan warisan dari pendahulunya dan beberapa sudah 

dalam keadaan rusak.  

10. Batubayan, Desa Taman 

Bertempat di rumah I Nyoman Loyok, lontar-lontar yang 

tersimpan di sebuah besek setelah diidentifikasi terdiri dari berbagai 

macam judul. Adapun judul-judul yang telah berhasil diidentifikasi 

ialah: Usada, Kanda (Ceclantungan), Purusada, Usada Rare, Kanda 

(Rerajahan), Usada Buda Kecapi, Pamatuh Desti, Tingkahing Kalingga 

Buana Swara, Carcan Banteng, Siwa Sumedang, Wariga. Berdasarkan 

informasi yang diberikan oleh Penyuluh Bahasa Bali, beberapa di 

antara koleksi lontar tersebut berada dalam kondisi yang tidak utuh.  

11. Banjar Tengah, Desa Blahkiuh 

Ida Bagus Nyoman Segarayoga tercatat dalam katalogus yang 

disusun oleh Penyuluh Bahasa Bali sebagai pemilik koleksi lontar yang 

ada di Griya Smara Kencana. Adapun beberapa judul lontar yang 

berhasil diidentifikasi ialah sebagai berikut: Arjuna Wiwaha 1, Arjuna 

Wiwaha 2, Usada Rare, Wariga, Angastya Purana, Kanda Pat Sari, 

Pangiwa, Kakawin Niti Sastra, Putru Saji, Kakawin Bomantaka, 

Pangolih-olih (Pangiwa, Pepasangan, Kawisesan), Kidung Malat, 

Gegimpesan Bratayuddha, Kakawin Arjuna Wiwaha 3, Dewa Tattwa, 



70 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Usadha Tiwang, Wariga Pakakaban, Wariga, Bodha Gama, Wraspati 

Tatwa, Adi Parwa, Pangayam-ayam, Kakawin Bratayuddha, Kakawin 

Siwaratri Kalpa, Kakawin Niti Sastra (Anyang Nirarta, Panca Siksa, 

Amerta Sadhana), Pangraksa Jiwa, Aji Dharma Pawayangan, Bhatara 

Pasupati Sastra. Total koleksi lontar di Griya Smara Kencana adalah 

sejumlah 29 lontar. Kondisi lontar beragam, meski ada yang rusak, ada 

juga yang masih dalam kondisi yang baik. Seluruh lontar disimpan di 

lemari kaca/kayu, dan merupakan warisan. 

12. Banjar Sibang, Desa Jagapati 

Pada tanggal 11 April 2023, Penyuluh Bahasa Bali berhasil 

mengidentifikasi naskah-naskah lontar yang dikoleksi oleh Jero 

Mangku Ketut Dwija Astawa dari Banjar Sibang, Desa Jagapati. 

Jumlah lontar yang berhasil diidentifikasi judulnya sebanyak 8 buah. 

Adapun lontar-lontar yang dimaksud yakni: Dharma Laksana Undagi 

(Asta Kosala), Kusuma Dewa (Usana Bali, Kaputusan Calonarang, dll), 

Saluiri Pangan, Ala Ayuning Wuku, Siwa Sumedang, Wariga Gemet, 

Pananagan Sasih, Pangeran Lara. Dari delapan buah koleksi tersebut, 

hanya satu lontar yang ditemukan dalam keadaan utuh. Selebihnya 

lontar sudah rusak, tidak utuh, dan ada juga yang halamannya tidak 

lengkap. Seluruh lontar koleksi Jero Mangku Ketut disimpan di 

merajan. 

13. Banjar Karang Dalem II, Desa Bongkasa Pertiwi 

Menurut keterangan I Wayan Supartana, yang saat 

diwawancarai menjabat sebagai Bandesa Adat Desa Bongkasa Pertiwi, 

di wilayahnya terdapat masyarakat yang menyimpan lontar. Lontar 

yang dikoleksi oleh masyarakatnya ialah lontar Nyikut Karang dan 

Pedalangan. Sayangnya, informasi yang diberikan hanya sebatas 

judul-judul saja tanpa memberikan keterangan tempat 

penyimpanannya. Namun ia menjelaskan bahwa lontar-lontar tersebut 

masih dijaga dan dibaca. Meskipun demikian, ia berharap agar lontar-

lontar maupun warisan lainnya tetap dilestarikan. Perhatian 

pemerintah juga sangat diperlukan, terutama agar melakukan 

pengecekan kembali kepada masyarakat yang memiliki lontar dan 



71 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

mengidentifikasi isinya. Informasi ini juga dapat ditindaklanjuti oleh 

Penyuluh Bahasa Bali di bawah koordinasi Dinas Kebudayaan.  

14. Desa Blahkiuh 

I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja sebagai Bandesa Adat 

Blahkiuh, menginformasikan bahwa terdapat masyarakat yang 

menyimpan lontar. Menurut keterangannya, yang banyak menyimpan 

lontar adalah Semeton Pande (baca: masyarakat wangsa Pande). Ia 

juga menerangkan bahwa keluarganya juga mengoleksi lontar, adapun 

judul-judul lontar yang dikoleksinya ialah Babad, Siwa Sasana, 

Mayadanawa, Babad Jero Bakungan. Selain itu, ia juga menerangkan 

ada juga pamaksan (Pura Wangsa) Pande dan Pasek yang menyimpan 

lontar. Tambahan informasi lainnya yaitu bahwa di Griya Sangging 

juga mengetahui soal lontar. Ia juga berharap agar pemerintah 

mengadakan event untuk menggalang minat masyarakat dalam 

melestarikan kebudayaan yang salah satunya berwujud lontar. 

15. Banjar Karang Dalem II, Desa Bongkasa Pertiwi  

I Wayan Kacir (70 tahun) merupakan ayah dari pemilik lontar 

yakni Wayan Sumantra. Ia memberi informasi bahwa mengoleksi 

lontar tentang ‘cerita-cerita’ dan Babad. Lontar-lontar itu dikoleksinya 

sejak tahun 2005 namun tidak ada penjelasan lebih rinci tentang 

cerita-cerita yang dimaksud. Selain cerita-cerita, ia juga 

menginformasikan mengoleksi lontar pengobatan. Keterangan lainnya, 

ia juga mengetahui bahwa ada Pura yang menyimpan lontar di 

wilayahnya. Wayan Kacir menginformasikan pula, bahwa di Pura 

Dalem terdapat Purana. Mengenai purana ini akan dideskripsikan lagi 

pada bagian khusus purana. Berkenaan dengan lontar, ia berharap 

agar pemerintah memfasilitasi lontar-lontar yang ada. Meski tidak 

menyebutkan secara eksplisit, maksud dari Wayan Kacir nampaknya 

adalah agar pemerintah memberi perhatian lebih dalam upaya 

pelestarian pengetahuan tradisional yang terdapat pada warisan 

lontar.  

 

 



72 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

16. Desa Mekar Bhuana, Desa Adat Sigaran 

Jero Bandesa Adat Sigaran di Desa Mekar Bhuana bernama I 

Made Sabo. Saat ditemui pada 17 Mei 2024 ia memberikan informasi 

penting soal keberadaan manuskrip di wilayahnya. Ia menyebut 

manuskrip ini sebagai prasasti. Karena bentuk fisiknya belum jelas, 

maka dalam hal ini akan dimasukkan sementara pada bagian lontar. 

Hal itu dilakukan karena klasifikasi prasasti dalam penelitian ini 

adalah prasasti dari masa Bali Kuno (abad 8-15 M). Berdasarkan 

informasi yang diberikan oleh I Made Sabo, dapat diperinci sebagai 

berikut. Pertama, ia menerangkan bahwa di wilayahnya masih terdapat 

manuskrip, dan sebagai bandesa, ia sendiri mendapat informasi soal 

keberadaan manuskrip tersebut secara langsung. Suatu keluarga juga 

dinyatakan mengoleksi lontar namun tidak boleh dipublikasikan. 

Selain keluarga tertentu, di wilayahnya juga ada Pura Dalem yang 

memiliki pralingga berupa lontar, dan sudah pernah dibaca. 

Pembacaan itu diprakarsai oleh Bandesa sebelumnya, sehingga yang 

mengetahui lebih jelas mengenai hal ini adalah Bandesa sebelumnya 

dan juga Pamangku yang bertugas (ngamong) di Pura Dalem. Lontar 

tersebut disimpan di dalam sebuah kotak yang terdapat di Pura Dalem. 

Karena belum diijinkan untuk mendokumentasikan sehingga tidak ada 

foto yang bisa disajikan. Ia berharap agar keberadaan lontar-lontar 

terus dilestarikan, salah satunya adalah dengan melakukan lomba-

lomba yang berhubungan dengan lontar.  

17. Banjar Batubayan, Desa Dinas Taman  

I Ketut Sunarya dari Banjar Batubayan mengoleksi sejumlah 

lontar. Adapun menurut keterangan Ketut Sunarya, ia mengoleksi 

sejumlah 10 lontar yang merupakan warisan keluarga. Beberapa 

koleksinya ialah Tutur, Wariga, Lelintangan, Kapamangkuan. Ia 

menerangkan bahwa koleksi lontarnya ada yang berasal dari tahun 

1931. Selain itu, ia juga mengoleksi lontar Bandesa Manik Mas. Selain 

lontar yang ia koleksi, ia juga menginformasikan bahwa ada lontar 

Awig-awig yang disimpan di Pura Desa. Sayangnya lontar tersebut 

tidak dapat diturunkan lagi. Nampaknya hal itu terjadi karena Awig-



73 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

awig tersebut sudah dibukukan. Orang yang mengetahui hal ini lebih 

jauh adalah Pamangku dan Bandesa. Menariknya ia 

menginformasikan bahwa dahulu ada seorang tokoh lontar di 

wilayahnya yaitu Nang Briuk yang mengoleksi lontar Usada, Wariga, 

Tutur Widi Tatwa yang berasal dari tahun 1921. Ia berharap agar 

pemerintah melakukan perawatan kepada koleksi lontar masyarakat 

dan memberikan bantuan perlengkapan perawatan tersebut kepada 

masyarakat. 

18. Desa Adat Tingas, Desa Dinas Mekar Bhuana 

Bandesa Adat Tingas, I Ketut Astawa menginformasikan 

mengenai lontar yang ada di wilayahnya. Ia menerangkan bahwa 

manuskrip lontar ada di ‘rumah tengah’ dari Semeton Sangging (baca: 

wangsa Sangging). Menurutnya lontar yang disimpan tersebut terdiri 

dari lontar Usadha dan Kapamangkuan. Selain di tempat tersebut, ia 

juga menginformasikan bahwa di rumah Klian juga terdapat lontar. 

19. Griya Gede Bongkasa, Banjar Kedewatan, Desa Adat Bongkasa 

Ida Bagus Ngurah Agung, panglingsir (tetua) Griya Gede 

Bongkasa, menjelaskan bahwa di Griya ini terdapat koleksi lontar, 

yang terdiri dari lontar Wariga, Purana dan Usada. Lontar-lontar itu 

nampaknya merupakan warisan secara turun-temurun. Menurut yang 

bersangkutan, lontar-lontar di Griya Gede sudah sempat dikonservasi 

dan didokumentasikan oleh pemerintah. Selain di Griya, di Pura 

Puncak Sari juga terdapat penyimpanan lontar, meskipun isinya belum 

diketahui. Namun lontar tersebut pernah dibaca oleh Jero Mangku 

yang ngamong Pura Puncak Sari.  

20. Banjar Purwakerta, Desa Adat Gerih, Desa Abiansemal 

I Made Sugiarta, Bandesa Adat Gerih menginformasikan bahwa 

Pura Desa Puseh memiliki lontar yang isinya adalah Awig-awig. Lontar 

tersebut pernah dibaca ketika dilakukan upacara masupati. Untuk 

keterangan lebih lanjut mengenai lontar tersebut, Sugiarta 

menyarankan untuk menemui Jero Mangku Pura Puseh. Menurutnya 

lontar tersebut tidak boleh dibaca oleh sembarang orang dan kondisi 

naskah masih bagus.  



74 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

21. Griya Bantas Batan Bunut, Sibang Kaja 

Ida Pedanda Gede Purwa Dwija Singarsa (nama walaka Ida 

Bagus Gde Jelantik) adalah seorang penekun lontar sejak sebelum 

malinggih (diksa). Ida Pedanda, tinggal di Griya Bantas, Banjar Srintig, 

Sibangkaja. Adapun lontar-lontar yang dikoleksi di antaranya adalah 

lontar Wariga, Kakawin, Geguritan, dll. Guru beliau saat masih walaka 

adalah I Gusti Ngurah Ketut Sangka, seorang penekun lontar dari 

Tabanan yang namanya disebut-sebut oleh Hooykaas karena memang 

terlibat dalam Proyek Tik. Dari hasil Proyek Tik itulah Hooykaas 

berhasil menyusun buku-bukunya yang spektakuler seperti Balinese 

Buddha Brahmans, Agama Tirtha, dan sebagainya. Ida Pedanda sendiri 

telah mulai mengoleksi lontar sejak tahun 2008. Beberapa hasil 

karyanya pun telah dikoleksi Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung. 

Beliau juga memeberikan informasi, bahwa di Griya Suksuk juga 

terdapat lontar-lontar kuno. Selain lontar, di wilayah Sibang Kaja juga 

terdapat Prasasti Bali Kuno yang disimpan di Pura Blambangan. 

Mengenai Prasasti ini, secara khusus akan diterangkan pada bagian 

prasasti.  

22. Griya Susuk, Sibang Kaja, Abiansemal 

Ida Bagus Gede Mambal, penglingsir Griya Susuk, Sibang Kaja, 

yang juga penasihat Listibya Kabupaten Badung menyatakan bahwa 

pihaknya di Griya memang mengoleksi beberapa lontar sejak tahun 

2000-an. Koleksi lontar Griya Susuk seperti Wariga, Kakawin dan lain-

lain. Selain di Griya Susuk, menurut keterangannya, di Pura 

Blambangan juga terdapat manuskrip berupa Prasasti Bali Kuno. 

Mengenai hal ini, akan diperinci pada bagian Prasasti. 

23. Banjar Srijati, Sibang Gede 

I Nyoman Surianta, Bandesa Adat Sibang Gede, memberikan 

informasi mengenai manuskrip yang tersebar di wilayahnya. 

Menurutnya ada sebuah prasasti yang disimpan di Pura Kreteg Tua 

berbahan batu padas, menggunakan aksara Bali. Ia juga menyebut 

bahwa ada lontar yang disimpan di Griya Gede. Selain di tempat 

tersebut, ia juga menginformasikan bahwa di Pura Desa terdapat 



75 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

lontar, dan untuk mengetahui hal ini harus menghubungi Jero 

Mangku setempat. Informasi lainnya, lontar juga terdapat di Jro 

Pabean (informasi tentang ini belum dapat ditelusuri lebih jauh). 

24. Sibang Kaja 

Si Gede Alit Dwi Payana (34 tahun), pamangku Pura Ntegana 

memberikan informasi bahwa di Pura Ntegana terdapat lempengan 

yang disimpan di Gedong Suci. Menurutnya, aksara dan bahasa yang 

digunakan di dalam lempengan tersebut adalah aksara dan bahasa 

Kawi (kondisi fisiknya belum dapat didokumentasikan dalam 

penelitian ini). 

25. Lontar di Puri Taman, Desa Adat Taman 

Puri Taman, Desa Adat Taman menyimpan sejumlah manuskrip 

dalam bentuk lontar. Beberapa judul yang telah teridentifikasi yakni 

lontar penerangan, wisada, wariga, tetamban, kawisesan, Babad Bali 

Kuno, Upacara Ngaben, parinama, paribasa, rerajahan, wirama, 

pemahmah pengaksama, pecaruan sasih, bayuh oton, penginih-inih, 

kanda pat dan lontar gegambelan. Hanya saja masih ada beberapa 

lontar yang belum teridentifikasi dan masih tersimpan di merajan Puri 

Taman. 

4.2.2 Prasasti 

Prasasti berasal dari bahasa Sanskerta, yakni dari akar kata sams yang 

berarti pujian. Bentuknya biasanya berupa sajak untuk memuji raja 

(Tedjowasono, 2003). Untuk membuktikan pendapat dari Tedjowasono 

tersebut, dapat dibandingkan dengan kitab Kautilya (Cāṇakya) Arthaśāstra 

atau yang lebih dikenal dengan nama Arthaśāstra. Berdasarkan namanya, 

kitab ini tampaknya ditulis oleh Kautilya yang dikenal juga dengan nama 

Cāṇakya atau Vishnugupta, yang merupakan seorang menteri negara, ahli 

politik, tokoh agamawan yang hidup sekitar tahun 321-296 SM (Astana, 

2005). Kitab ini terdiri dari lima belas buku dan masing-masing buku terdiri 

dari Bab-bab, bagian-bagian dan sloka-sloka. Kitab Arthaśāstra II.10.28 

memuat tentang Perihal Maklumat (Pengumuman Resmi Pemerintah), 

memberikan keterangan yang terperinci mengenai siapa, bagaimana dan apa 



76 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

saja yang patut ditulis di dalam prasasti. Tidak kurang dari 63 sloka yang 

mengatur persoalan maklumat ini. Hal itu menandakan bahwa maklumat 

yang dikeluarkan oleh raja harus memenuhi kriteria-kriteria yang telah 

ditetapkan. Salah satu di antaranya ialah aturan mengenai penulis ahli atau 

lekhaka yang diatur pada sloka ke-3 yang menyatakan bahwa seorang 

lekhaka hendaknya memiliki kualifikasi sebagai seorang menteri. Ia patut 

memahami segala perjanjian, cepat dalam menulis, memiliki tulisan yang 

indah, dan dapat membaca suatu dokumen. Kriteria lekhaka yang demikian 

itu, ditambah lagi dengan kemampuan lainnya sebagaimana dimuat di dalam 

sloka ke-4, bahwa seorang lekhaka hendaknya mendengarkan dengan 

pikiran yang penuh perhatian perintah raja dan menuliskannya dengan arti 

yang tepat. Tidak saja demikian, seorang lekhaka wajib dengan cara hormat 

menyebut negeri, raja serta keluarga raja. Dua sloka tersebut mencerminkan 

bahwa prasasti atau maklumat yang dikeluarkan oleh raja harus dibuat oleh 

orang dengan kualifikasi tinggi.  

Arthaśāstra II.10.28.1 menyebutkan bahwa isi prasasti yang ditulis 

oleh lekhaka adalah sasana atau maklumat yang digunakan untuk memberi 

petunjuk atau perintah. Sasana ini penting diadakan karena raja akan 

sangat tergantung kepadanya untuk mengatur kerajaannya. Pada sloka ke-2 

dari II.10.28, menyatakan dengan tegas bahwa kedamaian dan perang 

berakar dari maklumat tersebut. Berkenaan dengan itu, maka kata 

Sanskerta yakni praśās lebih tepat digunakan untuk menggambarkan 

prasasti karena kata tersebut berarti hadiah, perintah, keputusan, rezim, 

hukum, aturan. Kata tersebut kemudian mengalami tafsiran (konjugasi) 

persona III singularis yang diakhiri dengan akhiran -ti, sehingga terbentuklah 

kata praśāsti yang berarti ‘dia diperintahkan’. Terjemahan ini pun sesuai 

dengan maksud dikeluarkannya sebuah prasasti yakni adanya suatu 

persoalan yang perlu diatur oleh raja. Persoalan-persoalan itulah yang 

disebut sebagai arthakrama sebagaimana diatur dalam Arthaśāstra 

II.10.28.6. Di dalam sloka yang sama, juga disebutkan mengenai sambandha 

atau hubungan yang ada antara persoalan dengan solusi-solusi yang 

diputuskan oleh raja sebagaimana dimuat di dalam prasasti. Prasasti dalam 



77 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

konteks tersebut merupakan maklumat resmi pemerintah yang dikeluarkan 

atas berbagai macam pertimbangan.  

Di dalam tradisi di Nusantara, termasuk Bali, prasasti biasanya 

dikeluarkan oleh raja dan ditulis oleh citralekha kerajaan. Citralekha adalah 

istilah lain yang digunakan untuk menyebut lekhaka. Meskipun citralekha 

yang biasanya menulis prasasti, pada kasus-kasus tertentu, prasasti juga 

dapat dikeluarkan oleh orang-orang dari luar lingkungan kerajaan 

(Tedjowasono, 2003: 5). Oleh sebab itu, sebenarnya studi-studi prasasti yang 

digawangi oleh ilmu epigrafi sesungguhnya menyangkut wilayah yang sangat 

luas. Menurut ilmu epigrafi yang dimaksud sebagai prasasti adalah benda 

yang ditulisi sisi-sisinya. Dengan demikian, ilmu ini memandang bahwa 

prasasti adalah artefak bertulis, yang bahannya dapat berasal dari batu, 

logam (emas, perak, tembaga, perunggu dan lain-lain) dan tanah liat 

(Tedjowasono, 2003: 1). Media daun tidak dimasukkan untuk membedakan 

objek studi epigrafi dengan filologi. Meskipun keduanya dibedakan, namun 

sering kali keduanya selalu berhimpitan dan tentu saja keduanya berperan 

sangat penting dalam penyusunan sejarah kuno di seluruh dunia, tidak 

terkecuali Indonesia, dan Bali secara khusus. 

 

A. Kecamatan Petang 

1. Pura Penataran Pangsan 

Di Pura Penataran Pangsan atau Pura Geni Jaya tersimpan 

sebuah prasasti berbahan lempengan tembaga yang berasal dari 

periode Bali Kuno. Suarbhawa (2017) pernah melakukan pembacaan 

terhadap prasasti ini dan memberikan deskripsi sebagai berikut. 

Panjang prasasti 40,8 cm, lebar 9,5 cm, dan tebal 0,1 cm. Prasasti ini 

patah, dan terpotong menjadi dua bagian. Berdasarkan nama-nama 

pejabat yang termuat di dalam prasasti Pangsan dan dibandingkan 

dengan prasasti Bulian B, diduga bahwa prasasti Pangsan dikeluarkan 

oleh raja Bhatara Parameswara Sri Hyangning Hyang Adi Dewa 

Lancana. Prasasti Bulian B yang digunakan sebagai pembanding itu, 

berangka tahun 1182 Saka. Prasasti Pangsan dianugerahkan oleh raja 

kepada Parūman Nuṅnuṅ (baca: Paruman Nungnung) yang batas 



78 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

wilayahnya terdiri dari Air Langgruing (Barat), Bukit Tabwan (Utara), 

Air Suddha kemudian turun sampai di Air Rabang. Wilayah Paruman 

Nungung yang disebutkan di dalam prasasti, diduga adalah wilayah 

Banjar Nungnung yang terletak tidak jauh dari Pangsan. Prasasti ini 

diduga merupakan satu kesatuan dengan satu prasasti yang berasal 

dari Asah Duren, Negara. 

B. Kecamatan Abiansemal 

1. Pura Blambangan, Banjar Tengah, Sibang Kaja 

I Wayan Subawa Edy, Bendahara dan kelian Pura Blambangan, 

memberikan keterangan bahwa di Pura Blambangan terdapat prasasti 

Bali Kuna. Kondisi naskah konon dalam keadaan baik. Hal ini tidak 

dapat dipastikan lebih jauh karena tidak diperkenankan untuk 

memperlihatkannya secara sembarangan. Saat nedunang 

(mengeluarkan dan menurunkan dari tempatnya) harus melalui 

upacara besar.  

Beruntungnya, pada tanggal 23 Maret 1981, sebuah tim yang 

dibentuk oleh Fakultas Sastra Universitas Udayana berhasil membaca 

prasasti tersebut. Di dalam rombongan itu terdapat dua orang 

mahasiswa yang konon sedang meneliti sejarah mengenai tokoh Raden 

Mas Wilis yang diduga memiliki kaitan erat dengan keluarga yang 

menyimpan prasasti ini. Berikut ini adalah laporan dari Bapak Semadi 

Astra yang membaca prasasti tersebut pada tahun 1981 dimaksud.  

Saat tim tersebut datang ke Pura Blambangan, prasasti ternyata 

disimpan di Gedong Panyimpenan, dalam sebuah keropak kayu. 

Setelah diukur, panjang prasasti 42 cm, lebar 9 cm, dan tebalnya kira-

kira 1,5 mm. Sudut kanan bawah patah. Prasasti ini tidak 

menyebutkan siapa raja yang mengeluarkan, namun kuat dugaan 

bahwa prasasti ini dikeluarkan oleh Raja Jayaśakti yang memerintah 

sekitar tahun 1131-1150 Masehi. Astra menduga prasasti ini 

merupakan bagian dari prasasti yang tersimpan di Pura Dalem 

Tambangan di Banjar Panti, Desa Pamecutan, kecamatan Denpasar 

Barat. Dugaan itu didasarkan atas keserupaan bentuk huruf. 



79 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.2.3 Purana 

Purana yang dalam ejaan bahasa Sanskerta ditulis purāṇa secara 

harfiah berarti cerita-cerita kuno. Selain cerita kuno, purana juga 

diterjemahkan sebagai “sejarah”. Meskipun kadangkala diterjemahkan 

sebagai sejarah, teks-teks purana berisi mitologi, legenda, kisah-kisah purba, 

dan sangat sektarian. Maksudnya, teks-teks purana selalu dikhususkan 

untuk Dewa-dewa tertentu. Karena isiannya yang demikian itu, teks purana 

dimasukkan ke dalam bagian upaveda bersama-sama dengan itihasa, 

arthaśāstra, ayurveda, gandharvaveda, kamaśāstra, dan agama. Sedangkan 

bila dirunut di dalam kodifikasi Veda, teks purana tergolong dalam Veda 

Smṛti. Selain purana mayor yang terdiri dari 18 kitab, kodifikasi ini juga 

mengenal purana yang lebih kecil seperti Upā-purāṇa yang digolongkan 

sebagai purana minor. Ada juga Sthala-purāṇa yakni teks yang berisikan 

cerita mengenai tempat suci tertentu. Serta mahātmika yakni teks yang berisi 

tentang kegiatan suci.  

Purāṇa yang dalam penelitian ini ditulis ‘purana’ tidak berhubungan 

secara langsung dengan klasifikasi Veda sebagaimana telah diterangkan di 

depan. Purana yang dimaksud dalam penelitian ini, bukanlah purana-purana 

yang digolongkan ke dalam klasifikasi yang telah dijelaskan sebelumnya. 

Namun, purana yang dimaksud di dalam penelitian ini adalah informasi-

informasi mengenai suatu Pura di daerah tertentu yang telah ditulis ke dalam 

lontar maupun buku-buku. Beberapa Purana yang telah berhasil 

dikumpulkan di dua kecamatan yakni Petang dan Abiansemal adalah sebagai 

berikut. 

 

A. Kecamatan Petang 

1. Purana Pura Penataran Agung Pucak Antapsai Bon 

Kelian Desa Adat Bon, I Wayan Yudana, memberkan informasi 

mengenai keberadaan purana tentang Pura Penataran Agung. 

Keterangan itu dilengkapi dengan memberikan sebuah buku berjudul 

Purana Pura Penataran Agung Pucak Antapsai Bon yang ditulis oleh 

Ida Bagus Bajra, yang berasal dari Griya Gunung Payangan Gianyar. 

Purana tersebut ditulis dalam bahasa Indonesia.  



80 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Menariknya Purana yang ditulis pada tahun 2018 ini 

memberikan keterangan mengenai “sejarah” Bali secara menyeluruh 

sebelum sampai pada penjelasan mengenai Pura Penataran Agung 

Pucak Antapsai Bon secara khusus. Di dalam buku ini juga dijelaskan 

bahwa kata bon tersebut berasal dari kata bhwa yang berarti dunia, 

tanah, atau areal yang suci. Sedangkan akhiran -an menyatakan 

jumlah atau satuan (Bajra, 2018). Sehingga menurut Bajra, kata yang 

dimaksudkan sebenarnya adalah bhwan yang merupakan bentuk lain 

dari kata bhwana atau bhuvana di dalam bahasa Sanskerta. Asumsi 

ini masih bisa diselidiki lebih lanjut dengan membandingkan akar kata 

Sanskerta bhū. Untuk kepentingan penelitian ini, deskripsi cukup 

sampai pada apa yang tertulis pada purana yang dimaksud. Jadi 

penyelidikan akar kata bon tidak dilakukan.  

Bajra dengan lugas menceritakan berdasarkan sumber-sumber 

tertulis dan bukti-bukti arkeologis yang kebetulan masih bisa ditemui 

di Pura Penataran Agung. Namun Bajra tidak menyinggung soal sistem 

kepemerintahan tradisional yang masih berlaku di Pura Penataran 

Agung Puncak Antapsai Bon. Misalkan sistem ulu apad dengan ciri-ciri 

adanya kubayan. Mengenai hal ini, perlu melakukan studi lebih dalam 

lagi. Berdasarkan pada keterangan Bajra, Pura ini sudah eksis sejak 

abad 9. Mengenai hal ini telah dijelaskan oleh Bajra (2018). 

2. Pura Pucak Mangu 

Menurut sebuah buku yang diterbitkan oleh Dinas Kebudayaan 

Provinsi Bali pada tahun 2000, Pura Pucak Mangu merupakan salah 

satu Pura Padma Bhuwana. Fungsinya adalah sebagai tempat 

pemujaan Sang Hyang Widhi dalam prabhawa-Nya sebagai Hyang 

Sangkara. Pura ini diduga dibangun dengan konsep yang diajarkan 

oleh Mpu Kuturan. Penyusunan buku ini didasarkan kepada lontar 

Kutarakanda Dewa Purana Bangsul, Babad Pasek Kayuselem, Usana 

Bali, Kusuma Dewa, Usana Dewa, Babad Pasek dan Babad Mengwi.  

3. Pura Kahyangan Jagat Kancing Gumi 

Pura Kahyangan Jagat Kancing Gumi yang terletak di Desa Adat 

Batulantang, Desa Sulangai, Kecamatan Petang telah memiliki sebuah 



81 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Purana. Purana ini mula-mula diterbitkan pada tahun 2005 oleh 

penerbit Paramita. Kemudian Purana yang sama dicetak kembali pada 

tahun 2023 oleh Panitia Upacara Pujawali. Di dalam Purana tersebut, 

pencerita di dalamnya belum dapat memastikan apakah isi cerita 

tersebut dapat dinyatakan pasti benar atau tidak (mungguing 

kawentenan Pura Kancing Gumi, sinah tan prasida antuk nyaritayang 

sane pastika). Namun demikian, pencerita memutuskan untuk 

menceritakan Pura Kancing Gumi berdasarkan kepada Purana 

Hyangning Alas. Bila diringkas, isinya adalah sebagai berikut. 

Purana dimulai dengan pemujaan kepada Bhatara Hyang Mami 

sebagaimana memang banyak dinarasikan pada sastra-sastra babad. 

Selain pemujaan, permohonan maaf juga diutarakan karena akan 

menceritakan tentang Bhatara yang sesungguhnya telah bertubuh 

sunya. Setelah itu barulah cerita dimulai dengan episode tentang Sang 

Hyang Parameswara yang menugaskan kepada anak-anaknya untuk 

turun ke Bali. Para dewata juga ditugaskan untuk menjaga gunung-

gunung yang ada di Bali, karena di gunung-gunung itulah para dewa 

ber-stana. Ada beberapa gunung yang disebutkan, salah satunya 

adalah gunung Tasahi yang diterjemahkan sebagai gunung Tapsahi.  

Setelah penyebutan nama-nama gunung itu, lalu dilanjutkan 

dengan sastra Dewa Purana yang menceritakan tentang gunung 

meletus (niladahana), gempa (ketuging linuh), ditambah hujan deras 

yang tidak putus-putus (hudan madres). Saat itulah Sang Hyang 

Rudrapati memerintahkan agar seluruh dewata memercikkan air 

kehidupan (amerta) ke Bali, sehingga terciptalah lingga yang menjadi 

pasak bagi bumi Bali (pancering Bali Pulina). Pasak itulah yang 

kemudian menjadi Hyang Gunung Alas atau yang disebut sebagai 

Hyang Kancing Gumi.  

Demikianlah singkatnya cerita mengenai terciptanya Hyang 

Kancing Gumi atau kini dikenal sebagai Pura Kancing Gumi. Kata 

hyang merupakan salah satu istilah kuno untuk menyebut Pura. 

Sedangkan cerita-cerita mengenai turunnya para dewa untuk 



82 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

menyelamatkan Bali dari kehancuran merupakan narasi yang umum 

tersebar di berbagai teks babad.  

4. Purana Kahyangan Pura Pucak Meru 

Purana ini berbahan tembaga dengan ukuran 5 x 35 cm, tebal 

33 mm dan terdiri dari 13 lembar tembaga, telah diketik dan selesai 

pada tanggal 8 Agustus 2020. Sedangkan yang menerjemahkan adalah 

Astra Hari Murti Pamungsu. Purana ini dimulai dengan permohonan 

maaf serta pujian kepada Bhatara Siwa. Kemudian dilanjutkan dengan 

cerita pada tahun saka Nayana Wasu Rase yakni 692 ketika Bhagawan 

Cakru yang juga disebut Bhatara Lingsir datang dan mengajarkan 

ajaran Siwa dan Buddha. Cerita diakhiri dengan perpindahan 

Kahyangan Meru akibat dari meletusnya Gunung Batur. 

 

B. Kecamatan Abiansemal 

1. Purana Kahyangan Pura Ntegana 

Purana Kahyangan Pura Ntegana yang berbentuk buku telah 

diselesaikan pada tahun 2016 yang merupakan hasil dari berbagai 

sumber yang terkumpul. Di dalamnya termasuk prasasti Bantiran 

yang disebut berulang kali, dan bahkan disajikan secara khusus. Kuat 

dugaan bahwa di seputaran Pura Ntegana yang berada di areal 

persawahan pada mulanya adalah sebuah pemukiman. Hal itu 

dibuktikan dengan temuan keramik di sekitar Pura yang bisanya 

digunakan sebagai peralatan rumah tangga dan upacara pada jaman 

dulu. 

2. Purana Pura Pesanggaran 

Pura Pesanggaran terletak di Desa Adat Tegal, Darmasaba. Di 

dalam sebuah Purana yang terbuat dari bahan tembaga, Pura ini 

disebut Parhyangan Dharma Pangastulan Pasanggaran. Purana 

tersebut terdiri dari 29 lempeng dengan ukuran 5 x 35,5 cm. Selain 

berbentuk tembaga, Purana ini juga berbentuk buku yang selesai 

diketik pada tanggal 12 Pebruari 2021 dan lanjut diterbitkan pada 

tahun 2021. Penerjemahnya menyebut dirinya sebagai Astra Hari 

Murti Pamungsu. Astra selain berarti panah atau senjata, juga berarti 



83 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

keturunan Pendeta. Hari Murti berarti Wisnu. Sedangkan Pamungsu 

berarti paling akhir atau paling bungsu. Di dalam struktur keluarga 

orang Bali, orang yang paling bungsu disebut Ketut. Jadi yang 

dimaksud adalah Ketut Wisnu yang merupakan keturunan Pendeta. 

Adapun isi dari Purana ini adalah sebagai berikut. 

Teks dimulai dengan permohonan maaf dan segala bentuk puji-

pujian kepada Bhatara Hyang Siwa. Kemudian masuk ke dalam bagian 

cerita tentang Parhyangan Dharma Pangastulan Pasanggaran. 

Meskipun di dalam teks disebutkan demikian, cerita ternyata dimulai 

dari tokoh Maya Sakti yang memang umum dalam beberapa narasi 

babad. Sebagaimana umumnya, Maya itulah yang kemudian menitis 

menjadi raja Masula Masuli. Cerita di dalam purana ini berakhir pada 

cerita mengenai raja bernama Paduka Bhatara Parameswara Sri 

Hyangning Hyang Adi Dewa Lancana. 

3. Purana Wangsa Anglurah Mambal Sakti 

Bila purana ini kita bandingkan dengan purana di Pura 

Penataran Agung Pucak Antapsai Bon, narasi awalnya tidak jauh 

berbeda, bahkan dapat dinyatakan sama. Perbedaannya mulai terlihat 

pada Bab VI yang menuturkan Dinasti Kyai Anglurah Mambal Sakti. 

Bab ini dimulai dengan menceritakan mengenai kekuasaan Ida Dalem 

Mangening. Sedangkan cerita mengenai Dinasti Kyai Anglurah Mambal 

Sakti dimulai pada Bab VI.2 yakni mengenai I Gusti Ngurah Gede 

Mambal yang memperistri putri dari Ki Bandesa Gerih yang kemudian 

menurunkan dua orang putra. Setelah itu cerita mengalir dengan 

dibagi menjadi beberapa segmen yakni cerita mengenai Kyai Anglurah 

Mambal Sakti, lalu Kyai Anglurah Mambal Sakti II sampai dengan 

Dinasti Sibang Kaja. 

4. Purana Desa Adat Blahkiuh 

a. Purana Gedong Pura Luhur 

I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja sebagai Bandesa Adat 

Blahkiuh, menginformasikan bahwa di wilayahnya terdapat purana 

yang kini disimpan di Gedong Pura Luhur. Menurutnya purana 

tersebut dalam kondisi yang relatif. Untuk memperjelas bagaimana 



84 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kondisi purana ini, mesti dilakukan pengamatan ulang, namun 

memerlukan usaha yang lebih, Tentu saja karena tersimpan di 

Pura, harus mendapat persetujuan masyarakat dan harus 

melakukan upacara tertentu terlebih dahulu sebagaimana 

umumnya di masyarakat. 

b. Purana Pura Kahyangan Jagat Pura Luhur Giri Kusuma 

Sebuah buku berjudul Purana Kahyangan Jagat Pura Luhur 

Giri Kusuma disusun oleh beberapa orang Tim Penyusun. Tim ini 

menyatakan bahwa salah satu tujuan dari Purana Kahyangan 

Jagat Pura Luhur Giri Kusuma adalah untuk menjawab tuntutan 

masyarakat atau krama Desa Pakraman Blahkiuh mengenai status 

Pura. Status yang dimaksud ialah sebagai Pura Kahyangan Jagat. 

Selain untuk tujuan itu, Purana ini juga bertujuan sebagai sumber 

informasi tentang keberadaan Pura. Demi kepentingan itu, maka 

Purana ini diadakan. Sumber tekstual yang dijadikan rujukan saat 

menyusun Purana ini tampaknya adalah Purana Wana Sari yang 

kemudian dilengkapi dengan sumber lain yang relevan. 

c. Pura Dalem Swargan dan Pura Dalem Pancer 

Berdasarkan keterangan Bandesa Adat I Gusti Agung Ketut 

Sudaratmaja bahwa Pura Dalem Swargan telah memiliki purana. 

Berdasarkan keterangan yang diberikan, Pura Dalem Swargan 

merupakan Pura Pamaksan yang didirikan kira-kira abad XVII 

sebelum kerajaan Singasari berdiri. Konon pura ini didirikan oleh 

sekelompok masyarakat yang mengungsi akibat bencana semut 

(bregalan) dan akhirnya menetap di Desa Blahkiuh, tepatnya di 

daerah yang dinamakan Tegal Wasi. Mereka berasal dari Banjar 

Jambangan Sidhu Gianyar. Awalnya, pura yang didirikan tersebut 

diberi nama Pura Jambangan, sesuai tempat asalnya di Gianyar, 

yang juga kemudian menjadi nama banjar. Namun, penduduknya 

perlahan semakin banyak, Banjar Jambangan kemudian berubah 

menjadi Banjar Kembangsari dan Pura Jambangan berubah 

menjadi Pura Dalem Swargan. Selain itu, terdapat juga Pura Dalem 



85 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Pancer yang memiliki purana. Namun, pada kesempatan ini belum 

diperoleh informasi mengenai keberadaan purana secara lengkap.  

5. Banjar Karang Dalem II, Desa Bongkasa Pertiwi 

Berdasarkan informasi dari I Wayan Kacir (lihat bagian deskripsi 

lontar), di wilayah Banjar Karang Dalem II terdapat purana yang 

tersimpan di Pura Dalem. Menurutnya kondisi purana masih dalam 

keadaan baik. Kuat dugaan bahwa purana yang dimaksudkan 

berbahan lontar. Namun informasi mengenai isi purana belum jelas. 

6. Desa Adat Tingas, Desa Dinas Mekar Bhuana 

I Ketut Astawa, Bandesa Adat Tingas, menjelaskan bahwa Pura 

Desa atau Pura Dalem menyimpan purana. Sayangnya ia tidak dapat 

menunjukkan purana yang dimaksud. Ia mengaku bahwa selama 

menjadi Bandesa, purana tersebut belum pernah dibaca sehingga ia 

menyarankan untuk menemui Bandesa yang terdahulu. 

4.3. Pemetaan Adat Istiadat di Kecamatan Petang dan Abiansemal 

 

Gambar 4.4 Pemetaan Adat Istiadat 
Adat merupakan salah satu istilah yang diambil dari Bahasa Arab yang 

diterjemahkan sebagai kebiasaan. Namun dalam konteks Indonesia, adat 

tidak hanya merupakan kebiasaan semata, namun melingkupi pandangan 

dunia, wawasan kosmologi, dan tatanan kehidupan (Scharer, 1963; dalam 

Picard 2020). Kata “Adat” kemudian dihubungkan dengan hukum dan 

aturan. Cristian Snouck Hurgronje menggunakan istilah dalam Bahasa 



86 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Belanda yakni “Adat-Recht” untuk menyebut sanksi atau aturan hukum 

dalam masyarakat adat. Istilah ini sekaligus berupaya memperluas 

pengertian kata adat yang tidak hanya diartikan kebiasaan, namun juga 

berhubungan dengan hukum (Wulansari, 2016).   

Dalam Undang-undang Tahun 2017 pasal 5 tentang Pemajuan 

Kebudayaan dijelaskan perihal 10 objek pemajuan kebudayaan yang salah 

satunya adalah adat-istiadat. Kata adat-istiadat diartikan sebagai kebiasaan 

yang didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok 

masyarakat secara terus-menerus dan diwariskan kepada generasi 

berikutnya, antara lain tata kelola lingkungan dan tata cara penyelesaian 

sengketa. Khusus untuk di Bali adat istiadat yang dimaksud yakni 

berhubungan dengan hukum adat, sima, dresta, dll.  

Carol Warren (1993: 6) menegaskan bahwa kata dresta dianggap paling 

dekat dengan istilah adat—dan merupakan suatu istilah tersendiri. Di sini 

dresta dipahami sebagai basis kebiasaan lembaga lokal yang diturunkan dari 

leluhur dan dijaga hubungannya melalui ritual. Konsep ini mengacu pada 

pengalaman leluhur yang diulang dan dihidupkan melalui praktik komunitas 

yang disebut krama, dengan peraturan lokal (sima). Jika dilihat di sini, bisa 

dikatakan bahwa istilah dresta dan sima adalah sebentuk otonomi bagi 

pluralitas tradisi, kebiasaan, tatanan, dan adat yang berlaku di masing-

masing desa di Bali. Istilah dresta dan sima ini digunakan oleh masyarakat 

Bali untuk menunjukkan adanya pluralitas tradisi, kebiasaan, budaya yang 

berlaku di masing-masing desa.  

Berdasarkan hasil survei terhadap adat-istiadat termasuk di dalamnya 

dresta dan sima yang memiliki ciri khas dan bernuansa lokal di dua 

kecamatan yakni Kecamatan Petang dan Abiansemal, dapat diinventarisasi 

sebagai berikut. 

4.3.1. Adat Istiadat di Kecamatan Petang 

1. Desa Adat Jempanang 

Desa Adat Jempanang, Desa Belok, Kecamatan Petang memiliki 

adat istiadat kuno yang diwarisi secara turun-temurun. Salah satunya 

adalah perihal sistem pemerintahan dan kepemimpinan desanya. 



87 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Menurut Nyoman Artawan, klian adat Desa Jempanang, di desa ini 

masih diterapkan sistem pemerintahan kuno yang terdiri dari 

Kubayan, Jro Bahu, Singgukan, Krama, dan Pider. 

Segala kegiatan adat-istiadat termasuk keagamaan, peran 

seorang Kubayan dan Jro Bahu masih sangat kental. Krama Desa pun 

sangat taat pada kepemimpinan Kubayan dan Jro Bahu ini. Tidak 

hanya dalam konteks kegiatan adat saja, pelaksanaan upacara 

keagamaan juga dipimpin oleh Kubayan, tidak menggunakan 

sulinggih, pamangku desa, sebagaimana desa-desa Bali dataran. Ini 

menunjukkan, sistem pemerintahan tradisional, adat, dan pemegang 

otoritas keagamaan di Desa Jempanang memiliki kemiripan dengan 

desa-desa Bali Aga.   

Pemilihan seorang Kubayan dilalui melalui sistem ulu apad. 

Sistem ini mengedepankan asas senioritas. Hanya krama inti yang 

banyaknya 12 yang bisa masuk ke dalam sistem ulu apad ini. Ketika 

salah satu ada yang meninggal, maka akan digantikan dengan 

keturunannya. Semisal Kubayan yang berada di posisi 1 meninggal,  

maka akan digantikan oleh keturunannya dan mengambil posisi paling 

bawah yaitu posisi 12. Sebaliknya, ketika Kubayan yang ke-5 atau 

yang di tengah meninggal, maka akan digantikan oleh keturunannya 

namun tetap di posisi tersebut. Jika 12 orang yang berada di sistem 

uluapad ini tidak memiliki keturunan, maka bisa digantikan oleh salah 

satu krama desa yang banyaknya 24 Kepala Keluarga (KK) dengan 

melakukan paruman terlebih dahulu untuk mengambil keputusan. 

Tata pemerintahan di Desa Jempanang ini memang hampir mirip 

seperti di desa-desa Bali Aga di Bangli, Buleleng dan Karangasem. 

2. Desa Adat Tiyingan 

Desa Adat Tiyingan, Desa Pelaga, Kecamatan Petang memiliki 

adat istiadat yang khas, terutama pada ranah tradisi dan keagamaan. 

Hal ini terlihat dalam aktivitas keagamaan khususnya Dewa Yadnya. 

Setiap ada upacara ritual di Pura diwajibkan mementaskan 4 tarian 

yakni Tari Baris Truna, Baris Tombak, Baris Tutup dan Rejang Daha. 

Selain memiliki makna seni dan keagamaan, kewajiban pementasan ini 



88 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

bisa dikatakan sebagai bentuk upaya pelestarian seni-seni sakral di 

Desa Adat Tiyingan. Sarana ritual dalam upacara Dewa Yadnya juga 

tidak mengenal banten bebangkit dan pulagembal, melainkan pupuan 

bawi dan pupuan bebek. 

4.3.2 Adat Istiadat di Kecamatan Abiansemal 

1. Desa Adat Jempeng  

Desa Adat Jempeng, Desa Dinas Jempeng, Kecamatan 

Abiansemal memiliki adat istiadat yang berhubungan dengan 

implementasi Tri Hita Karana yakni sukerta tata parahyangan, sukerta 

tata pawongan dan sukerta tata palemahan. Tri Hita Karana ini 

tertuang dalam awig dan pararem Desa Adat Jempeng untuk menjaga 

relasi harmonis antara manusia dan Tuhan, manusia dengan manusia, 

dan manusia dan alam. Menurut Bandesa Adat Jempeng, I Ketut Jena 

(58 tahun), implementasi sukerta tata parahyangan tampak melalui 

aturan-aturan ke Pura. Setiap ada krama yang sebel dan cuntaka, tidak 

diperkenankan memasuki jeroan Pura Kahyangan Tiga Desa. Begitu 

juga sukerta tata palemahan, ada adat-istiadat yang masih 

dipertahankan bahwa barang siapa krama yang punya tanaman atau 

pohon yang melewati batas pekarangan, akan dikenakan sanksi sepat 

gantung yakni mengambil buah dari pohon tersebut atau memotong 

pohon tersebut. Awig-awig Desa Adat Jempeng pernah direvisi pada 

tahun 2007 dalam rangka lomba desa. 

2. Desa Adat Gerana 

Desa Adat Gerana, Desa Dinas Sangeh, Kecamatan Abiansemal 

memiliki adat-istiadat yang di bidang seni dan keagamaan. Pada 

bidang seni telah ada upaya lembaga-lembaga adat melestarikan 

beberapa jenis kesenian seperti Arja dan Topeng Tugek yang terkenal. 

Desa Adat Gerana juga memiliki sima atau aturan dan dresta di bidang 

keagamaan, khususnya pada pelaksanaan Pitra Yadnya. Upacara 

ngaben baru bisa dilaksanakan setelah pukul 12.00 Wita. Jika belum 

melewati pukul 12.00 Wita, upacara belum boleh dilaksanakan.  

3. Desa Adat Sangeh 



89 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Desa Adat Sangeh, Desa Sangeh, Kecamatan Abiansemal 

memiliki adat-istiadat atau kebiasaan yang mereka sebut dengan 

istilah nyapuh. Menurut Bandesa Adat Sangeh, I Gusti Agung Bagus 

Adi Wiputra (54 tahun), nyapuh merupakan kegiatan sukerta tata 

palemahan terutama untuk kebersihan lingkungan desa. Dalam 

kegiatan nyapuh setiap banjar bergiliran menyapu pada pukul 05.00 

Wita di seputaran desa. Adat istiadat nyapuh ini dilaksanakan sebagai 

ungkapan syukur masyarakat karena telah memiliki tempat hidup 

yang layak oleh sebab itu mesti dilestarikan. Kegiatan nyapuh ini juga 

sudah tertuang dan diatur dalam awig-awig Desa Adat Sangeh. 

4. Desa Adat Karang Dalem 

Desa Adat Karang Dalem, Desa Bongkasa Pertiwi, memiliki adat- 

istiadat khususnya dalam pelaksanaan upacara keagamaan. Setiap 

ada krama Desa Adat meninggal atau kelayuan sekar, maka banjar-

banjar adat yang mengambil alih pelaksanaan pangabenan dengan 

catatan memberi upakara atau patus (iuran). Banjar adat-banjar adat 

di Desa Karang Dalem membantu mempersiapkan dan mengambil alih 

secara gotong-royong segala sesuatu yang diperlukan untuk upacara 

ngaben.  

5. Desa Adat Jagapati  

Desa Adat Jagapati, Desa Jagapati, Kecamatan Abiansemal 

memiliki adat-istiadat, khususnya peraturan khusus untuk mengatur 

sukerta tata palemahan di wewidangan Desa Adat Jagapati. Menurut 

Bandesa Adat Jagapati, I Wayan Suardana (55 tahun) selain adat-

istiadat seperti ngayah yang sudah mendarah daging, Desa Adat 

Jagapati melarang semua toko modern berjejaring beroperasi di 

wilayah desa adatnya, karena dianggap berdampak pada ruang 

ekonomi masyarakat. Melalui awig-awig dan perarem desa adat, Desa 

Adat Jagapati juga melarang pembangunan kafe, bar, dan sejenisnya 

di wilayah desa karena dianggap bisa merusak mental masyarakat dan 

mengganggu keamanan desa. Selain itu, untuk sukerta tata pawongan, 

Desa Adat Jagapati memiliki adat-istiadat berupa aturan yang 

mewajibkan seseorang yang membeli tanah di Desa Adat Jagapati 



90 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

untuk ikut serta mabanjar adat seperti krama adat mipil. Aturan ini 

diterapkan untuk membatasi masuknya pendatang di Desa Adat 

Jagapati.  

6. Desa Adat Sigaran 

Desa Adat Sigaran, Desa Mekar Buana, Kecamatan Abiansemal, 

memiliki adat-istiadat dan dresta yang unik terutama dalam konteks 

pelaksanaan upacara yadnya, baik itu Manusa Yadnya maupun Dewa 

Yadnya. Menurut Bandesa Adat Sigaran, I Made Sabo (58 tahun) setiap 

ada krama desa yang menyelenggarakan upacara Manusa yadnya 

maka krama desa secara sukarela menyiapkan dua penjor untuk 

ditancapkan di depan rumah krama yang punya acara. Selain itu, pada 

pelaksanaan upacara Dewa Yadnya, khususnya pada budha kliwon 

pahang atau pegatwakan, Desa Adat Sigaran menyelenggarakan 

upacara dengan banten yang tidak ada tingkatannya. Ini telah menjadi 

tradisi dan adat-istiadat di Desa Adat Sigaran.  

7. Desa Adat Bongkasa 

Desa Adat Bongkasa, Desa Bongkasa Kecamatan Abiansemal 

memiliki adat-istiadat atau aturan yang mengatur penduduk lokal dan 

pendatang yang membuka usaha di wewidangan desa adatnya. Dalam 

Awig-awig Desa Adat Bongkasa, menurut Bandesa Adat Ida Bagus 

Gede Sujia Pradanta (47 tahun), tersurat bahwa warga lokal dan warga 

pendatang yang memiliki usaha di wilayah Desa Adat Bongkasa akan 

dikenai dudukan atau punia sebagai wujud kontribusinya pada desa. 

8. Desa Adat Bindu 

Seperti halnya tertuang dalam awig-awig Subak Gaga yang 

melarang pembukaan akses jalan untuk kendaraan roda 4, dalam 

Awig-awig Desa Adat Bindu juga tertuang hal yang sama. Berdasarkan 

keterangan I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag, aturan tersebut 

diterapkan guna membatasi dan menjaga stabilitas karang ayahan 

desa (‘lahan milik desa yang ditempati penduduk desa, sehingga wajib 

turun ngayah’). Dalam kesempatan wawancara pada tanggal 25 

Agustus 2024, beliau menyampaikan bahwa karang ayahan desa 

tersebut jumlahnya 77 karang ayahan dan hanya 66 karang ayahan 



91 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

yang ditempati krama atau masyarakat Desa Adat Bindu. Karang 

ayahan tersebut dapat ditempati warga secara turun-temurun dan 

wajib turun ngayah jika terdapat kegiatan-kegiatan di desa yang 

melibatkan Desa Adat Bindu. 

 

  
Gambar 4.5 Jero Bandesa I Gusti Ketut Mudiana S.Ag. (kiri berpakaian 

putih) sesaat setelah diwawancarai (Dokumentasi Tim Peneliti) 
 

Dalam kesempatan itu, I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag. juga 

menambahkan bahwa dalam Sukerta Tata Palemahan di Desa Adat 

Bindu juga terdapat aturan Sepat Gantung, yaitu jika terdapat 

pepohonan yang dimiliki warga melewati pekarangan tetangganya, 

maka tetangga tersebut dapat mengambil tindakan-tindakan sesuai 

kebutuhan tanpa perlu meminta izin kepada yang memiliki pohon atau 

tetangga sebelahnya. Bagitu juga dengan air limbah dapur dan rumah 

tangga lainnya tidak diperbolehkan untuk dibuang sembarangan 

karena sudah dibuatkan saluran khusus untuk limbah tersebut. Hal 

menarik juga, di Desa Adat Bindu masyarakat telah sangat sadar 

dengan kebersihan lingkungan karena sudah merupakan warisan 

turun-temurun. Mereka memiliki motto mewujudkan Desa Adat Bindu 

“Kedas & Galang” (‘bersih dan cemerlang’). Terbukti, suasana desa 

tersebut sangat asri tanpa sampah sedikitpun berserakan di jalanan. 

Terlebih lagi, sejak sekitar 5 tahunan, Desa Adat Bindu telah mengelola 

sampahnya sendiri dengan membuat pengolahan sampah yang disebut 



92 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

TPS 3R. Untuk mendukung program kebersihan desa, warga Desa Adat 

Bindu wajib membayar iuran kebersihan sebesar Rp 20.000 per KK. 

Seluruh aturan dan kesepakatan warga Desa Adat Bindu tentu 

telah dirasakan manfaatnya oleh warga langsung dan oleh pemilik 

usaha pariwisata di sana. Menariknya, para pelaku usaha pariwisata 

tersebut adalah masyarakat lokal desa (contoh:hotel Furama Bali 

Resort yang berbintang 4). Tentu saja, kebersihan dan keindahan desa 

telah memiliki daya tarik tersendiri bagi para wisatawan. Terbukti, 

menurut penuturan I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag.,M.Ag. bahwa para 

wisatawan seringkali sangat gemar melakukan perjalanan keliling desa 

dengan berjalan kaki atau sekadar bersepeda. Selain itu, masyarakat 

juga sudah sangat sadar wisata, maka beberapa warga telah 

menyediakan kamar sewaan untuk tamu menginap di rumahnya 

sendiri.  

4.4. Pemetaan Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang dan 
Abiansemal 
 

 

Gambar 4.6 Pemetaan Pengetahuan Tradisional 
Pengetahuan tradisional adalah kumpulan pengetahuan dan 

kepercayaan yang diturunkan dari generasi ke generasi melalui transmisi 

budaya, tentang hubungan makhluk hidup (termasuk manusia) satu sama 

lain dan dengan lingkungannya. Lebih lanjut, pengetahuan tradisional 



93 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

adalah atribut masyarakat dengan kesinambungan sejarah dalam praktik 

pemanfaatan sumber daya; pada umumnya, ini adalah masyarakat non-

industri atau masyarakat yang tidak terlalu maju secara teknologi, secara 

khusus masyarakat adat (Berkes, 1993:3). Di antara negara-negara maju dan 

negara-negara berkembang, pengetahuan tradisional menjadi isu dalam 

berbagai negosiasi yang utamanya berhubungan dengan proses 

pembangunan dan lingkungan, tentang masalah pertanian, obat-obatan, 

budaya, kesehatan masyarakat dan hak asasi manusia dari berbagai lapisan 

masyarakat minoritas. Istilah lain tentang pengetahuan tradisional, di 

antaranya indigenous knowledge, rural people’s knowledge, local knowledge, 

folk knowledge, ataupun ethnoecology.  

Pengetahuan tradisional sebagai sistem pengetahuan yang dinamis 

membedakan dirinya dari pengetahuan umum dalam hal metode penciptaan 

pengetahuan, transmisi, serta prinsip-prinsip dan nilai-nilai yang terkait 

dengan penggunaannya untuk berbagai tujuan. Pengetahuan tradisional 

secara umum menganjurkan hubungan yang saling menghormati dan timbal 

balik dengan sumber daya alam, termasuk habitat dan tanaman serta hewan 

yang berinteraksi dengan manusia. Dengan pemikiran ini, norma-norma adat 

untuk penggunaan, tata kelola, dan akses terhadap sumber daya alam 

dikembangkan dan ditaati (Subramanian dan Pisupati, 2010). Masyarakat 

tradisional, dengan nilai-nilai tradisionalnya telah memperoleh beberapa 

manfaat dari ekosistem lingkungan-makanan (dari kegiatan pertanian dan 

perburuan), air, obat-obatan, kerajinan tangan, kepuasan spiritual dan lain-

lain. Selain itu, masyarakat tradisional juga telah menemukan cara dan 

langkah untuk mempertahankan homeostasis atau kesehatan tubuhnya dan 

beradaptasi dengan perubahan kebutuhan dan kondisi, berdasarkan 

pandangan dunia dan kearifan mereka. Oleh karena itu, sistem pengetahuan 

tersebut terus berkembang, beradaptasi dengan keadaan dan realitas yang 

berubah, dan pada saat yang sama berkontribusi pada ketahanan ekologis. 

Pendekatan pengetahuan tradisional bukanlah pendekatan kausalitas linier 

(masalah tunggal-solusi tunggal), tetapi biasanya mencoba memasukkan 

kerangka multikausalitas (banyak faktor-dampak ganda) dan efek sinergis 

(Subramanian dan Pisupati, 2010: 4). 



94 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Sesuai dengan beberapa pandangan di atas, Undang-Undang Nomor 5 

Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan mendefinisikan pengetahuan 

tradisional sebagai seluruh ide dan gagasan dalam masyarakat, yang 

mengandung nilai-nilai setempat sebagai hasil pengalaman nyata dalam 

berinteraksi dengan lingkungan, dikembangkan secara terus-menerus dan 

diwariskan pada generasi berikutnya. Pengetahuan tradisional antara lain 

kerajinan, busana, metode penyehatan, jamu, makanan dan minuman 

tradisional, serta pengetahuan dan kebiasaan perilaku mengenai alam dan 

semesta. Pengetahuan tradisional tidak hanya memiliki nilai ekonomi, tetapi 

sebenarnya juga memiliki nilai moral, spiritual, dan magis yang dimiliki oleh 

masyarakat adat yang secara otomatis merupakan entitas dan kedaulatan 

negara. Dalam pengertian ini, pengetahuan tradisional mengandung harkat 

dan martabat, sekaligus suatu keluhuran yang menandakan identitas suatu 

masyarakat.  

Di Bali, segala nilai dan manfaat pengetahuan tradisional yang telah 

dimiliki masyarakat secara turun-temurun tidak saja dinikmati dan 

dirasakan masyarakat lokal, tetapi juga masyarakat yang datang berkunjung 

ke Bali, ataupun yang akhirnya menetap. Pemanfaatan air melalui sistem 

Subak misalnya bahkan telah memberi trade mark dan telah menjadi warisan 

budaya dunia hingga saat ini. Selain itu, kerajinan dan busana Bali telah 

mendapat pengakuan di kancah internasional. Begitu halnya metode 

penyehatan, yang seringkali disebut Usadha Bali juga telah dikenal luas, 

sehingga sekarang, para wisatawan berkunjung ke Bali tidak saja untuk 

memanjakan diri dengan wisata alam dan budaya, tetapi juga secara khusus 

menyasar tempat-tempat pengobatan tradisional, untuk pembersihan diri 

(malukat) dan penyembuhan (matamba). Tidak hanya sampai di situ, para 

wisatawan juga mendatangi griya-griya para Sulinggih, sesuai hasil 

wawancara, di antaranya untuk mawacak palekadan ‘membaca hari 

kelahiran’ dan mabayuh ‘penyucian’. Hal ini berarti bahwa pengetahuan 

tradisional Bali tidak saja berhubungan secara moral dan spiritual bagi 

masyarakat lokal, tetapi juga telah memberi manfaat melampaui batas 

wilayah bahkan benua.    



95 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Berdasarkan observasi dan wawancara yang dilakukan di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal, masyarakat setempat telah menyadari beragam 

potensi berkaitan dengan pengetahuan tradisional yang mereka miliki. 

Faktor yang paling menentukan pemeliharaan maupun pelestariannya tentu 

saja adalah kesempatan segala bentuk pengetahuan itu dapat memiliki 

manfaat bagi kehidupan mereka, atau membantu pemenuhan kebutuhan 

sehari-hari masyarakat setempat tersebut. Artinya, nilai ekonomis sangat 

memegang peranan penting dalam upaya pelestarian, di samping perhatian 

pemerintah dalam rangka pelindungan dalam bentuk sertifikasi HaKI (Hak 

Kekayaan Intelektual), pembinaan dan pengembangan. Di samping itu, peran 

para intelektual dan pemerhati budaya, baik lokal, nasional maupun 

internasional tentu sangat dibutuhkan dalam rangka penelitian dan 

pengembangan potensi segala bentuk pengetahuan tradisional yang telah 

ada dan yang berpotensi ada di masa yang akan datang.  

Berkaitan dengan penelitian-penelitian terdahulu, pengetahuan 

tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal belum mendapat perhatian 

serius, bahkan belum teridentifikasi. Namun, upaya-upaya penelitian dan 

pengabdian telah senantiasa dilakukan. Salah satu contoh adalah penelitian 

tentang kerajinan kayu yang dilakukan oleh Deviana dan Sudiana (2015), 

yang menyatakan bahwa terdapat 61 usaha di Abiansemal dan Petang 

sebanyak 33 usaha kerajinan kayu, yang menyerap hampir 1000 tenaga 

kerja. Hal ini berarti bahwa satu sektor pengetahuan tradisional saja telah 

menyerap tenaga kerja yang signifikan. Berikutnya, berdasarkan hasil 

penelitian Jayendra dan Suarmana (2022), beberapa hotel di Bali kini telah 

menerapkan konsep wellness (‘kesehatan’) sebagai produk yang ditawarkan, 

salah satunya yang dilakukan Fivelements Hotel di Desa Mambal, Kecamatan 

Abiansemal, Kabupaten Badung. Dalam praktiknya, hotel dimaksud telah 

menawarkan jasa Balian sebagai terapis kesehatan. Oleh sebab itu, 

identifikasi awal pengetahuan tradisional di Kecamatan Abiansemal dan 

Petang ini sekiranya dapat membantu masyarakat dan Pemerintah Daerah 

untuk melakukan langkah-langkah selanjutnya secara lebih mendalam dan 

terencana dengan baik. 



96 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.4.1 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang 

1. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Tenun di Desa Getasan 

Di Desa Getasan, tepatnya di Banjar Kauh terdapat pengetahuan 

tradisional berupa kerajinan tenun tradisional. Seorang penenun bernama I 

Gusti Made Manis Badung (45 Tahun) mengaku telah sejak lama menggeluti 

profesi sebagai penenun tradisional. Ia menyatakan “Saya menekuni tenun 

kain endek karena kerajinan tenun ini hanya ada di daerah Gianyar dan 

Klungkung, dan saya sangat ingin mengembangkan kerajinan tenun ini di 

Kabupaten Badung. Supaya tidak kalah dengan dengan daerah lain, di 

Badung juga ada kain tenun.” (Wawancara, 27 Mei 2024). Bahan yang ia 

gunakan diakui berasal dari Kabupaten Gianyar. 

   

Gambar 4.7 Alat Tenun Tradisional, Produk Kain Endek, I Gusti Made 
Manis (nomor 2 dari kanan) dan Seorang Pengerajin Tenun (nomor 2 

dari kiri) (Dokumentasi Tim Peneliti) 

Ibu I Gusti Made Manis berkomitmen mengembangkan kerajinan 

tenun di desanya, Getasan. Ia menuturkan, “Saya berasal dari Gianyar. 

Orang tua saya yang mengajarkan saya menenun. Setelah menikah ke sini 

saya tetap menenun dan mengembangkan kerajinan tenun. Dulu ada banyak 

yang saya ajarkan kemampuan menenun, namun karena COVID-19 banyak 

yang berhenti. Yang tersisa hanya saya dan beberapa orang yang saya ajak 

menenun di rumah saya.” (Wawancara 27 Mei 2024). Produk hasil kerajinan 

tenunnya dipasarkan ke berbagai tempat sekitar Kecamatan Petang. Ia juga 

merasa bersyukur bahwa banyak kalangan masyarakat di Kabupaten 

Badung kini sudah mengenal kerajinan tenunnya, termasuk para pegawai 



97 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dari Pemda Badung. Ia juga menambahkan, “Banyak juga dari luar kota yang 

datang ke sini membeli kain endek. Kendalanya sekarang sudah banyak 

pesaing penenun dari Gianyar yang sudah menggunakan mesin, akibatnya 

kalah harga, mereka bisa memberi harga lebih murah”.  

2. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Bale Bengong dari Bambu di Desa 
Carangsari 

Di Desa Carangsari, tepatnya di Banjar Mekar Sari terdapat 

pembuatan kerajinan Bale Bengong (‘balai tempat bersantai berukuran kira-

kira 150cm persegi’). Berdasarkan keterangan I Wayan Sutana (59 Tahun), ia 

telah membuat bale bengong ini secara turun-temurun, dari orang tua. 

Untuk bahan baku berupa tiing petung ‘bambu petung berukuran besar’ 

karena tidak terdapat di Desa Getasan ini, ia mencari di Gianyar. Di Gianyar 

biasanya terdapat banyak stok bambu yang dibutuhkan. Dalam pengerjaan 

satu bale bengong, biasanya mengajak 3 orang yang membantu (Wawancara 

27 Mei 2024).  

   

Gambar 4.8 Bahan Bambu dan Ilalang Kering (kiri), Bale Bengong 

Setengah Jadi (tengah), dan I Wayan Sutana 

I Wayan Sutana juga menyatakan bahwa biasanya produknya 

dipasarkan dari mulut ke mulut, “Biasanya akan ada yang menyuruh saya 

membuat atau pesanan dari orang tertentu, melalui pihak tertentu atau 

melalui teman, di seputaran daerah Getasan dan juga dari luar (daerah Desa 

Getasan), tergantung yang memesan.” Ia juga mengaku masih menggunakan 



98 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

alat-alat tradisional seperti pahat (paet), kikir, dan alat bangunan lainnya. Ia 

juga menambahkan bahwa kebudayaan sangat berpengaruh kepada 

kehidupan masyarakat karena sudah warisan dari leluhur. Ia sangat 

berharap kepada pemerintah untuk memberikan bantuan untuk 

memberdayakan dan melestarikan kerajinan bale bengong di Kabupaten 

Badung. 

 

3. Pengetahuan Pengobatan Tradisional di Desa Carangsari 

Di Desa Carangsari, tepatnya di Banjar Mekar Sari Badung, terdapat 

pengobatan tradisional dengan metode pijat tradisional. I Made Budiana (Jro 

Tolet) (53 Tahun) mengaku, “Saya mengobati orang dengan cara memijat 

menggunakan minyak khusus hasil racikan sendiri. Saya juga memakai 

bahan-bahan herbal yang saya tanam sendiri, adas, sirih, jahe, kunyit, 

batang jepun (‘kamboja’/plumeria), dan sebagainya sebagai bahan minyak.” 

(Wawancara 27 Mei 2024). Ia juga mengakui bahwa keahlian memijat 

dipelajarinya secara turun-temurun.  

  

Gambar 4.9 I Made Budiana (tengah) dan Obat, Minyak Herbal Buatannya 

(Dokumentasi Tim Peneliti) 

  Selanjutnya, I Made Budiana juga menambahkan, “Teknik saya 

khusus saat memijat, saya tahunya dari orang tua. Cara membuat obat juga 

dengan cara khusus. Saya belajar juga usada Bali.” Sambil menerangkan 

sedikit namun tetap merahasiakan teknik dan cara pembuatan obatnya ia 

berharap mendapat perhatian dari pemerintah daerah bagi para penekun 

usada atau pengobatan tradisional di Kabupaten Badung. 



99 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.4.2 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Abiansemal  

Pengetahuan Tradisional masyarakat di Kecamatan Abiansemal sangat 

bervariasi dari satu desa dengan desa yang lain. Pengetahuan Tradisional 

yang dapat secara awal teridentifikasi berkisar antara pengobatan 

tradisional, kerajinan, pengetahuan arsitektur tradisional, dan minuman 

tradisional. Beberapa di antaranya telah merupakan pengetahuan yang 

sifatnya sosial, namun ada juga sifatnya perseorangan. Pengetahuan yang 

sifatnya sosial berarti banyak di antara anggota masyarakat lain, selain 

mereka yang menggelutinya sebagai profesi, juga mengetahui hal yang sama, 

atau prosesnya diketahui oleh banyak orang, salah satunya adalah proses 

pembuatan minuman tuak. Berikut adalah deskripsi pengetahuan 

tradisional yang dapat diidentifikasi berdasarkan observasi langsung dan 

juga wawancara kepada informan-informan terpilih.  

A. Pengetahuan Pengobatan Tradisional  

1. Pengobatan Tradisional di Desa Darmasaba 

Di Desa Darmasaba terdapat Pura Ntegana yang sangat dikeramatkan 

oleh masyarakat setempat. Berdasarkan informasi Pamangku Pura Ntegana, 

Si Alit Gede Dwi Payana (34), masyarakat telah mempercayai bahwa di pura 

tersebut terdapat tirta dan minyak yang dapat mengobati berbagai macam 

penyakit. Sebagai pengobat tradisionalnya adalah Pamangku-nya langsung. 

Menurut Jero Mangku, “mengenai pengobatan itu tergantung dari diri 

sendiri, percaya atau tidaknya akan obat tersebut. Itu juga menjadi sebuah 

kepercayaan kita terhadap suatu kesembuhan. Dengan memberikan 

pengobatan yaitu berupa minyak dan tirta yang terdapat di Pura Ntegana 

yang dipercaya masyarakat bisa menyembuhkan segala penyakit.” 

(Wawancara 19 Juni 2024). Minyak dan Tirta itu juga menurut beliau telah 

dipercaya masyarakat yang datang berobat. Jadi, semasih masyarakat 

mempercayai keampuhan tirta dan minyak yang terdapat di Pura Ntegana 

sebagai penyembuh segala penyakit, praktik pengobatan tradisional yang ada 

juga akan sulit hilang. Jero Mangku juga menyatakan bahwa ia juga 

mempelajari perihal pengobatan tradisional melalui lontar-lontar Usadha, 

Purana, Mantra-mantra karena memang sangat menggemari pengetahuan 

tradisional Bali. Ia berharap pemerintah terus berperan aktif 



100 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

mengembangkan tradisi atau kekhasan yang ada di masing-masing daerah, 

yaitu dengan cara membuat kebijakan yang tepat dalam perawatan aset pura 

dan aset-aset lainnya. 

 

Gambar 4.10 Tampak Depan Pura Ntegana, Desa Darmasaba 

(Dokumentasi Tim Peneliti, 24 Juni 2024) 

 Orang yang sakit akan datang ke Pura Nteggana dan diperantarai Jero 

Mangku. Tirta dan Minyak tersebut diteteskan ke orang yang sakit dengan 

kepercayaan, “Jika orang tersebut ditakdirkan sembuh maka akan sembuh, 

jika orang tersebut ditakdirkan tidak sembuh selama 3 hari lebih maka akan 

dipastikan meninggal”. Selain itu, menurut penuturan beliau, dahulu 

terdapat sehelai kain bernama Kain Petulu, yang juga dijadikan obat, yaitu 

dengan memberikan seseorang sehelai benangnya untuk dikonsumsi oleh 

orang yang sakit. Tetapi kemudian menurut Jero Mangku, kain itu tiba-tiba 

menghilang. Walaupun demikian, kepercayaan masyarakat terhadap 

keberadaan pengobatan tradisional di Pura Ntegana masih terpelihara hingga 

sekarang.  

2. Pengobatan Tradisional di Desa Sedang 

Di Desa Adat Sedang terdapat pengetahuan tradisional berupa 

pengobatan tradisional dengan metode palukatan (‘upacara pembersihan dari 



101 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

penyakit melalui mandi atau percikan tirta’). Bandesa Adat Sedang, I Gusti 

Ngurah Jaya Putra (52 Tahun) yang beralamat di Jl. Kamboja No.13 Banjar 

Aseman, mengaku, “Tentu saja saya sangat mensyukuri atas peninggalan 

leluhur yang dulu itu masih ada sampai sekarang, karena warisan leluhur 

tentunya mempunyai tujuan untuk desa ini agar tetap rahayu dan tentram. 

Di sini, masyarakat sudah tahu keampuhan Tirta Pura Beji Nangga Desa 

Adat Sedang.” (Wawancara 5 Juni 2024). Menurut beliau siapa saja yang 

sakit dan meyakini diperbolehkan untuk datang sendiri dengan membawa 

canang dan perlengkapan upacara lainnya untuk malukat (‘upacara 

pembersihan diri’) dan memohon kepada Sesuhunan (Dewa Wisnu) di sana 

untuk memperoleh kesembuhan dari penyakit yang diderita. Bandesa Adat 

juga menegaskan bahwa masyarakat yang datang memiliki keluhan beragam, 

utamanya yang tidak dapat disembuhkan secara medis.  

   

Gambar  4.11 Lokasi Pura Beji Nangga Desa Adat Sedang (Dokumentasi 

Tim Peneliti) 

Berdasarkan keterangan Jero Bandesa, “Pemerintah sudah 

memberikan bantuan untuk membuat jalur khusus bagi masyarakat yang 

ingin melakukan palukatan (‘upacara pembersihan diri dari penyakit’) dan 

pengobatan ke Pura Beji Nangga.” (Wawancara, 4 Juni 2024). Menurutnya 

kesadaran masyarakat di desanya yang meyakini pengobatan tradisional di 

desanya telah terbangun, karena banyak yang disembuhkan di Pura Beji 

Nangga. Masyarakat juga menurutnya senantiasa secara turun-temurun 

merawat tempat pengobatan tersebut sehingga semakin banyak masyarakat 

yang datang dan mengetahui keberadaan beji (‘tempat palukatan’) tersebut.  



102 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

3. Pengobatan Tradisional di Desa Adat Bindu 

  Terdapat seorang tokoh pengobatan tradisional di Desa Adat Bindu 

bernama I Gusti Ketut Mudita, S.Kes (64 tahun). Ia mengaku bahwa 

kemampuan pengobatannya diwarisi dari kakek buyutnya secara magis, 

yang di Bali seringkali disebut nyalukin taksu (‘mengemban atau menekuni 

tugas profesi leluhur’). Terdapat cerita menarik di balik pengobatan 

tradisional yang diemban oleh IGK Mudita, S.Kes. Menurut penuturannya, 

kakek buyut beliau sendiri dikatakan melakukan praktik pengobatan 

tradisional pada tahun 1800-an. Namun, sepeninggal beliau dua generasi 

setelahnya tidak ada satu pun yang menekuni pengobatan tradisional. Akan 

tetapi, seiring berjalannya waktu, keluarga I Gusti Ketut Mudita, S.Kes 

mengalami kabebrehan (musibah dan sakit). Pria yang pernah memiliki 

usaha toko bangunan di daerah Nusa Dua ini sendiri sempat mengalami sakit 

tanpa tahu penyebab dan obatnya, juga istrinya yang dikatakan mengalami 

kanker serviks stadium akhir. Oleh karena itu, Mudita yang merupakan 

generasi ke-4 pun menyerah dan menyatakan sanggup untuk menjalankan 

profesi sebagai pengobat tradisional di Desa Adat Bindu. Ajaibnya, setelah 

itu, sakit menahun yang dideritanya, sekaligus kanker serviks yang diderita 

istrinya, berangsur membaik hingga sembuh dan sehat sampai sekarang. 

  

   

Gambar  4.12 Tanah Hyang Healing Center (kiri), IGK Mudita, S.Kes. 
(tengah) dan Pelinggih Putra Suputra di Pura Dalem Tunon Batan 

Manggis (kanan). Sumber: Dokumentasi Tim Peneliti 



103 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

IGK Mudita, S.Kes. dalam kesempatan wawancara pada tanggal 25 

Agustus 2024 menegaskan bahwa tempat pengobatannya dinamai Tanah 

Hyang Healing Center. Pria yang menamatkan S1 di Prodi Ayurveda Fakultas 

Kesehatan UNHI Denpasar ini menambahkan bahwa penamaan tersebut 

mengikuti tren pariwisata di daerahnya. Menurutnya, 90% yang berobat di 

tempatnya adalah wisatawan asing dengan berbagai macam keluhan 

penyakit. Metode yang digunakan sangat sederhana yaitu sentuhan dan 

pijatan. Menariknya, ketika mengobati pasien hanya cukup disentuh saja, 

sehingga dari situ ketahuan sakit dan pengobatannya secara magis; obatnya 

menyesuaikan dengan pawisik yang diperolehnya saat pengobatan. Jika 

sakitnya parah, di Tanah Hyang Healing Center juga disediakan kamar untuk 

pasien rawat inap. “Pokoknya saya hanya menjalankan tugas leluhur dan 

meyakini keberadaan Ida Agung Mayun Sakti sebagai penuntun saya,” 

pungkasnya sambil menunjuk ke arah gundukan yang tepat berada di 

belakang tempat pengobatan tersebut. IGK Mudita, S.Kes. sangat berharap 

perhatian dari pemerintah terutama dalam memberikan ruang kepada 

pengobatan tradisional untuk lebih disosialisasikan karena merupakan 

kearifan lokal Bali.  

Seperti terlihat pada gambar di atas, yang paling kanan adalah sebuah 

pelinggih yang diyakini memiliki tuah yang dapat mengabulkan permohonan 

masyarakat untuk memperoleh keturunan yang dinamakan Palinggih Putra 

Suputra di Pura Dalem Tunon Batan Manggis Desa Adat Bindu. Berdasarkan 

keterangan Jero Bandesa Adat I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag. bahwa 

keberadaan pura tersebut telah senantiasa diyakini masyarakat sebagai 

tempat memohon keturunan bagi warga desa yang sulit memperolehnya. Di 

pura tersebut terdapat dua buah batu yang menyerupai lingga yang 

ditempatkan berjajar kiri-kanan juga terdapat pohon manggis tua berusia 

ratusan tahun. Menurutnya, dahulunya kedua batu tersebut persis 

tempatnya berjajar demikian ketika dilakukan penggalian oleh warga untuk 

dibuatkan tempat pemujaan. Dengan keberadaan pengobatan tradisional 

dan Pura Dalem Tunon ini terkesan bahwa masyarakat Desa Adat Bindu 



104 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

sangat menjunjung tinggi keyakinan dan sangat menghormati warisan 

leluhurnya yang kemudian menjadi penciri kearifan lokal setempat. 

B. Pengetahuan Tradisional Pawacakan 

1. Pengetahuan Tradisional Pawacakan Oton di Desa Sibangkaja  

Ida Padanda Gde Purwa Dwija Singharsa (62 Tahun) di Griya Gede 

Bantas Batan Bunut Sibangkaja, menerapkan pengetahuan tradisional 

berupa pawacakan oton (‘pembacaan watak dan nasib berdasarkan hari 

kelahiran’) yang dilanjutkan upacara Bebayuhan.  

 

Gambar  4.13 Proses Pawacakan Oton dan Upacara Mabayuh di Griya 

Bantas Batan Bunut (Dokumentasi Pribadi Ida Pedanda Gde Purwa 

Dwija Singharsa) 

Berdasarkan keterangan beliau, “Banyak sisya (masyarakat) yang 

datang ke Griya, selain untuk nunas indik upakara lan muput (‘tentang 

upacara dan memimpin upacara’), minta diwacak (‘dibaca kelahirannya), 

termasuk juga para wisatawan mancanegara, yang dilanjutkan dengan 

upacara Mabayuh Oton (‘meminimalisir sifat-sifat buruk akibat hari 

kelahiran’). Tidak sembarangan, Ratu Peranda ngwacak [‘membaca’] 

berdasarkan lontar indik pawacakan (‘Referensi lontar mengenai pembacaan 

watak seseorang berdasarkan kelahiran’), salah satunya Wrhaspati Kalpa” 

(Wawancara 24 Juni 2024). Beliau menegaskan bahwa watak kelahiran 

sangat menentukan nasib seseorang ke depan, maka harus diruwat dengan 

harapan wataknya dapat diperhalus sehingga nasibnya ke depan diharapkan 

dapat lebih baik atau tidak terlalu dipengaruhi oleh sifat dasar dari hari 

kelahirannya. Selaku Sulinggih pihaknya berharap bahwa pengetahuan 

seperti ini dapat terus terwariskan kepada generasi muda. Selain itu, 



105 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pemerintah juga melakukan langkah-langkah strategis dengan membuat 

peraturan-peraturan yang sesuai dan memberikan fasilitas untuk 

keberlangsungan pengetahuan tradisional.  

2. Pengetahuan Tradisional Pawacakan dan Tenung di Desa Bongkasa 

Di Desa Bongkasa, Desa Adat Kutaraga, juga terdapat seorang Jero 

Dasaran bernama Jero I Wayan Cakri (61 Tahun). Beliau mengaku telah 

menekuni profesi sebagai pengobat tradisional sejak tahun 1980. Jenis 

pengobatannya adalah melalui pawacakan (‘membaca watak berdasarkan 

kelahiran’) dan tenung (‘ramal’). Ia menyatakan, “Sejak tahun 1980, saya 

hanya menjalankan tugas dari leluhur.  Sangat sulit sebenarnya memahami 

watak dan keadaan seseorang apalagi tidak yakin. Tapi untung, saya dibantu 

leluhur dalam ngwacak dan nenung.” (Wawancara 18 Juni 2024).  

  

Gambar  4.14 Jero Dasaran I Wayan Cakri dan Tempat Praktik 

Pengobatannya (Dokumentasi Tim Peneliti) 

Ia juga mengaku seringkali didatangi warga masyarakat dari berbagai 

tempat sekitar Desa Bongkasa hingga Denpasar untuk meminta jasanya 

untuk meramal. Selain itu, ia juga melakukan pengobatan menggunakan 

obat-obatan herbal, “Obat dari alam, saya racik sendiri berdasarkan sumber 

sastra usada Bali dan ritual khusus tergantung seberapa parah penyakitnya” 

tegasnya. Menurutnya, pengetahuan tradisional dan kebudayaan sangat 

berperan bagi masyarakat Bali. Ia juga berharap pemerintah membuat 

kebijakan dan memberikan perhatian berupa prasarana dan batuan alat 

untuk menjalankan pengobatan tradisional. 

C. Pengetahuan Tradisional Nyurat Lontar 

1. Pengetahuan Tradisional Nyurat Lontar di Desa Sibang Kaja 



106 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Di Desa Sibang Kaja juga terdapat pengetahuan tradisional nyurat 

lontar. Di Griya Gede Bantas Batan Bunut Sibangkaja, Ida Padanda Gde 

Purwa Dwija Singharsa (62 Tahun), selain selaku Sulinggih, sebagai 

pensiunan guru Bahasa Bali dan Agama Hindu, beliau juga sejak dahulu 

merupakan panyurat lontar (‘penulis lontar menggunakan aksara Bali’). 

Menurut beliau, keahlian tersebut beliau pelajari dari guru dan sesepuh 

beliau terdahulu (tidak disebutkan namanya).  

 
 

 

Gambar  4.15 Ida Pedanda Menunjukkan Koleksi Hasil Karya 

(Dokumentasi Tim Peneliti) 

 Berdasarkan hasil wawancara, Ida Peranda menuturkan bahwa dari 

sejak muda beliau sangat menggemari lontar dengan segala isinya, sehingga 

dari situ timbul niat beliau untuk belajar nyurat lontar. Beliau menjelaskan, 

“Ida Peranda belajar secara otodidak dulu karena senang membaca lontar, 

sambil belajar sambil dibandingkan hasil tulisan dengan lontar yang Ida 

Peranda baca. Banyak hasil tulisan Ida Peranda, biasanya berupa Awig-awig 

Desa Adat. Kalau yang lain berupa Purana, Babad, Parwa. Sebagian besar 

tulisan Ida Peranda sekarang dikoleksi di Dinas Kebudayaan Kabupaten 

Badung.” (Wawancara 9 Juni 2024). Semasa jadi guru dan dosen dulu juga 

beliau akui bahwa murid-murid didikannya seringkali menjadi juara nyurat 

lontar. Beliau berharap pemerintah dapat terus-menerus memupuk minat 

generasi muda dalam bidang ini dengan mengadakan lomba nyurat lontar 

dan tentu saja, peraturan di bidang kebudayaan dan bahasa Bali yang sesuai 

keadaan dan situasi Desa, Kala, Patra di Bali. 



107 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

2. Pengetahuan Tradisional Nyurat Lontar di Desa Bongkasa 

Selain di Desa Sibang Kaja, di Desa Bongkasa Pertiwi Desa Adat Karang 

Dalem II, juga terdapat pengetahuan tradisional berupa nyurat lontar. 

Kemampuan tersebut dimiliki oleh Bapak I Wayan Cakir (70 Tahun) yang 

beralamat di Banjar Karang Dalem II. Beliau mengaku, “Saya nyurat lontar 

sejak dulu, karena memang suka melihat orang tua dan membaca-baca 

lontar, turun-temurun. Harus rajin kalau mau bisa nyurat lontar. Kalau 

tidak, nanti tulisannya nylebeg, jek-jek bebek (‘besar-besar dan tidak rapi’).” 

(Wawancara 14 Mei 2024).  

   

Gambar  4.16 Daun Lontar dan Bahan Keropak dan Cakepan, Karya 

Nyurat Lontar, dan Ketikan Aksara Bali (Dokumentasi Tim Peneliti) 

 Selain nyurat secara manual, beliau juga mengaku dahulu 

menggunakan mesin ketik manual yang dimodifikasi khusus untuk mengetik 

aksara Bali di kertas folio. Menurut beliau, sekarang jauh lebih mudah 

karena sudah tersedia komputer untuk mengetik dan menggunakan aplikasi 

(Bali Simbar) khusus aksara Bali. Bapak I Wayan Cakir juga mengakui bahwa 

hasil karyanya dikomersilkan, “Ada saja yang datang ke sini meminta untuk 

dituliskan lontar, ada yang nyalin, ada juga yang buat baru, seperti Awig-

awig, lontar-lontar tenget (‘sakral’; ‘magis’) juga ada. Saya juga 

menawarkannya ke sekolah-sekolah, kalau ada yang mau, atau mau belajar 

nulis aksara Bali. Cuma harus punya waktu dan sabar.” (Wawancara 14 Mei 

2024). Pria sepuh ini juga menuturkan sekarang sulitnya mencari bahan 

baku yang memadai seperti dahulu. Ia berharap, kemampuannya ini dapat 



108 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diwariskan kepada generasi berikutnya. Pemerintah daerah dapat 

memfasilitasi dengan terus-menerus mengadakan pelatihan-pelatihan nyurat 

aksara Bali di daun lontar dan lomba-lomba. Dengan demikian, pengetahuan 

tradisional berupa nyurat lontar dapat lestari hingga nanti.  

D. Pengetahuan Tradisional Berupa Arsitektur Tradisional Bali 

1. Pengetahuan Arsitektur Tradisional Bali di Desa Sibangkaja 

Di Desa Sibangkaja terdapat seorang arsitek tradisional bernama Ida 

Bagus Alita (58 Tahun), yang berasal dari Banjar Tegah, Desa Sibangkaja, 

Kecamatan Abiansemal, Kabupaten Badung. Lulusan S2 Ilmu Agama dan 

Kebudayaan ini mengaku telah tertarik sejak kecil dan menggeluti bidang 

arsitektur tradisional Bali sejak tahun 1985. Pengetahuan tradisional 

tersebut beliau pelajari secara turun-temurun, karena keluarga beliau 

menekuni bidang ini sejak dahulu, juga melalui referensi-referensi yang ada 

berupa lontar yang berkaitan dengan arsitektur tradisional Bali, seperti Asta 

Bhumi, Asta Kosala lan Kosali dan juga ilmu arsitektur modern. Menurut 

pendapat Ida Bagus Alita, “Saya mengetahui arsitek sangat bermanfaat bagi 

pembangunan khususnya bangunan tradisional dimana setiap bangunan 

yang dibuat đi Bali mempunyai aturannya masing-masing.” (Wawancara 19 

Juni 2024). Menurut beliau, bahan-bahan yang digunakan kebanyakan 

berasal dari alam karena, “Saya gunakan bahan alam agar menyatu dengan 

alam, alam batang, daun, akar pohon, melalui alam dan idealis sendiri.” 

Beliau juga mengetahui bahwa beberapa anggota keluarganya menekuni 

bidang yang sama. Beliau juga mengaku bahwa tidak pernah terlalu 

memasarkan. “Orang lain yang menilai kemampuan saya, sehingga saya 

dipanggil untuk membuat Pura, bangunan lain yang mayoritas dikenal orang 

banyak seperti Pura Maha Widya Mandira UNHI Denpasar, berbagai 

kabupaten di Bali, Pulau Jawa, daerah lain di luar Bali.” (Wawancara 19 Juni 

2024). Beliau berharap ilmu arsitektur tradisional tetap berkembang sampai 

kapanpun dan memiliki banyak penerus nantinya. Beliau juga 

mengungkapkan bahwa peran kebudayaan sangat penting dalam pelestarian 

berupa bahan-bahan bangunan tradisional agar menciptakan nilai estetika 

sesuai ciri khas Bali. Baliau juga berharap pemerintah konsisten dalam 



109 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

mengatur pembangunan daerah dan membuktikan dengan langkah nyata 

dalam merawat arsitektur khas Bali. 

 

Gambar  4.17  Ida Bagus Alita bersama Tim Pewawancara dengan Latar 
Belakang Hasil Karya Arsitektur Tradisional Balinya (Dokumentasi Tim 

Peneliti) 

Selain itu, pria yang mengaku mengetahui dan rajin mengkonsumsi 

minuman tradisional berupa jamu yang terbuat kunyit, jahe, sereh, yang 

ditanam di kebunnya sendiri ini, juga mengaku sebagai pengrajin gebeh 

(‘tempat air terbuat dari batu padas’). Ida Bagus Alita menyatakan, 

“Pembuatan gebeh sangat penting sebagai pengetahuan tradisional, karena 

merupakan warisan leluhur.” (Wawancara 21Juni 2024). Beliau mengatakan 

sejak kecil sudah sering membuat gebeh. Ia juga sangat berharap semoga 

pengetahuan tradisional seperti ini tidak mudah hilang karena sangat unik 

dan sudah ada sejak dahulu sebagai warisan leluhur. 

 

2. Arsitektur Pura Luhur Giri Kusuma Desa Adat Blahkiuh 

Pura Luhur Giri Kusuma dibangun di Jaman Kerajaan Singasari pada 

awal abad ke-19 oleh Pacentokan Undagi/Meranggi (‘perkumpulan para ahli 

bangunan tradisional Bali’) tercatat sebagai Cagar Budaya. Pura ini berdiri di 

atas sebidang tanah dengan luas 1,3 hektar.  



110 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.18 Tampak depan atas Pura Luhur Giri Kusuma Blahkiuh 

(Dokumen Nusa Bali.com) 

Berdasarkan keterangan Bandesa Adat Blahkiuh, IGK Sudaratmaja (65 

tahun), Pura Luhur Giri Kusuma sempat direnovasi pada tahun 2019 namun 

tetap mempertahankan kekhasannya. 

E. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Patung, Ukiran, Tedung, Umbul-
umbul dan Palinggih 
 

1. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Patung di Desa Jagapati, 
Angantaka dan Sedang 

 Desa Jagapati, Angantaka, dan Sedang sejak dahulu memang terkenal 

sebagai penghasil kerajinan patung kayu berbentuk kakek dengan kurungan 

ayam (dengan ayam dalam sangkar), kakek membawa jala ikan, dan kakek 

membawa pancing. Berdasarkan keterangan Bandesa Adat Angantaka, Ida 

Bagus Ngurah (32 Tahun) beralamat di Griya Tegeh Angantaka, “Para 

pembuat patung kayu ini namanya JAS, singkatan dari Jagapati, Angantaka, 

dan Sedang. Sangat terkenal dulu, saya masih kecil dulu melihat orang 

mematung. Bagus sekali bentuknya sangat mirip dengan aslinya.” 

(Wawancara, 10 Juni 2024). Konon patung kayu hasil kerajinan JAS ini dibeli 

oleh langganan pemilik artshop di seputaran Sukawati, Gianyar, bahkan 

dijual juga ke luar Bali, seperti Jakarta dan Surabaya. Hebatnya lagi, banyak 

juga turis-turis yang memesan, beberapa diketahui dari Eropa, Amerika, 

Australia, Jepang, dan sebagainya. Alat tradisional yang digunakan adalah 

pahat, palu kayu, gergaji, kapak, ampelas dan blakas (pisau besar). 



111 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

   

Gambar  4.19 Beberapa Karya Patung Kayu oleh I Nyoman Sutapa 

(Dokumentasi Tim Peneliti) 

 Menurut salah satu pematung JAS bernama I Nyoman Sutapa (60 

Tahun) dari Banjar Kekeran, Angantaka, yang hingga kini masih 

mempertahankan profesinya tersebut, “Dulu banyak yang bisa membuat 

patung di sini, tapi sekarang lebih memilih jadi petani, banyak juga yang 

kerja furniture, saya juga, karena patung tidak terlalu laku sejak Bom Bali. 

Patungnya tidak khusus lagi seperti dulu, sekarang macam-macam saya 

buat.” (Wawancara, 10 Juni 2024). Ia juga mengaku bahwa ia belajar sejak 

kecil untuk mematung dari tetangga-tetangga pembuat patung. Berdasarkan 

penuturannya, “Awalnya ikut-ikutan saja menghaluskan patung di tetangga. 

Lalu, setelah tamat kuliah baru berani membuat sendiri sejak sekitar tahun 

1989 sampai sekarang. Saya pasarkan di Sukawati, juga di Mas, Ubud.” Ia 

berharap pemerintah kembali melakukan promosi-promosi dengan membuat 

pameran-pameran seperti dulu dan juga ada peraturan yang dapat 

melestarikan keberadaan patung JAS.  

2. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Ukiran Kayu di Desa Sangeh 

Di Desa Sangeh, tepatnya Desa Adat Sangeh terdapat pengetahuan 

tradisional berupa ukiran kayu. I Wayan Karjawan (38 Tahun) menuturkan, 

“Saya mengukir kayu karena warga di lingkungan saya yang menyebabkan 

saya memilih menjadi pengerajin kayu, dan saya juga hobi di bidang 

mengukir kayu. Saya belajar dari guru saya (seorang warga yang tidak 

disebutkan namanya) yang memang mengajarkan mengukir.” (Wawancara 15 

Mei 2024). Ia juga mengaku bahwa kakak kandungnya juga menggeluti 

profesi yang sama. I Wayan Karjawan mendapat pasokan dari langganan 



112 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tetap yang membawakan langsung ke tempatnya. Ia juga menjelaskan, 

“Ukiran kayu yang saya buat dipasarkan sekitar lingkungan rumah, promosi 

dari mulut ke mulut. Pernah sampai keluar desa tergantung dari permintaan 

konsumen.” Alat-alat yang digunakan untuk mengukir seperti mesin (jekso), 

alat pahat, dan palu kayu.  

  

Gambar 4.20 Alat Pahat dan Bentuk Kerajinan Kayu I Wayan Karjawan 

(Dokumentasi Tim Peneliti) 

I Wayan Karjawan juga mengatakan bahwa ia masih selalu 

mempergunakan alat-alat tradisional karena belum memiliki mesin yang 

modern dalam mengukir dan memahat kayu. Besar harapannya untuk 

mendapat bantuan dari Pemerintah Daerah, karena selama ini memang 

belum ada bantuan dalam hal apapun untuk membantu dalam 

mengembangkan kerajinan kayu ini. Ia juga berharap bantuan berupa modal 

usaha untuk membeli alat yang lebih lengkap dan moderen, karena masih 

kekurangan dari segi alat untuk mengukir. 

3. Pengetahuan Tradisional Tedung dan Umbul-umbul di Desa Adat 
Samu, Desa Mekar Bhuana 

 

Di Desa Mekar Bhuana, tepatnya di Desa Adat Samu terdapat beberapa 

pengetahuan tradisional yang terdapat di tengah-tengah masyarakat, 

pembuatan kerajinan tedung (‘payung kain tradisional’ ) juga umbul-umbul, 

makanan dan minuman tradisional. Menurut Gusti Ngurah Wiratra (60 

tahun) selaku pengrajin tradisional, “Di sini terkenal sebagai desa pengrajin 



113 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tedung, umbul-umbul memang sudah ada dari dulu, secara turun- temurun. 

Ada juga yang membuat gamelan” (Wawancara 10 Mei 2024). Pengetahuan 

tradisional tersebut dipelajarinya dari orang tuanya, “pengalaman dengan 

orang tua”. Kemudian, kerajinan-kerajinan tersebut juga dijelaskan dijual ke 

daerah Mengwi, Denpasar, dan Singaraja, karena memang sudah memiliki 

pelanggan sendiri. Selain itu, kerajinan-kerajinan itu juga dijajakan di toko-

toko pinggir jalan seputaran daerah Desa Mekar Bhuana, bahkan tamu-tamu 

mancanegara yang kebetulan melewati daerah tersebut juga sering memesan 

dalam jumlah besar untuk dikirim ke luar negeri.   

  

Gambar 4.21 Kerajinan Gamelan, Tedung dan Umbul-umbul di Desa 

Samu (Dokumentasi Tim Peneliti) 

Bapak Gusti Ngurah Wiratra juga menuturkan bahwa di desanya juga 

terdapat makanan tradisional khas Bali yang dibuat bersama-sama saat 

upacara keagamaan seperti lawar, sate, dan sebagainya. Di samping itu, di 

Desa Adat Samu juga diketahui terdapat beberapa anggota masyarakat yang 

membuat minuman tradisional berupa tuak. Ia berharap bahwa pengetahuan 

tradisional di desanya tetap dilestarikan oleh generasi muda dan tidak hilang 

sampai nanti. Ia juga berharap kepada pemerintah terus-menerus berperan 

dalam upaya pemajuan kebudayaan dengan mengadakan lomba-lomba dan 

terus-menerus melakukan sosialisasi perihal kebudayaan Bali. 

 4. Pengetahuan Tradisional Pembuatan Palinggih dari Pasir Malela di 
Desa Ayunan  

Di Desa Dinas Ayunan terdapat satu jenis kerajinan, yaitu pembuatan 

palinggih (‘candi’) dari pasir malela (‘pasir hitam yang memiliki bijih besi’). 

Menurut I Made Sukanta (58 Tahun) yang beralamat di Desa Adat Ambengan, 

Desa Ayunan, “Dulu saya awalnya mengukir kayu, banyak juga masyarakat 

bekerja sebagai pekerja bangunan, karena tidak memiliki sawah untuk 

bertani. Dari mengukir kayu saya belajar mengukir dari bias malela, karena 



114 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

memang tidak ada pekerjaan lain. Banyak yang bikin pelinggih bias malela di 

sini. Masih menggunakan alat-alat tradisional, pangot, cetok dan ember” 

(Wawancara 12 Juni 2024). Ia mengaku belajar secara otodidak dari beberapa 

warga masyarakat yang juga menekuni bidang yang sama. Selain itu, 

pasokan bias malela diperolehnya dari kawasan Kabupaten Tabanan, 

tepatnya di Desa Selabih. Bahannya berupa bias malela ini juga dituturkan 

sudah susah dicari, karena beberapa desa di Tabanan sudah melarang 

pengambilan pasir hitam ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.22 I Made Sukanta sedang Membuat Ukiran bersama 

Pewawancara (Dokumentasi Tim Peneliti) 

Bapak I Made Sukanta juga menuturkan bahwa kerajinan berupa 

palinggih dari bias malela di Desa Ayunan juga sudah dikenal masyarakat, 

sehingga ia hanya perlu memajang di pinggir jalan, “Pelanggan biasanya 

datang langsung, jadi kami hanya menunggu pesanan saja. Biasanya dari 

desa sekitar, Desa Sangeh, Sembung dan kebanyakan dari desa sekitaran 

Kecamatan Abiansemal.” (Wawancara 12 Juni 2024). Ia juga sangat berharap 

bahwa pembuatan kerajinan palinggih bias malela bisa diteruskan oleh 

anaknya dan kerajinan ini tetap lestari. Baginya kebudayaan daerah sangat 

amat penting, tanpa adanya budaya tidak mungkin Bali bisa sampai 

sekarang. Ia juga berharap kepada pemerintah daerah dapat membantu dari 

segi modal usaha agar kerajinan tersebut tetap dapat dilanjutkan hingga 

nanti.  

  



115 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

5. Pengetahuan Makanan dan Minuman Tradisional Tuak di Desa Dauh 
Yeh Cani, Blahkiuh dan Bongkasa 

 

Kecamatan Abiansemal, walaupun tidak merata di seluruh wilayah, di 

sebagian besar desa terdapat minuman tradisional yang sangat khas, yaitu 

tuak. Walaupun keberadaan minuman tuak ini adalah produk lokal 

pengetahuan tradisional masyarakat di wilayah itu secara turun-temurun. 

Hal ini dimungkinkan karena tersedianya pohon aren atau enau yang 

tumbuh subur di kebun-kebun belakang rumah warga dan tempat-tempat di 

sekitar aliran sungai yang jarang dimanfaatkan untuk lahan pertanian 

ataupun perumahan. Di samping itu, pengetahuan tradisional yang 

dimaksud adalah cara pengolahan sari atau nira yang keluar dari tangkai 

bunga pohon aren. Tidak hanya sekadar menyadap, tetapi terdapat juga 

proses fermentasi menggunakan lau dari sabut kelapa yang dikeringkan lalu 

dibersihkan dari remah-remahnya untuk membuat warna dan memperkuat 

rasa, juga bena, yaitu setengah sisa lau sebelumnya untuk mempercepat 

proses fermentasi. Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, proses 

panjang sebelum proses nuakin (‘pengambilan nira dari tangkai bunga’). Oleh 

karena itu, pengetahuan tradisional yang terdapat di dalamnya dapat 

dideskripsikan sebagai berikut, yang ditemukan atau diwakili di beberapa 

desa di Kecamatan Abiansemal.  

Identifikasi minuman tradisional di Desa Dauh Yeh Cani, Blahkiuh dan 

Bongkasa dapat dikatakan mewakili keberadaan tuak di Kecamatan 

Abiansemal. Di Desa Dauh Yeh Cani, sesuai penuturan I Wayan Sukarma (55 

tahun), Bandesa Adat Dauh Yeh Cani, menuturkan, “Di sini yang terkenal 

sejak dulu adalah minuman tuak. Ada juga pande besi masih tetap berjalan 

sampai sekarang tapi sudah jarang. Tuak-nya sangat terkenal di sini, banyak 

warga yang membuat dengan cara masih cara tradisional. Pohon jaka (aren) 

masih banyak di sini. Petani tuak sudah punya langganan (pamadat). Ada 

juga dari daerah Denpasar ngambil tuak di sini.” (Wawancara, 20 Juni 2024). 

Ia berharap potensi daerahnya dapat terlindungi hingga nanti, terutama 

pohon enau dan petani tuak tetap sejahtera.  

Sama halnya Desa Adat Blahkiuh. Desa ini juga sangat terkenal 

dengan minuman tuak-nya. Menurut Jero Bandesa Adat, Ir. I Gusti Agung 



116 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Ketut Sudaratmaja, MS (66 tahun), “Di Blahkiuh banyak tempat, rumah-

rumah, warung-warung menyediakan tuak. Dari siang sampai malam 

tempat-tempat itu selalu dipenuhi pamadat. Mereka sudah punya seka tuak 

(‘sekumpulan warga penggemar tuak produk dari seorang petani atau 

penjual’), kalau tidak seka tidak dikasi beli, walaupun punya banyak uang. 

Selain tuak, Blahkiuh juga terkenal dengan kuliner lawar Blahkiuh. 

Bumbunya berbeda dengan daerah lain.” (Wawancara 10 Mei 2024). Beliau 

juga memaparkan bahwa kebudayaan tradisional telah berperan sangat jauh 

dalam pembangunan, terutama tradisi karena mengandung nilai sosial-

religius. Begitu juga dengan tuak dan lawar sangat digunakan ketika 

pelaksanaan upacara keagamaan. Beberapa pedagang lawar yang terkenal di 

antaranya, Lawar Men Basung (Br. Delodpasar), Lawar Men Sudi (Br. 

Dlodpasar), Lawar Dadong Located (Br. Tengah), Lawar Dek Jog (Br. Tengah), 

Lawar Jik Tong (Br. Benehkawan). Beliau juga berharap pemerintah lebih 

memberikan perhatian dengan mengadakan acara-acara pameran kuliner, 

terlebih lomba-lomba. 

Begitu juga di Desa Bongkasa, Desa Adat Kutaraga, makanan dan 

minuman tradisionalnya sangat terkenal. Menurut I Ketut Nasib Wiriantara 

(50 tahun), seorang Kelian Banjar Kutaraga, “Bongkasa sudah dikenal 

dengan makanan dan minuman tradisional, terutama salah satunya 

minuman tuak. Sampai sekarang masih dilestarikan. Masyarakat sini sudah 

tahu dimana tuak yang enak.” (Wawancara 17 Juni 2024). Ia juga 

menuturkan bahwa pengetahuannya dalam pembuatan tuak diperolehnya 

secara turun-temurun. Bapak I Ketut Nasib Wiriantara juga menyatakan, 

“Sejak tahun 1999, saya belajar dari arahan orang tua. Prosesnya sangat 

panjang, dari memilih pohon jaka yang berbunga, membuat lau, ngayun 

(‘mengayun-ayunkan tangkai bunga enau’), noktok (‘mengetok-ngetok 

tangkai bunga’), sampai ngiris (‘mengiris tangkai bunga’), sampai keluar air, 

tuak. Itu bisa dua bulanan, baru bisa dapat tuak.” (Wawancara 17 Juni 

2024). Dari penuturannya, kendala yang dihadapi adalah saat musim hujan, 

karena air tuak terlalu banyak sehingga kadar alkohol dan rasanya 

berkurang karena seringkali air hujan masuk ke ember. Alat-alat tradisional 

senantiasa dipergunakan seperti pisau untuk mengiris tangkai bunga, 



117 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pemukul kayu, kelukuh (‘semacam kantong terbuat dari pelepah pinang 

untuk menampung sari atau air tuak’), dan danggul (‘tangga untuk naik 

pohoh enau’). Menurut penuturan Wiriantara, “Perbedaanya adalah dari cara 

memanen air niranya yang tradisional menggunakan pelepah pinang yang 

dikerucutkan untuk menampung air nira, sedangkan cara baru sudah 

mengunakan ember. Saya beruntung punya kebun isi pohon aren. Saya 

dengan istri juga memasarkan lewat media sosial. Akhirnya, berbagai 

kalangan masyarakat datang minum di sini. Di upacara pacaruan 

(‘persembahan bagi Bhutakala’) juga dipakai tetabuhan (‘cairan yang 

ditumpahkan ke tanah’).” (Wawancara 17 Juni 2024). Ia juga mengaku belum 

pernah mendapat perhatian khusus dari pemerintah. Oleh karena itu, ia 

berharap ada kebijakan yang memihak masyarakat juga adanya bantuan 

alat-alat produksi yang lebih aman dipakai daripada alat tradisional demi 

keselamatan kerja para petani tuak. 

 

Gambar 4.23 Pohon Aren dengan Danggul dan I Ketut Nasib Wiriantara 
dengan Produk Minuman Tradisional, Lau (‘sabut kelapa’) dan Kayu 

Pemukul (panoktokan) (Dokumentasi Tim Peneliti) 

Begitu juga di Banjar Kambang, Desa Bongkasa, terdapat minuman 

tradisional tuak. Menurut penuturan I Wayan Sudi (53 tahun), “Ciri khas 

kemurnian dari minuman tuak itu tersendiri. Tidak boleh dicampur air. Beda 

pembuat beda rasa. Saya masih berusaha meningkatkan produksi supaya 

lebih maksimal, karena ini warisan dari keluarga, dari orang tua. Saya punya 

kebun di belakang rumah berisi pohon aren. Banyak yang ke sini untuk 

minum, ada juga yang dijual lagi.” (Wawancara 17 Juni 2024). Ia juga 

mengaku bahwa produksi tuak akan berkurang atau menurun kualitasnya 

jika cuaca ekstrim.  Ia juga sangat yakin bahwa pengetahuan tradisional 

tentang pemanenan atau pembuatan minuman tuak akan sulit hilang karena 

 

 
 

 
 



118 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

banyak peminatnya, sepanjang petani dan penjualnya menjaga kualitas rasa 

dan masih terdapat pohon aren di kebun-kebun warta. Ia juga 

menambahkan, “Masih belum ada yang dilakukan oleh pemerintah yang 

berkaitan dengan tuak. Yang tiyang harapkan adalah perlunya penyediaan 

alat yang lebih modern dan perlunya melihat keadaan di lapangan 

masyarakat.” (Wawancara 17 Juni 2024). Pemerintah diharapkan turun 

melihat keadaan masyarakat dalam merawat sekaligus melakukan kegiatan 

dalam rangka merawat pengetahuan tradisional, khususnya dalam 

pembuatan minuman tuak. 

6.  Minuman Tradisional di Desa Adat Taman 

 Di Desa Adat Taman juga terdapat minuman tradisional berupa tuak. 

Tuak adalah minuman alami dari air nira pohon aren yang difermentasikan 

dengan serabut kelapa yang dijemur atau bisa di sebut lau. Proses di pohon 

aren awalnya batang bunganya dipukul-pukul dan diayun-ayunkan selama 

2 bulan pagi dan sore, kalau bunganya sudah mulai mekar dan agak layu 

baru dipotong batang bunganya supaya keluar air nira. Setelah itu dicek pagi 

dan sore untuk memastikan air niranya menetes, apabila tidak menetes diiris 

di bagian yang sudah layu. Biasanya pengirisan ini dilakukan 3 hari sekali 

atau saat hari pasah dalam kalender Bali. Dahulu Air nira ditampung di 

kelukuh (wadah yang terbuat dari pelepah pinang) tapi sekarang sudah 

diganti dengan ember karena lebih tahan lama. Rata-rata dapat 15 botol tuak  

per hari dalam satu pohon. Di Desa Adat Taman tuak tidak hanya minuman 

tradisional, tetapi menjadi budaya karena warga  secara turun-temurun 

gemar mengkonsumsi tuak. 

7. Konsep dan Filosofi Tri Hita Karana oleh I Gusti Ketut Kaler di Desa 
Adat Blahkiuh 

 

I Gusti Ketut Kaler merupakan sosok di balik konsep Tri Hita Karana 

yang telah mendunia. Istilah dan rumusan Tri Hita Karana awalnya muncul 

sekitar tahun 1968, dalam suatu pertemuan tokoh-tokoh Agama Hindu di 

Perguruan Dwijendra Denpasar. Pada tahun 1968 tersebut, masyarakat Bali 

masih trauma dengan peristiwa G30S PKI, yang nyaris membawa perpecahan 

horizontal. Para tokoh Hindu saat itu sepakat mencari cara atau rujukan 

untuk dapat menyatukan kehidupan masyarakat Bali. Selanjutnya dalam 



119 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

suatu seminar di Fakultas Sastra Universitas Udayana tahun 1969, rumusan 

Tri Hita Karana yang meliputi; Parhyangan, Palemahan dan Pawongan 

disampaikan oleh I Gusti Ketut Kaler sebagai pembicara, yang saat itu 

berdinas di Urusan Hindu dan Budha Kantor Agama Provinsi Bali. Sejak saat 

itu kemudian konsep Tri Hita Karana mulai menjadi populer. 

 

4.5. Pemetaan Ritus di Kecamatan Petang dan Abiansemal 

 

Gambar 4.24 Pemetaan Ritus 

Ritus merupakan sebuah tindakan seremonial yang ditemukan dalam 

upacara-upacara keagamaan. Tindakan ini tertata dengan baik, disesuaikan 

dengan sistem kepercayaan masyarakat. Ritus dalam penelitian-penelitian 

keagamaan biasanya dibagi menjadi tiga yakni ritus peralihan yang 

berhubungan dengan tindakan ritual untuk perubahan status seseorang 

ketika melalui tahapan-tahapan kehidupan, ritus peribadatan yang 

tercermin dalam kegiatan atau tindakan peribadatan kolektif, dan ritus 

devosi yakni tindakan ritual yang lebih bersifat personal seperti berdoa, 

merapalkan mantra, dan yang lainnya.  

Menurut Van Gennep dalam buku The Rites of Passage (1977), ritus 

tidak hanya berhubungan dengan prosesi keagamaan, melainkan juga 

prosesi hidup sebagai masyarakat. Biasanya ritus yang berhubungan dengan 

kehidupan masyarakat masih dilakukan oleh masyarakat adat dan 



120 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

masyarakat suku di Indonesia, seperti ritus penyambutan tamu, ritus 

pergantian pemimpin dan sebagainya.  

Ritus memiliki beragam fungsi, selain sebagai media bagi komunitas 

atau masyarakat untuk merefleksikan atau memaknai kehidupannya, ritus 

juga punya fungsi menjaga keseimbangan kosmos, baik itu bhuwana agung 

atau makrokosmos, maupun bhuwana alit atau mikrokosmos. Ekspresi 

masyarakat dalam ritual merupakan media untuk memahami bagaimana 

mereka berpikir, bertindak, dan atas dasar apa mereka berpikir dan 

bertindak demikian. Sederhananya, melalui ritus, seseorang bisa memahami 

keyakinan dan kebudayaan masyarakat. 

Berdasarkan pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan, ritus diartikan sebagai tata cara pelaksanaan 

upacara atau kegiatan yang didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan 

oleh sekelompok masyarakat secara terus-menerus, dan diwariskan kepada 

generasi berikutnya, seperti misalnya berbagai perayaan, peringatan 

kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian, dan ritual kepercayaan 

beserta perlengkapannya. Jika melihat pengertian ritus dalam Undang-

Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, ternyata 

melingkupi tiga jenis ritus yang dimaksud yakni ritus peralihan, ritus 

peribadatan dan ritus devosi. Dalam penelitian ini, pemetaan ritus yang 

dimaksud berhubungan dengan sistem ritual dalam masyarakat Hindu di 

Bali yakni Panca Yadnya yang terdiri dari Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, 

Rsi Yadnya, Bhuta Yadnya, dan Pitra Yadnya. Berikut hasil pemetaan ritus 

di Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung. 

4.5.1 Ritus di Kecamatan Petang 

1. Desa Adat Jempanang 

Desa Adat Jempanang, Desa Belok/Sidan, Kecamatan Petang 

memiliki ritus yang disebut Maklaci. Ritus ini termasuk dalam kategori 

Manusa Yadnya, karena dilaksanakan setelah acara pernikahan di 

Desa Adat Jempanang. Sarana ritual yang digunakan berupa dua ekor 

babi dengan bulu berwarna bebas, namun beratnya harus 70 kg ke 

atas, daun kebasih sebanyak 1005 lembar. Ritual ini dilaksanakan 



121 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

oleh krama banjar adat di Desa Adat Jempanang, serta keluarga 

pengantin baik pria maupun wanita. Ritus ini telah dilakukan secara 

turun-temurun dari leluhur di Desa Adat Jempanang dan sampai saat 

ini masih dilakukan. Jika ada masyarakat, terutama laki-laki yang 

menikah namun tidak melaksanakan ritus ini, maka pasangannya 

yang menikah ke Jempanang tidak diperbolehkan memasuki Pura di 

Desa Adat Jempanang.  

2. Desa Adat Bon  

Desa Adat Bon, Desa Belok Sidan, Kecamatan Petang memiliki 

ritus Manusa Yadnya yang berhubungan dengan pergantian 

kepemimpinan di desa adat tersebut. Ritus itu dinamakan Bakti 

Pangelad. Ritus ini dilakukan setiap pergantian pemimpin di Desa Adat 

Bon, seperti Pamangku, Bandesa Adat, Kelian dan yang lainnya. Para 

pemimpin Desa atau Bandesa Adat yang telah usai menjabat memiliki 

kewajiban menghaturkan seekor babi dengan berat minimal 1 kwintal 

di Bale Agung, rempah-rempah untuk di Pura Puseh, Pura Dalem, Pura 

Melanting, dan di Balai Banjar. Ritus ini akan diselesaikan oleh 

Pamangku pura setempat. Ritus bakti pangelad ini telah dilakukan 

secara turun-temurun. Masyarakat meyakini, jika bakti pangelad tidak 

dilaksanakan, maka ketika para pemimpin desa tersebut meninggal, 

keturunannya akan terkena dampak dan harus melunasi hutang yang 

belum dibayar oleh almarhum. Artinya, jika pemimpin desa tidak 

melaksanakan ritual tersebut, keturunannya yang akan membayar 

hutang ritualnya.  

3. Desa Adat Sulangai 

Desa Adat Sulangai, Desa Sulangai, Kecamatan Petang memiliki 

ritus Bhuta Yadnya yang disebut Namonang. Ritus ini biasanya 

dilaksanakan di Pura Dalem Cungkub dan di perempatan Desa Adat 

Sulangai. Menurut Bandesa Adat Sulangai, I Wayan Lastra (61 tahun), 

kata Namonang sendiri artinya menemukan atau mendapatkan, 

masyarakat di Desa Adat Sulangai juga mengartikan sebagai 

pembersihan. Sarana yang digunakan dalam ritus Namonang ini yakni 

binatang godel, beralaskan ayam brumbun, dan banten pacaruan. 



122 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Dalam pelaksanaan ritus ini, Pamangku berperan sebagai pemimpin 

upacara ritual disaksikan oleh masyarakat desa. Macaru Namonang 

dilaksanakan saat menjelang piodalan di Dalem Cungkub. Pacaruan 

dilaksanakan sebelum piodalan. Sebelum penyimpenan, pacaruan 

Namonang ini juga dilaksanakan di perempatan. Tujuan dari 

pelaksanaan ritus Namonang ini untuk membersihkan atau 

mempurifikasi desa. Apabila ritus ini tidak dilaksanakan, resikonya 

adalah masyarakat dilanda gerubug (wabah penyakit). Inilah sebabnya, 

masyarakat di Desa Adat Sulangai meyakini bahwa ritus Namonang ini 

sebagai bagian dari pembersihan desa agar masyarakat terhindar dari 

wabah penyakit.  

 

Gambar 4.25 Pura Dalem Cungkub tempat dilaksanakannya ritus 

Namonang. 

4. Desa Adat Kiadan  

Di Desa Adat Kiadan, Desa Pelaga, Kecamatan Petang terdapat ritus 

yang dinamai Perang Untek. Ritus ini dilaksanakan di Pura Puseh dan 

Pura Taman Beji Desa Adat Kiadan. Menurut Bandesa Adat Kiadan, I 



123 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Nyoman Laba (54 tahun) Perang Untek merupakan proses yang 

melengkapi sebuah ritual subak yang diperingati setiap Purnama Sasih 

Kepitu (sekitar bulan Desember-Januari) di Pura Taman Beji. Ini 

dilakukan oleh sekaa teruna dan daha yang menyimbolkan pertemuan 

purusa dan pradana. Sarana yang digunakan yakni untek/penek 

(sebagai lambang pradana) dan tumpeng (sebagai lambang purusa). 

Jumlah untek penek 555 biji karena tempatnya di timur, sedangkan di 

utara warna kuning jumlah tumpeng 777 sesuai dengan urip dari arah 

mata angin. Untek-nya dipegang oleh pradana dan tumpeng dipegang 

purusa. Setelah melakukan Perang Untek malamnya dilakukan prosesi 

ritual yang bernama Upakara Neduh yang bermakna untuk 

memberikan suatu pemujaan kepada Ida Bhatara sebagai bentuk 

syukur sudah diberikan hasil bumi. Besok paginya ada ritual mapurwa 

(gerak memutar mengikuti arah jarum jam) yaitu membawa penek ke 

Pura Puseh yang sudah dilengkapi banten. Penek ini dibawa oleh 

seluruh warga masyarakat. Setelah prosesi tersebut, tirta yang 

diperoleh digunakan untuk seluruh masyarakat dan dibagikan kepada 

semua masyarakat untuk dipercikkan ke subak masing-masing 

sebagai bentuk syukur atas segala hasil dari bumi. Ritus ini dipercaya 

untuk memohon kesuburan alam semesta, jika tidak dilaksanakan, 

diyakini hasil panen akan gagal.  



124 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.26 Buku tentang Perang Untek di Desa Kiadan 

5. Desa Adat Kiadan  

Selain ritus Perang Untek, di Desa Adat Kiadan juga terdapat ritus 

Nyaeb. Dalam ritus Nyaeb ini masyarakat membawa pisau ke Pande 

untuk ditajamkan. Prosesi Nyaeb ini digunakan untuk memberikan 

kekuatan kepada Ibu Pertiwi agar dapat memberikan kesuburan. 

Korbannya adalah anak banteng betina yang disebut sampi biang 

kebang (anak sapi yang masih muda) diolah sedemikian rupa dicari 

tulang belulangnya. Setelah proses upacara dimulai dihidupkan api 

berisi olahan daging dengan darah kemudian disiram dengan air. 

Kurang lebihnya sama dengan proses Nyaeb pisau di Pande. Ritus yang 

dilaksanakan tiap Sasih Katiga ini masih dilestarikan oleh krama Desa 

Adat Kiadan. Masyarakat meyakini, jika ritus ini tidak dilaksanakan, 

maka berdampak pada kesuburan tanah di desa Kiadan.  

6. Desa Adat Pangsan  

Desa Adat Pangsan, Desa Pangsan, Kecamatan Petang memiliki 

ritus tergolong Dewa Yadnya yakni Ngelampad. Ritus Ngelampad ini 

dilaksanakan setiap bulan, tepatnya saat Purnama. Ritus ini 



125 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

melibatkan daha truna (sebutan untuk anak muda laki-laki) dan 

kakembang (sebutan untuk anak perempuan yang belum menstruasi). 

Mereka yang mengikuti ritus ini bertugas mengumpulkan sayur-

sayuran yang akan diolah oleh daha truna dan kakembang untuk 

dijadikan lampad. Lampad itu adalah sarana utama untuk ritus ini, di 

mana lampad itu berisikan aneka sayur dan juga nasi yang sudah 

diolah seperti lawar, base, pakis, dll. Kemudian lampad yang sudah 

jadi akan dihaturkan ke pelinggih Pura, diupacarai dan selanjutnya di- 

lungsur, lalu dibagi kepada daha truna dan kakembang. Menurut Ida 

Bagus Gede Surya Darma (40 tahun), Bandesa Adat Pangsan, ritus 

Ngelampad ini telah diwarisi oleh tetua di Desa Pangsan secara turun- 

temurun. Dilihat dari pelaksanaannya, dapat dimaknai bahwa ritus ini 

merupakan wujud bakti para daha truna dan kakembang kepada Ida 

Bhatara di Desa Pangsan. Selain itu, secara sosiologis ritus ini memiliki 

fungsi membangun kebersamaan anak-anak muda di Desa Adat 

Pangsan. 

4.5.2 Ritus di Kecamatan Abiansemal 

1. Ritus Mabiasa di Desa Adat Jempeng 

Desa Adat Jempeng, Desa Jempeng, Kecamatan Abiansemal, 

tepatnya di Banjar Jempeng, memiliki ritus Dewa Yadnya yang unik. 

Nama ritus tersebut yakni Mabiasa. Sesuai informasi yang diberikan 

Bandesa Adat Jempeng, I Ketut Jana (58 tahun) ritus ini dilaksanakan 

setiap dua tahun sekali, pada purnama kapat, bulan Oktober, tepat 

saat piodalan di Pura Puseh Desa Adat Jempeng. Tempat pelaksanaan 

ritus yakni di utama mandala Pura Puseh Desa Adat Jempeng. Pada 

pelaksanaan ritus Mabiasa ini memilih dua orang penari laki-laki dan 

menggunakan sarana tombak.  

Cara pelaksanaan ritus Mabiasa ini yakni satu tombak dipegang 

oleh satu orang, kemudian orang yang memegang tombak tersebut 

duduk di masing-masing tempat membentuk persegi empat. Kemudian 

pamangku akan memilih penari yang akan menari mengelilingi 

tombak. Dipilihnya para penari tersebut bukan atas kehendak dari 



126 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

sang pamangku, melainkan kehendak dari sesuhunan yang ber-stana 

di Pura Puseh Desa Adat Jempeng. Dua orang penari yang dipilih akan 

mengelilingi tombak sebanyak tiga kali. Ritus Mabiasa diyakini sebagai 

simbolik dari rasa senang, kegembiraan dari masyarakat karena 

upacara Dewa Yadnya yang dilaksanakan sudah berjalan dengan 

lancar tanpa hambatan berarti. Sampai survei ini dilakukan, ritus 

Mabiasa ini masih dilestarikan oleh masyarakat Desa Adat Jempeng.  

2. Ritus Geger Singasari di Desa Adat Blahkiuh 

Desa Adat Blahkiuh, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal, 

tepatnya di Banjar Tengah Blahkiuh, memiliki ritus yang masuk dalam 

kategori Dewa Yadnya yang dilaksanakan di Pura Kahyangan Jagat 

Luhur Giri Kusuma. Ritus ini dikatakan unik karena melibatkan 

pementasan seni kolosal bernuansa magis dan religius yang 

mengangkat judul “Geger Singasari”. Pagelaran seni kolosal dalam 

pelaksanaan ritual Dewa Yadnya di Desa Adat Blahkiuh, melibatkan 

seluruh komponen masyarakat Blahkiuh. Pada saat itu, semua 

Tapakan Barong dan Rangda termasuk Tapakan Barong Landung dari 

masing-masing Pura Dalem di Desa Adat Blahkiuh tedun masolah dan 

napak pertiwi.   

Pagelaran seni bertajuk Geger Singasari ini digelar bertepatan 

dengan purnama kapat. Dramatari Geger Singasari mengisahkan asal 

mula Desa Blahkiuh yang dulunya bernama Singasari. Diceritakan, 

persekutuan lewat perkawinan Singasari dengan Ayunan 

menyebabkan amarah Cokorde Blambangan Mengwi, sehingga 

Singasari diserang pada saat itu. Karena Raja Singasari seorang 

Ksatria yang menegakkan dharma sehingga bala tentara Mengwi susah 

menghadapi bala tentara Singasari. Kesusahan rakyat Singasari terasa 

saat I Gusti Agung Singasari gugur di Payangan saat membantu 

Payangan menghadapi serangan Ida Cokorde Anom dari Bangli. Dalam 

masa tanpa pemimpin, rakyat Singasari lagi diserang oleh Cokorde 

Tapesan dari Mambal yang dibantu oleh I Gusti Ngurah Rawuh dari 

Abiansemal yang membuat kehidupan masyarakat Singasari semakin 



127 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

susah (kewuh). Bersamaan dengan itu muncul istilah Bala-Kewuh 

yang kemudian menjadi Blahkiuh. 

3. Ritus Ngerebeg Matiti Suara di Desa Adat Blahkiuh  

Selain ritus yang mementaskan tari kolosal Geger Singasari, 

Desa Adat Blahkiuh juga memiliki ritus unik yang lain yakni Ngerebeg 

Matiti Suara. Ritus ini dilaksanakan pada Umanis Kuningan dan sudah 

ada sejak kerajaan Singasari sekitar abad ke 17. I Gusti Agung Ketut 

Sudaratmaja selaku Bandesa Adat Blahkiuh menuturkan, tradisi ini 

rutin dilakukan secara bergilir oleh Banjar Adat yang ada di Desa Adat 

Blahkiuh setiap Umanis Kuningan.  

Ngerebeg bermula sebagai bentuk perayaan kerajaan serta pawai 

pasukan untuk menunjukkan kekuatan. Sebelum dilaksanakan pawai 

pasukan kerajaan, dimohonkan Tirta Pasupati di Pura Luhur Giri 

Kusuma untuk menambah kekuatan magis dari senjata yang 

digunakan. Kemudian pasukan bergerak mengelilingi pura sebanyak 

tiga kali untuk menetralisir kekuatan negatif lingkungan desa. Tradisi 

ini terus berlanjut sampai sekarang yang disebut dengan Ngerebeg. 

Senjata yang dibawa tidak hanya pusaka pura (dulu pusaka kerajaan) 

tetapi juga pusaka yang dimiliki masyarakat atau setidaknya tombak 

atau bambu runcing. Tiga tahun terakhir Ngerebeg ini ditambah 

dengan Matiti Suara yaitu membaca komitmen agar tetap bakti kepada 

Ida Bhatara yang berstana di Pura Luhur Giri Kusuma sebagai sumber 

kesejahteraan. Karena dalam Purana disebut kalau Pura Luhur Giri 

Kusuma dilupakan masyarakat akan hidup susah. Pesan ini yang 

disampaikan dalam Matiti Suara. 

4. Ritus Pengelukatan di Desa Adat Sangeh  

Desa Adat Sangeh, Desa Sangeh, Kecamatan Abiansemal, 

terdapat ritus pengelukatan di Pura Puncak Sari Pancoran Solas 

Taman Mumbul. Ritus penglukatan ini memiliki sejarah tersendiri, 

yakni pada masa Kerajaan Mengwi, Raja Mengwi sempat melakukan 

meditasi di Beji Taman Mumbul. Masyarakat meyakini beji Taman 

Mumbul sebagai tempat menyucikan atau membersihkan diri. Ada dua 

lokasi pengelukatan yakni di sebelah utara dikhususkan untuk 



128 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

penyucian Ida Sasuhunan Desa yang meliputi sekitar Sangeh, 

sementara di sebelah selatan dikhususkan untuk umat Hindu atau 

para pamedek yang datang untuk membersihkan dan menyucikan diri 

lahir dan bathin.  

5. Ritus Tabuh Rah di Banjar Gumasih, Desa Adat Mambal  

Di Banjar Gumasih, Desa Adat Mambal, Desa Mambal, 

Kecamatan Abiansemal terdapat ritus tabuh rah yang dilaksanakan 

setiap piodalan di Pura Batur Ning, pada sasih kapat, di pasah. Saat 

itu, Ida Bhatara nyejer selama 13 hari  yaitu piodalan sehari, ngemban 

sehari, dan pelaksanaan tabuh rah selama 11 hari. Sebelum tabuh rah 

tersebut dilaksanakan ada upacaranya yaitu pertama atur piuning, 

setelah itu maadu aduan tingkih, pangi, kelapa, dan terakhir adu-

aduan ayam. Saat adu-aduan ayam, darah ayam yang kalah tersebut 

dipercikkan ke semua pelinggih yang berada di Pura Batur Ning. 

Setelah  tabuh rah dilaksanakan di Natar Pura, dilanjutkan tabuh rah 

di jaba pura atau di kalangan yang berada di Pura Batur Ning. Ayam 

pertama yang kalah atau cundang-nya di bawa ke Jeroan Pura Batur 

Ning. Selanjutnya ada upacara khusus di arena tabuh rah tersebut 

yaitu semua upakara yang dipakai saat piodalan diambil misalkan 

seperti cenigan, lamak, kemudian dibakar lalu dibentuk berupa ayam. 

Setelah itu ditanam di kalangan tersebut.   

6. Banjar Umah Anyar Desa Adat Mambal 

Di Desa Adat Mambal, Desa Mambal, tepatnya di Banjar Umah 

Anyar, terdapat ritus Dewa yadnya yang disebut Perang Tipat. Ritus 

ini dilaksanakan saat malam pangerupukan, sehari sebelum Nyepi, 

pada Tilem Sasih Kesanga. Tempat pelaksanaannya yakni di Jaba Pura 

Bale Agung. Semua umat Hindu di Banjar Umah Anyar terlibat dalam 

ritus ini. Tujuan pelaksanaan ritus ini yakni untuk kesuburan 

tanaman di sawah. Setelah melakukan perang tipat, umat Hindu 

krama Banjar Umah Anyar akan mengambil tipat tersebut lalu dibawa 

ke sawah masing-masing. Ritus ini masih dilaksanakan, setidaknya 

saat tim surveyor melakukan observasi dan wawancara. Ada 

kepercayaan di masyarakat jika ritus ini tidak dilaksanakan, akan 



129 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

berdampak pada kesuburan pertanian, begitu juga menyebabkan mara 

bahaya dalam kehidupan masyarakat. 

7. Ritus Nedunang Barong Sakti di Desa Adat Sibanggede 

Desa Adat Sibanggede, Desa Sibanggede, Kecamatan 

Abiansemal, tepatnya di Banjar Srijati terdapat salah satu ritus Dewa 

yadnya yang dilaksanakan secara turun-terumun. Ritus tersebut 

yakni Nedunang Barong Sakti. Ritus ini dilaksanakan di Griya Teges 

dan di Pura Dalem Sibanggede. Ritus ini dilaksanakan didasari atas 

kepercayaan masyarakat di Desa Sibanggede bahwa barong tersebut 

memiliki kesaktian, sehingga jika di desa ini terjadi mara bahaya, 

gerubug, dan munculnya berbagai penyakit, maka tapakan sasuhunan 

Barong Sakti ini akan ditedunkan.  

Setiap Barong Sakti tedun dilakukan ritual panyamblehan kucit 

butuan. Punggalan hasil panyamblehan tersebut diletakkan di pura. 

Seluruh masyarakat di Desa Sibanggede dan para pamangku terlibat 

dalam ritus Barong Sakti ini.  Ritus ini didasari atas cerita bahwa ada 

seorang di Griya Gede pergi ke Dalem Meranggi di Sibangkaja, tetapi 

pada saat itu belum bernama Sibangkaja, membuat 1 punggalan 

barong. Barong pertama dibuat agak miring (kepalanya, matanya) lalu 

dibuang karena tidak sesuai dengan bentuk barong pada umumnya. 

Saat dibuang sampai di daerah Gianyar lalu diambil oleh seseorang 

yang berasal dari Gianyar di Dalem Brungkut. Barong kedua dibuat 

kembali. Hanya saja punggalan barong tersebut terlalu besar dari 

barong pada umumnya, lalu kembali dibuang sampai di Tukad Panti, 

lalu diambil oleh seorang pamangku lalu dilinggihkan di Griya Teges. 

Barong ketiga yang dibuat barulah sempurna sehingga ditaruh 

di Pura Dalem. Setiap Barong tersebut malancaran (Griya Teges) lalu 

kembali ke Griya Pamogan pasti banyak berdatangan kucit butuan. 

Oleh sebab itu setiap Ida tedun harus dilakukan panyamblehan kucit 

butuan agar tidak bangun atau berdiri, sehingga punggalan-nya saja 

yang ditaruh di pura. Masyarakat setempat mempercayai Ida Barong 

Sakti pernah berjalan sendiri. Kepercayaan masyarakat di Sibanggede 

sangat tinggi terhadap Barong Sakti ini, sehingga jika desa ini terjadi 



130 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

apa-apa maka tapakan sesuhunan Barong Sakti ini di-tedun-kan. 

Patapakan Barong Sakti ini juga berfungsi mempersatukan masyarakat 

Sibanggede. 

8. Ritus Ida Sasuhunan Paksi dan Kulkul Desa di Desa Adat Ayunan 

Di Desa Adat Ayunan, Desa Ayunan, Kecamatan Abiansemal 

terdapat ritus Dewa yadnya yakni Ida Sasuhunan Paksi dan Kulkul 

Desa. Ritus ini biasanya dilaksanakan di Pura Desa dan Pura Puseh 

Desa Adat Ayunan. Ritus ini memiliki keunikan, ketika Ida Sasuhunan 

ngeluwur, beliau akan mapenggal, topeng dan badan beliau dipisahkan 

oleh masyarakat. Banten yang digunakan sebagai sarana upakara-nya 

yakni pejati, banten panebasan, ayam dengan warna bebas, ayam kecil 

dijadikan panyamblehan. Ritus ini dilaksanakan pukul 12.00 Wita—

tempat tengah malam. Menurut I Made Losi (75 tahun), pamangku 

Pura di Desa Adat Ayunan, ritus ini memiliki asal-usul. Dahulu 

sesuhunan berupa paksi ini dimiliki oleh sekelompok masyarakat, 

kemudian tidak dirawat, akhirnya terjadi gerubug, masyarakat 

menderita berbagai macam penyakit. Akhirnya dicari tahu penyebab 

peristiwa tersebut, yang tiada lain adalah ada topeng yang berupa 

paksi yang tidak terawat. Masyarakat di Desa Adat Ayunan meyakini 

Sesuhunan Paksi itu memiliki kekuatan gaib yang bisa membantu 

warga desa.   

Selain Sasuhunan Paksi, kulkul desa juga dianggap memiliki 

kekuatan, terutama untuk mengobati penyakit gendongan atau 

bengkak pada leher. Biasanya, warga yang meminta obat 

menghaturkan tipat kelanan dan canang sari. Ida Sasuhunan Paksi 

akan malancaran keliling desa saat pertengahan Galungan dan 

Kuningan. Beliau akan ngelawang keliling desa dan masyarakat akan 

menghaturkan canang sari, sesodan dan yang lainnya. Beliau akan 

menari di setiap lawang pintu rumah masyarakat di Desa Adat Ayunan. 

9. Ritus Nangluk Merana di Desa Adat Taman 

Desa Adat Taman, Desa Taman, Kecamatan Abiansemal memiliki 

satu ritus sakral yakni nangluk merana. Ritus ini dilaksanakan pada 

sasih kaenem. Sesuai informasi yang diberikan oleh Bandesa Adat 



131 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Taman, I Made Tantra, saat ritus ini dilaksanakan, semua palawatan 

Barong dan Rangda di Desa Adat Taman tedun keliling desa. Pada 

setiap pertigaan dan perempatan dilaksanakan upacara pecaruan. 

Ritus ini berfungsi untuk tolak bala atau agar tidak ada penyakit atau 

hama tanaman yang masuk ke desa. Selain itu, ritus ini juga 

berhubungan dengan kesuburan. 

4.6. Pemetaan Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang dan 
Abiansemal 

 

Gambar 4.27 Pemetaan Teknologi Tradisional 

4.6.1 Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang 

1. Desa Adat Nungnung 

I Wayan Suena adalah seorang pakaseh yang berasal dari Desa Adat 

Nungnung. Ia menuturkan bahwa di daerahnya masih terdapat teknologi 

tradisional, yakni alat pengolahan sawah. Ia juga menerangkan bahwa alat 

seperti lampit sudah jarang digunakan, meskipun ia mengakui bahwa masih 

ada masyarakat yang menggunakannya. Kini kebanyakan orang 

menggunakan traktor karena lebih efisien. Namun ia berharap agar 

pemerintah menyediakan tempat untuk menyimpan alat-alat tradisional 

tersebut.  

2. Desa Adat Sulangai 

I Wayan Yudana dari Desa Sulangai, menerangkan bahwa di 

tempatnya terdapat teknologi berupa alat pengolahan sawah. Ketua pakaseh 



132 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

ini menerangkan juga alat tradisional seperti lampit masih digunakan di 

beberapa tempat. Hal itu karena tempat tersebut susah dijangkau dan sulit 

membawa traktor ke tempat itu. Pemerintah sebenarnya sudah 

memperhatikan dengan memberikan alat pertanian berupa traktor dan 

dores. Keterangan Yudana yang menarik ialah bahwa petani saat ini 

didominasi oleh orang yang sudah tua di atas 50 tahunan. Sementara 

generasi muda atau penerus bahkan tidak ada yang mau untuk jadi petani. 

Penghasilan petani pun bersifat musiman jadi harus menunggu lumayan 

lama. Maka dari itu ada isu-isu nanti akan ada sistem dari pemerintah untuk 

memberikan gaji kepada para petani agar petani tidak punah. 

4.6.2 Teknologi Tradisional di Kecamatan Abiansemal 

1. Desa Adat Jempeng 

Di Desa Adat Taman, masih terdapat teknologi tradisional berupa 

sistem irigasi. Sayangnya beberapa alat pendukung sistem ini tidak lagi 

digunakan. Adapun alat-alat yang dimaksud yakni lampir, manala, uga, dan 

pecut. Menurut I Ketut Jana (58 tahun) alat-alat itu tidak lagi digunakan 

karena telah beralih ke mesin modern. Selain itu, persoalan lain yang 

dihadapi oleh sistem irigasi adalah debit air yang semakin kecil. Menurut 

keterangan informan, pemerintah dalam hal ini sudah memberikan bantuan 

berupa perbaikan saluran-saluran air. Umumnya masyarakat berharap agar 

debit air ini dapat dinaikkan dan saluran-saluran air yang bocor dapat 

diperbaiki.  

2. Desa Adat Taman  

Bandesa Adat Taman, yakni I Made Tatra, menyebutkan bahwa di 

daerahnya masih terdapat teknologi tradisional yakni sistem irigasi yang 

disebut Subak. Meskipun memang masih eksis, pelaku di bidang ini makin 

berkurang. Menurut Tantra, teknologi ini patut dilestarikan. Pandangan itu 

didasarkan pada pelestarian kebudayaan, bukan atas dasar pertimbangan 

ekonomi. Di dalam teknologi irigasi, Tantra menyatakan bahwa ada alat-alat 

seperti panampad dan kikis yang umumnya digunakan. Panampad masih 

digunakan sampai saat ini, sedangkan kikis tidak. Hal itu terjadi karena telah 

digantikan oleh alat-alat modern. Sehingga Tantra juga berpendapat keadaan 



133 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

subak sangat memprihatinkan. Ia berharap agar ada pengembangan saluran 

irigasi. 

3. Desa Karang Dalem 

I Wayan Supartana menginformasikan bahwa di daerahnya terdapat 

teknologi berupa sistem irigasi. Di dalam sistem ini digunakan alat-alat 

seperti tambah atau cangkul. Menurutnya alat ini masih digunakan sampai 

sekarang. Namun ada juga alat-alat yang tidak lagi digunakan seperti 

tenggala dan lampit. Alat-alat itu tidak digunakan lagi karena gagal bersaing 

dengan alat-alat modern. Bila masyarakat tidak beralih, maka mereka akan 

tertinggal. Sehubungan dengan itu, ia berharap agar ada bantuan pemberian 

traktor dan bibit unggul. Selain itu ia juga berharap agar pemerintah 

memberikan bantuan berupa pembaharuan alat-alat tradisional. 

Menurutnya yang paling penting sebagai tugas pemerintah adalah tidak 

memberikan ijin pembangunan di wilayah subak yang produktif serta 

dipersulit perijinan para pengembang itu.  

4. Desa Adat Blahkiuh 

I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja sebagai Bandesa Adat Blahkiuh 

menyatakan bahwa di tempatnya terdapat teknologi berupa pande besi, obat-

obatan, pertanian, emas, perak, dan juga ada teknologi tenun. Beberapa dari 

teknologi yang sudah disebutkan tadi masih digunakan. Alat-alat lainnya 

yang masih digunakan oleh masyarakat seperti pisau, semat, streples dan 

lain-lain.  

5. Desa Adat Samu 

Gusti Ngurah Wiratra, Bandesa Adat Samu, menyatakan bahwa di 

wilayahnya terdapat alat atau teknologi tradisional pengolahan sawah. 

Namun menurutnya, pengolahan sawah dengan alat-alat tradisional itu 

kurang cepat. Ia berharap agar pemerintah melakukan sosialisasi dan lebih 

memperhatikan desa yang baru.  

6. Desa Adat Sangeh 

Pande Made Sutata adalah seorang pengrajin. Tepatnya ia adalah 

seorang pengerajin pandai besi. Menurutnya, di wilayah tempat tinggalnya 

terdapat teknologi tradisional untuk pengolahan sawah. Ia juga menyebutkan 

teknologi lain bernama tulup atau sumpit. Alat ini masih digunakan, 



134 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

terutama pada upacara yadnya. Menurutnya, karena alat-alat itu dibuat oleh 

pande besi, maka pada umumnya masyarakat sangat membutuhkan 

keberadaan seorang pandai besi. Desa ini juga memiliki alat khusus yakni 

wewalung. Ia berharap agar pemerintah mengadakan pembinaan kepada 

pandai besi-pandai besi untuk mengembangkan pengetahuan. Ia juga 

mengusulkan agar dilakukan pameran untuk melihat bagaimana hasil 

produksi pandai besi di Kabupaten Badung.  

 

Gambar 4.28 Pande Besi di Desa Adat Sangeh 

7. Desa Adat Jagapati 

Bandesa Adat Jagapati, I Wayan Suardana menginformasikan bahwa 

di daerahnya dahulu terdapat teknologi pengolahan sawah tradisional. Salah 

satu alat itu ialah tenggala. Namun kini sudah tidak digunakan lagi karena 

sudah diganti dengan traktor. Ia berharap agar pemerintah memberikan 

bantuan berupa alat pertanian, pupuk dan bibit.  

8. Desa Adat Kutaraga 

I Gusti Ngurah Oka Arsawijaya adalah Bandesa Adat Kutaraga. Ia 

menerangkan bahwa di Kutaraga terdapat teknologi tradisional berupa 

sistem irigasi. Adapun alat-alat tradisional yang digunakan ialah cangkul, 

lampit, tenggala, dan tulud. Tenggala kini sudah tidak digunakan lagi karena 

telah diganti dengan traktor.  

 

 



135 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

9. Desa Adat Bongkasa 

Ida Bagus Gede Sujia Pradanta memberikan keterangan mengenai 

teknologi tradisional di Desa Adat Bongkasa. Bandesa Adat ini menerangkan 

bahwa di tempatnya terdapat sistem irigasi. Alat tradisional yang 

diketahuinya ialah tenggala dan lampit. Namun alat-alat itu tidak digunakan 

lagi karena telah diganti dengan traktor. Ia mengharapkan bantuan dari 

pemerintah berupa dana perawatan dan subsidi pupuk agar tidak dibatasi.  

10. Desa Adat Sibanggede 

I Nyoman Surianta adalah Bandesa Adat Sibanggede. Menurut 

keterangannya, salah satu alat tradisional yang ia gunakan ialah alat 

komunikasi tradisional. Alat yang ia maksud adalah Kulkul Pajenengan 

Sangkur. Masyarakat percaya bahwa kentongan ini dapat berbunyi sendiri 

bila terjadi sesuatu di Desa Sibanggede sehingga, bila kentongan ini 

berbunyi, masyakat Sibanggede harus waspada.  

11. Desa Adat Selat 

I Gusti Ngurah Bagiasta adalah seorang pakaseh di Desa Adat Selat. Ia 

menyatakan bahwa di tempatnya terdapat teknologi tradisional berupa alat 

pengolahan sawah. Namun alat-alat itu sudah tidak digunakan lagi karena 

telah diganti dengan mesin. Sebelum menggunakan mesin, menurut 

Bagiasta, dahulunya mereka menggunakan tenggala. 

12. Desa Adat Sibangkaja 

Ida Bagus Alita adalah seorang arsitek yang berasal dari Desa Adat 

Sibangkaja. Ia menuturkan bahwa ada teknologi tradisional di daerahnya. 

Alat itu bernama kroncongan yang dahulunya digunakan sebagai alat 

komunikasi. Alat ini sudah sangat jarang digunakan oleh masyarakat. Ia 

berharap agar alat-alat tradisional ini tetap dilestarikan keberadaannya.  



136 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.29 Keroncongan Desa Adat Sibangkaja 

13. Desa Adat Bindu 

 Terdapat sebuah organisasi subak di Desa Adat Bindu bernama Subak 

Gaga. Organisasi subak ini dikepalai oleh seorang Pakaseh bernama Drs. I 

Gusti Nyoman Sudira, M.Si. Subak tersebut mencakup 3 wilayah, yang 

disebut Munduk Bija, Munduk Payaman dan Munduk Gaga. Menurut 

penuturan Jero Bandesa Adat Bindu, I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag. (60 

tahun), organisasi Subak Gaga sudah ada sejak dahulu dan merupakan 

warisan di Desa Adat Bindu. Yang menarik dari Subak Gaga adalah aturan 

yang tertuang dalam Awig-awig Subak yang melarang pembukaan akses 

jalan untuk kendaraan roda 4 dan hanya menyediakan jalan setapak untuk 

memudahkan warga melakukan aktivitas di sawah. Aturan tersebut tentu 

saja telah menjadi komitmen bersama masyarakat setempat dan juga mereka 

yang tergabung menjadi anggota Subak Gaga. Hal ini rupanya sangat efektif 

untuk membendung alih fungsi lahan dan keberadaan penduduk pendatang 

di Desa Adat Bindu. 



137 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.7. Pemetaan Seni di Kecamatan Petang dan Abiansemal 

 

Gambar 4.30 Pemetaan Seni 
Seni adalah sesuatu yang bersifat indah dan memiliki keunikan. Seni 

juga berarti suatu karya yang diciptakan dengan keahlian yang luar biasa, 

seperti tari, lukisan, dan ukiran. Dengan demikian, seni merupakan hasil 

keindahan sehingga dapat menggerakkan perasaan indah orang yang 

melihatnya, oleh karena itu, perbuatan manusia yang dapat mempengaruhi 

dan menimbulkan perasaan indah. Dalam hal ini, seni merupakan hasil 

(karya) dari suatu proses panjang memahami perasaan indah tersebut. Holt 

(2000) menyetarakan seni dengan perasaan dunia (weltgefuhl). Karya seni 

diciptakan seniman berdasarkan pemahamannya terhadap perasaan dunia 

yang dialami oleh seniman, yang kemudian dipaparkan kepada penikmat 

seni.  

Dalam konteks Indonesia, khususnya Bali, perasaan dunia tersebut 

telah dicurahkan kepada keyakinan mendalam yang terdapat di masyarakat. 

Holt (2000) menandaskan bahwa kreativitas artistik atau kesenian telah 

mengabdi kepada fungsi-fungsi ritual magis dan religius. Dengan sendirinya, 

kisah-kisah yang awalnya dapat dipandang sebagai mitos-mitos dapat 

memiliki wujud nyatanya di dunia karena mendapat sentuhan artistik dari 

seniman. Dalam arti ini, seniman merupakan perantara dari segala bentuk 

ide atau pemikiran yang muncul dari keyakinan-keyakinan sehingga 

menimbulkan pergumulan yang lebih nyata antara ide dan masyarakatnya. 



138 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Artinya, seni tidak untuk seni, tetapi seni untuk masyarakat. Dalam 

pengertian ini, seni di Indonesia, khususnya Bali pada awalnya bersifat sosial 

sekaligus religius. Jadi, seni di Bali tidak saja bersifat individualistik akibat 

pergumulan seniman dengan perasaan dunianya secara pribadi, tetapi juga 

melibatkan masyarakat lewat komunitas-komunitas bahkan penguasa atau 

raja-raja. Dalam hal ini, seniman tidak saja berusaha menampilkan dirinya 

lewat kreativitasnya, tetapi juga berusaha melakukan dialog-dialog, sehingga 

perasaan dunia yang ia miliki juga diterima dalam pergaulan sosial-religius. 

Dalam rangka tersebut, secara umum Holt (2000) menyimpulkan 

bahwa dari seluruh tema karya seni, kematian dan kesuburan adalah poros 

utama yang merangkum karya-karya seni lainnya. Kedua tema utama itu 

memang selalu muncul dalam kesenian-kesenian masyarakat Bali. Hal ini 

memang cerminan dari unsur keyakinan sekaligus keseharian masyarakat 

dengan budaya agraris. Namun, dewasa ini tentu kedua tema tersebut telah 

semakin melebar akibat perubahan sosial dan wawasan masyarakat yang 

semakin berkembang mengglobal, sehingga tema-tema kesenian yang 

muncul lebih beragam karena merefleksikan realitas-realitas baru yang lebih 

dinamis.       

Cabang-cabang seni secara umum telah terbagi menjadi beberapa 

cabang sebagai berikut. 

a) Seni rupa, yaitu cabang seni yang membentuk karya seni dengan media 

yang bisa ditangkap mata dan dirasakan dengan rabaan (Sofyan Salam, 

dkk., 2015). Corak seni rupa diciptakan dengan mengolah konsep garis, 

bidang, bentuk, volume, warna, tekstur, dan pencahayaan dengan tujuan 

estetika. Seni rupa dibagi menjadi dua jenis yakni, seni rupa dua dimensi 

dan seni rupa tiga dimensi. Seni rupa dua dimensi adalah karya seni rupa 

yang memiliki dua ukuran, yaitu panjang dan lebar. Contohnya yaitu 

gambar, lukisan, seni grafis, dan desain komunikasi visual. Seni Rupa 

Tiga Dimensi seni rupa tiga dimensi adalah karya seni rupa yang memiliki 

tiga ukuran, terdiri atas panjang, lebar, dan ruang atau volume. Misalnya, 

patung, pajangan, dan lainnya.  

b) Seni teater/drama, yaitu kesenian yang merupakan tiruan kehidupan 

manusia yang diproyeksikan di atas pentas. Melihat drama, penonton 



139 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

seolah-olah melihat kejadian nyata dalam masyarakat. Terkadang konflik 

yang disajikan dalam drama merefleksikan konflik batin mereka sendiri. 

Drama adalah potret kehidupan manusia, potret suka duka, pahit manis, 

hitam putih kehidupan manusia (Waluyo, 2002).  

c) Seni Musik menurut Aristoteles, adalah suatu karya musik dengan 

kemampuan dan tenaga pengembangan yang berasal dari sebuah rasa 

melalui deretan nada atau melodi yang memiliki warna dari penciptanya. 

Di Bali seni musik yang berkembang adalah seni musik tradisional Bali.  

Musik tradisional Bali adalah musik yang dĳiwai oleh nilai-nilai, identitas 

budaya, dan ekspresi artistik masyarakat Bali. Kekhasan musik 

tradisional Bali tercermin dari segi bentuk (sumber bunyi, musikalitas, 

ekspresi musikal, tata penyajian) dan konsep-konsep estetik (filsafati), 

yang membedakannya dengan musik dari etnis lainnya di Indonesia. 

Musik tradisional Bali juga disebut karawitan, yaitu seni suara vokal dan 

instrumental yang menggunakan laras (tangga nada) pelog dan selendro. 

Selain di Bali, istilah karawitan juga digunakan untuk menyebut musik 

tradisional dari kelompok etnis Jawa dan Sunda, bahkan istilah 

karawitan itu sendiri lebih familiar di Jawa dan Sunda dibandingkan 

dengan di Bali. Istilah yang paling umum digunakan oleh masyarakat Bali 

adalah tembang untuk menyebut musik vokal dan gamelan untuk 

menyebut musik instrumental. Fungsi musik tradisional bagi masyarakat 

Bali sedikitnya ada tiga, yaitu sarana ritual, hiburan pribadi, dan 

presentasi estetis (Sugiarta, 2015).  

d) Seni Tari merupakan ungkapan perasaan manusia yang dinyatakan 

dengan gerakan-gerakan tubuh manusia. Sehingga dari sini tampak 

dengan jelas bahwa hakekat tari adalah gerak. Di samping unsur dalam 

gerak, seni tari juga mengandung unsur dasar lainnya seperti: irama 

(ritme), irinan, tata busana dan tata rias, tempat, serta tema (Supardjan, 

dkk., 1982).  

e) Seni sastra adalah ciptaan yang disampaikan dengan komunikatif 

tentang maksud penulis untuk tujuan estetika. Bentuk-bentuk sastra 

yang ada sangat beragam. Sastra berasal dari bahasa Sanskerta, yang 

artinya tulisan atau karangan. Jadi, karya sastra dapat dikatakan 

https://www.bola.com/tag/sastra


140 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

sebagai segala tulisan atau karangan yang mengandung nilai-nilai 

kebaikan dan keindahan yang ditulis dengan bahasa yang indah. 

Seperti telah dijelaskan di atas, seni sudah menjadi bagian dan 

menyatu dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Bali. Hampir setiap aspek 

kehidupan masyarakat Bali, dari yang bersifat sosial hingga yang bersifat 

religius, tidak pernah luput dari sentuhan seni. Kesenian Bali jika dipandang 

dari perspektif Hindu mempunyai kedudukan yang sangat mendasar, karena 

kehidupan religi agama Hindu Bali tidak bisa terlepas dari kesenian. Dalam 

pelaksanaan yadnya bagi umat Hindu di Bali, kesenian merupakan salah 

satu tradisi yang tidak terpisahkan dalam pelaksanaannya. Kesenian 

dilibatkan sebagai perantara atau merupakan bagian dari proses jalannya 

dari suatu yadnya. Kita mengetahui bahwa keberadaan kesenian yang ada 

di Bali dilestarikan dan dipelihara serta mempunyai peranan penting dalam 

berlangsungnya upacara keagamaan di Bali karena pada dasarnya kesenian 

di Bali bersumber pada sastra-sastra yang mendasari secara tematik 

berbagai jenis kesenian di Bali.  

Khususnya dalam seni pertunjukan, para seniman dan budayawan di 

Bali pada tahun 1971 merumuskan klasifikasi kesenian menjadi tiga 

golongan untuk memperoleh pegangan dalam kebijaksanaan kesenian di 

Bali. Terkait dengan fungsi, kesenian Bali dapat diklasifikasikan menjadi 3, 

yaitu: 

1) Seni Wali yang dipahami sebagai seni sakral yang hanya ditarikan dalam 

konteks upacara Dewa Yadnya di Pura. Tari-tarian yang sering ditarikan 

dalam konteks upacara yang berfungsi   sebagai sarana upacara.  Beberapa 

jenis seni tari yang tergolong ke dalam Seni Wali sebagai berikut. 

a. Tari Baris menggambarkan satuan tentara yang telah dipersiapkan 

untuk berperang. Tentara ini melambangkan serdadu kerajaan di 

zaman dahulu yang dipakai oleh raja-raja untuk melindungi 

kerajannya dari kekacauan. Di Bali terdapat kurang lebih ada 30 jenis 

tari Baris yang satu sama lainnya memiliki keunikannya masing-

masing. Tari Baris mempunyai perwatakan yang unik, menekankan 

keseimbangan dan kestabilan langkah-langkah pada waktu berbaris 

dan mengutamakan cara memainkan senjata. Busananya juga sangat 



141 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

unik terdiri dari hiasan kepala yang disebut gelungan, pakaian 

bawahnya terdiri dari awiran dan lamak, pada leher mengenakan 

bapang (badong), diiringan dengan gamelan gong gede dan gamelan 

sejenisnya. Beberapa jenis tari baris yang ada di Bali seperti: Baris 

Ketekok Jago, Baris Dadap, Baris Presi, Baris Gede, Baris Omang, Baris 

Bajra, Baris Jojor, Baris Pendet, Baris Tamiang, dan lain-lainnya 

(Bandem, 1982). 

b. Tari Rejang, yaitu seni tari klasik yang gerak-gerak tariannya sangat 

sederhana (polos) dan penuh dengan rasa pengabdian kepada para 

leluhur. Tarian ini dilakukan oleh para wanita dalam 

persembahyangan, dengan cara berbaris, melingkar dan sering pula 

berpegangan tangan. Tari Rejang biasanya memakai pakaian adat 

atau pakaian upacara, memakai hiasan bunga-bunga emas di 

kepalanya, sesuai dengan pakaian adat di daerahnya masing-masing. 

Tari rejang yang sering dijumpai masih saat ini adalah Tari Rejang 

Bengkol, Rejang Oyod Padi, Rejang Nyanying, Rejang Gegecekan, 

Rejang Dewa dan sebagainya (Bandem, 1982). 

c. Tari Sang Hyang, tarian Bali yang merupakan peninggalan dari 

kebudayaan Pra-Hindu. Tari Sang Hyang adalah tari karawuhan 

(trance dance), karena pada waktu menari para sang hyang 

kemasukan Hyang (spirit) yang menyebabkan mereka mengalami alam 

bawah sadar atau tidak sadar sama sekali. Tari Sang Hyang biasanya 

dilakukan oleh gadis kecil (belum dewasa) dimana dalam 

kehadirannya biasanya didudus (‘dipapar’) dengan asap dupa atau 

pasepan dan pelaksanaannya diringi dengan paduan suara (koor) laki-

laki dan wanita, yang mana nyanyiannya merupakan doa-doa 

keselamatan agar desa itu tidak diserang oleh bencana atau penyakit 

lainnya, biasanya wabah cacar. Adapun jenis-jenis Sang Hyang yang 

masih dijumpai di Bali pada saat ini yakni Sang Hyang Dedari, Sang 

Hyang Jaran, Sang Hyang Deling, Sang Hyang Memedi, Sang Hyang 

Bumbung, Sang Hyang Bojog, Sang Hyang Penyalin dan lain-lainnya 

(Bandem, 1982). 

 



142 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

2) Seni Bebali merupakan bentuk kesenian yang dipersembahkan dalam 

konteks upacara agama yang berfungsi sebagai pelengkap serta dapat 

memberikan pencerahan melalui kandungan cerita lakon. Beberapa jenis 

seni tari yang tergolong kedalam seni  Bebali sebagai berikut: 

a) Tari Topeng merupakan drama tari yang semua penarinya memakai 

topeng atau tapel. Tari topeng dibagi menjadi dua jenis yakni Topeng 

Pajegan dan Topeng Panca. Pajegan adalah suatu istilah di dalam 

bahasa Bali yang berasal dari kata pajeg dan ditambah dengan sufiks 

-an sehingga menjadi pajegan yang berarti borongan, yaitu seorang 

penari topeng memborong tapel dalam jumlah yang banyak untuk 

dipentaskan sendiri. Sedangkan tari Topeng Panca yang mana Panca 

artinya lima dan dalam hubungannya dengan tari Topeng Panca, istilah 

ini  adalah sebuah pertunjukkan dramatari topeng yang dilakukan oleh 

lima orang penari (Bandem, 1982). 

b) Drama tari Gambuh merupakan bentuk pertunjukan teater Bali asli 

yang dianggap telah mencapai kesempurnaannya karena telah sampai 

pada tingkat seni teater dalam bentuk pementasan drama sebagai 

visualisasi atau perwujudannya. Setiap pementasannya betul-betul 

diperhitungkan seperti, pemilihan cerita atau teks, penafsiran, 

penggarapan atau latihan, aktor, gaya, sampai dengan 

pemanggungannya. Gambuh juga diperkaya oleh unsur seni tabuh, 

sastra, seni rupa, properti, dan seni rias. Semua berpadu menciptakan 

komposisi seni yang harmonis sarat keindahan (Cerita, 2020). 

c) Tari Wayang Wong merupakan seni pertunjukan wayang yang 

pelakunya adalah orang atau manusia. Merupakan perwujudan dari 

tari lakon Bali, perpaduan antara tari, drama dan musik. Dari jenis 

pertunjukan wayang di Bali, Wayang Wong merupakan satu-satunya 

wayang yang pelakunya orang-orang yang memakai tapel. Di Bali ada 

dua jenis Wayang Wong yaitu Wayang Wong Parwa dan Wayang Wong 

Ramayana. Wayang Wong Parwa mengabil lakon dari wiracarita 

Mahabharata sedangkan Wayang Wong Ramayana mengambil cerita 

Ramayana. Semua pelaku (pemegang peran) dalam Wayang Wong 

Parwa kecuali punakawan-punakawan tidak memakai tapel. 



143 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Sedangkan Wayang Wong Ramayana sebaliknya semua memakai tapel 

(Bandem,1982). 

3) Seni Balih-Balihan adalah seni pertunjukan yang ditarikan semata-mata  

untuk hiburan (Bandem, 1996). Beberapa jenis seni tari yang tergolong 

ke dalam Seni Balih-Balihan sebagai berikut. 

a) Tari Legong merupakan tarian dengan gerak yang luwes dan elastis 

(sesuai arti kata leg). Sedangkan gong berarti gamelan, sehingga 

dengan penjelasan ini kata legong mengandung arti tari dan gamelan, 

atau tari yang diiringi gambelan (Bandem,1982). Beberapa Tari Legong 

yang dijumpai seperti Legong Keraton, Legong Kuntul, Tari Legong Jobog 

dan lain-lainnya. 

b) Tari Cak merupakan salah satu dari tarian Bali peninggalan 

kebudayaan pra-Hindu. Pada mulanya Cak merupakan bagian dari 

Tari Sang Hyang yang mana Cak disini hanya sebagai pengiring dalam 

pertunjukannya. Bentuknya adalah paduan suara (koor) pria yang 

dilakukan oleh 100-150 orang, penari Cak menyanyi dengan 

menyuarakan suara “ecak, ecak, ecak” yang dibawakan dalam bentuk 

jalinan ritmis. 

c) Tari Janger merupakan sebuah tari pergaulan muda-mudi yang diduga 

merupakan perkembangan dari Tari Sang Hyang yang mana gending-

gending (lagu-lagu) diambil dari lagu Sang Hyang yang merupakan 

lagu-lagu rakyat Bali. Janger ditarikan oleh 12 penari wanita dan 12 

penari laki-laki yang disebut Kecak. Dalam pertunjukannya penari 

Janger dan Kecak bernyanyi saling bersahutan dan isi vokalnya 

menguraikan kehidupan mereka masing-masing. Semula pertunjukan 

tidak memakai lakon, namun belakangan ini, guna memperpanjang 

durasi maka dipakailah lakon seperti Arjuna Wiwaha, Gatutkaca 

Seraya, Legod Bawa bahkan Janger sering menggunakan naskah-

naskah modern. Selain itu, terdapat banyak lagi jenis kesenian Balih-

Balihan lainnya, seperti Joged Bumbung dan sebagainya. 

Berdasarkan Undang-Undang Nomor 5 tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan khususnya pasal 5, Seni diartikan sebagai ekspresi artistik 

individu, kolektif, atau komunal, yang berbasis warisan budaya maupun 



144 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

berbasis kreativitas penciptaan baru yang terwujud dalam berbagai bentuk 

kegiatan seperti seni pertunjukan, seni rupa, seni sastra, film, dan seni 

media. Jika mengacu pada undang-undang tersebut, seni yang dimaksud 

merupakan kesenian yang lahir, tumbuh, dan berkembang di satu wilayah 

yang merupakan kesenian khas warisan budaya para leluhur yang 

keberadaannya masih tetap atau pernah ada namun tidak lagi dipentaskan. 

Berikut adalah hasil pemetaan beberapa kesenian yang lahir di beberapa 

wilayah di Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal, Kabupaten 

Badung. 

4.7.1 Seni di Kecamatan Petang 

1. Seni di Desa Carangsari 

I Gusti Ngurah Artawan, S.Sn., seorang praktisi seni sekaligus Ketua 

Listibya Kabupaten Badung memberikan informasi bahwa beradaan seni di 

Desa Carangsari cukup berkembang mulai dari seni tari, seni tabuh dan seni 

pedalangan yang masih bersifat umum seperti di daerah lain. Yang menjadi 

salah satu ikon kebanggaan Desa Carangsari adalah Tari Topeng Tugek 

Carangsari yang begitu dikenal oleh masyarakat Bali tidak hanya di 

Kabupaten Badung khususnya akan tetapi masyarakat Bali pada umumnya. 

Topeng Tugek Carangsari didirikan oleh ayah beliau sendiri dan sampai saat 

ini terus berusaha dilestarikan dengan ciri khas pakem Topeng Tugek 

Carangsari (berdasarkan wawancara 29 Mei 2024). 

a. Tari Topeng Tugek di Banjar Pemijian Desa Adat Carangsari  

Pada awalnya sekitar tahun 1964, ayah dari I Gusti Ngurah Artawan 

sendiri yaitu almarhum I Gusti Ngurah Windia mendirikan sebuah kelompok 

(sekaa) topeng yang tujuannya untuk ngayah di pura-pura yang ada di 

seputaran Desa Carangsari. Grup ini terdiri dari beberapa warga lokal desa 

setempat, dan seiring berjalannya waktu karena mungkin penampilannya 

dianggap menarik dan memiliki taksu sehingga grup ini banyak yang mencari 

dari luar desa, bahkan sampai ke luar kabupaten. Pada sekitar tahun 1970-

an kelompok kesenian ini sangat tenar dan populer sekali; awalnya grup ini 

tidak memiliki nama karena orang-orang di dalam grup ini adalah seniman 

alam atau otodidak, yang tidak begitu hirau dengan nama, lama-kelamaan 



145 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

ada suatu tokoh di dalam pementasan topeng ini yang memerankan tokoh 

wanita (topeng wanita yang diperankan laki-laki) sangat digemari pada 

zaman itu. Topeng wanita ini bernama Luh Manik (seperti pada gambar 4.28), 

tetapi suatu ketika pentaslah beliau di suatu daerah di Tabanan, saat sampai 

di tempat pentas banyak penonton yang secara serentak memanggilnya 

topeng tugek karena saat berdialog di atas panggung pemeran Luh Manik ini 

sering menyebut dirinya dengan kata “tugek”. Dari situlah topeng ini diberi 

nama oleh masyarakat yaitu topeng tugek dan group topeng ini disebut Sekaa 

Topeng Tugek Carangsari, dimana arti dari tugek sendiri adalah ratu jegeg 

(Berdasarkan Wawancara 29 mei 2024). 

 

Gambar 4.31 Karakter topeng Tugek yang dimainkan oleh alm Gusti 

Ngurah Windya (Dokumentasi I Gusti Ngurah Artawan) 

Topeng Tugek Carangsari inilah yang sekarang diwariskan menjadi 

satu kiblat bagi para sekaa topeng lain dalam pakem patopengan Bali, seperti 

1) Susunan pementasannya dimana ada pakem patopengan, 2) terdapat lirik-

lirik dan tembangnya yang sangat khas yang sekali tidak ada di pementasan 

topeng lainnya, dimana lirik ini beliau ciptakan sendiri, sehingga menjadi 

mahakarya, dan 3) yang terpenting menjadi ciri khas dari topeng ini adalah 

dalam pementasannya mengandung empat unsur kata sebagai akronim yang 

merumuskan keberhasilan dari sebuah pementasan topeng ini, yaitu Tat, 

Sat, Sat, Tat, yaitu Tattwa (‘ajaran’) dan Satua (‘cerita’) “Tattwa ne angge 

Satua, Satua ne pang nyak Metattwa” (‘Tattwa yang dijadikan cerita, dan 

cerita yang mengandung  Tattwa). Oleh sebab itu, selama pementasan 



146 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Topeng Tugek ini dialognya diambil dari unsur-unsur ajaran (agama Hindu) 

tetapi bisa dipakai humor; tingkatan humornya itu sangat khas, yaitu 

menggunakan unsur ajaran agama Hindu atau sastra untuk menghasilkan 

lelucon. 

Jejak-jejak I Gusti Ngurah Windia almarhum dalam berkesenian 

diawali dari kakek beliau yang juga seniman di bidang tabuh dan bapang 

barong pada zamannya. I Gusti Ngurah Windya hanya belajar secara 

otodidak dengan mempelajari banyak refrensi sastra-sastra yang dimiliki. 

Beliau selama berkesenian sangat totalitas sehingga digemari dan 

memperoleh ketenaran pada zamannya dan sering melanglang buana. Dalam 

perjalanan berkesenian, beliau sudah sering mendapat apresiasi berupa 

penghargaan dari tingkat desa bahkan sampai ke nasional. Saat ini Tari 

Topeng Tugek ini masih berusaha dilestarikan oleh anak beliau, akan tetapi 

terkendala saat memerankan tokoh Tari Topeng Tugek ini dengan maksimal, 

sebab sosoknya sudah sangat melekat kepada sosok Gusti Ngurah Windya, 

terutama karena karakter dan vokalnya sangat khas. Sampai saat ini 

peninggalan tapel (topeng) masih dijaga dengan baik bahkan dibuatkan 

duplikatnya mengingat topeng yang pertama sudah mengalami retak karena 

usia dan sudah di-stana-kan atau disucikan di Sanggar Tugek Carangsari. 

c. Seni Lukis di Banjar Telugtug Desa Adat Carangsari 

Banjar Telugtug memilki seorang seniman lukis yang tergolong masih 

muda bernama I Made Gunawan. Namun demikian, karyanya patut 

diapresiasi karena sudah tersebar di beberapa wilayah seperti daerah Ubud 

Bali dan karyanya juga menjadi koleksi yang dipajang di kantor Desa 

setempat (gambar di bawah).  



147 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

  

 

Gambar 4.32 I Made Gunawan (kiri) dengan karya lukisan tema alam 
persawahan, wajah (kanan) dan lukisan karyanya di kantor Desa 

Carangsari. (Dokumentasi I Made Gunawan dan Tim Peneliti) 

Melihat beberapa karya yang telah diciptakan, I Made Gunawan 

merupakan seniman lukis bergaya naturalis. Salah satu aliran dalam seni 

yang menggambarkan sesuatu sebagaimana adanya. Karena itulah, 

naturalisme adalah aliran seni yang mengutamakan keakuratan dan 

kemiripan objek yang dilukis agar tampak natural dan realistis seperti 

referensinya yang terdapat di alam.  Kegiatan melukis sudah dilakukan sejak 

kecil sampai saat ini memilki beberapa karya yang dikoleksi oleh beberapa 

kolektor yang dipajang di beberapa museum (berdasarkan wawancara 7 Mei 

2024). 

 

 

 

 



148 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

2. Seni di Desa Pelaga 

a. Tari Wali Desa Adat Tiyingan 

Desa Adat Tiyingan memiliki Tari Wali yang khas dan wajib 

dipentaskan pada setiap upacara piodalan di Pura Puseh dan Pura Desa di 

Desa Adat Tiyingan yang jatuh pada hari Purnama Kapat dan Purnama 

Kadasa. Menurut I Nyoman Ngabdi Yasa selaku Bandesa Adat Tiyingan, 

“Tarian khusus yang ada di Tiyingan memang sudah ada sejak zaman leluhur 

dan tidak tahu pasti kapan kemunculannya. Saya sejak baru lahir sudah 

mendapati adanya tarian yang telah diwariskan sampai saat ini tersebut. 

Adapun beberapa tarian khas yang wajib dihadirkan yakni, Baris Truna, 

Baris tombak, Baris Perisai, Rejang Daha, dan Rejang Injeng.” (wawancara 

27 Juni 2024).  

1) Baris Tombak 

Sesuai namanya, Baris Tombak, tarian ini dipentaskan oleh 

sekelompok orang dewasa yang sudah menikah dengan menggunakan 

senjata tombak. Tarian ini memiliki gerakan yang dilakukan dengan 

serempak dan memilki ciri khas dalam setiap gerakannya (pada gambar 

4.33).  

 

Gambar 4.33 Tari Baris Tombak Desa Adat Tiyingan (Dokumentasi I 

Nyoman Ngabdi Yasa) 

Gerakan dalam Tari Baris Tombak Desa Adat Tiyingan sangat 

sederhana namun tegas yang mencerminkan kekuatan pasukan yang 

gagah dan berwibawa. Gerakan tersebut dilakukan secara berulang-ulang 

dengan sesekali memainkan selendang. Tari Baris Tombak menggunakan 



149 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

busana seperti Tari Baris pada umumnya yaitu menggunakan gelungan 

(mahkota), pakaian bawahnya terdiri dari awiran dan lamak, pada leher 

mengenakan bapang atau badong. Kehadirannya diiringi seperangkat 

Gong Kebyar. 

2) Tari Baris Truna 

Tari Baris Truna ditarikan oleh remaja laki-laki di desa setempat. 

Tarian ini dihadirkan secara serempak dengan gerakan yang begitu 

sederhana dan khas yang telah diwariskan sejak turun temurun. Tarian 

ini menggunakan tombak dan busana yang digunakan adalah busana adat 

ke pura.   

3) Tari Baris Perisai  

Tari Baris Perisai atau di daerah lain seperti di daerah Kabupaten 

Bangli, juga di Kecamatan Tampak Siring, Gianyar dan Singaraja dikenal 

dengan Tari Baris Presi atau Baris Tamiang. Penamaan tersebut sesuai 

benda atau alat yang dipegang penarinya, yaitu berupa perisai bernama 

presi atau tamiang yang juga berfungsi sebagai sarana upacara. Tari Baris 

Perisai yang terdapat di Desa Adat Tiyingan ditarikan oleh orang dewasa 

dan sudah menikah yang tergabung dalam Sekaa Tari Baris. Tari Baris 

Perisai menggunakan busana seperti tari Baris Tombak serta Tari Baris 

pada umumnya, yaitu menggunakan gelungan (mahkota), pakaian 

bawahnya terdiri dari awiran dan lamak, pada leher mengenakan bapang 

atau badong. Karena merupakan satu rangkaian dengan upacara di pura, 

maka kehadirannya diiringi seperangkat Gong Kebyar. 

4) Tari Rejang Injeng 

Tari Rejang Injeng merupakan satu tarian yang wajib 

dipersembahkan setiap upacara piodalan di desa setempat yang ditarikan 

oleh anak-anak yang belum menstruasi. Tidak diketahui secara pasti arti 

dari arti kata “injeng” karena sudah begitu adanya yang sudah diwariskan 

sejak turun-temurun. Tarian ini dipentaskan dengan gerakan serempak 

khas dan kehadirannya menggunakan busana adat ke pura. Penari 

membawa sarana berupa sesaji atau canang, yang pada akhir tariannya 

canang tersebut dihaturkan di depan pelinggih atau candi pemujaan. 

5) Tari Rejang Daha 



150 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Tari Rejang Daha merupakan tarian persembahan yang dibawakan 

oleh para Daha (remaja putri) desa setempat. Gerakan tari rejang dapat 

dikatakan sederhana dan dilakukan dengan serentak dengan mengenakan 

busana adat ke Pura. Sama halnya dengan Tari Rejang Injeng, Tari Rejang 

Daha juga membawa sarana berupa canang yang nantinya akan 

dihaturkan di pelinggih Ida Bhatara atau candi pemujaan. 

b. Tari Baris Poleng sebagai Tari Wali di Desa Adat Auman  

Di Desa Plaga terdapat seni wali yang ditarikan di Pura Desa dan Pura 

Subak. Bandesa Adat Auman, I Wayan Terima, mengatakan bahwa selama 

ini kesenian di desa setempat khususnya seni tari sangat berkembang dan 

lestari, seperti tarian rejang yang sering ditarikan oleh anak-anak dan ibu-

ibu PKK setempat. I Wayan Terima menyatakan, “Kesenian khas Desa Adat 

Auman yang masih terjaga sampai saat ini adalah Tari Baris Poleng, yang 

rutin dipersembahkan saat piodalan di Pura Desa dan Pura Subak desa 

setempat.” (Wawancara 3 juli 2024). 

Tari Baris Poleng merupakan tarian yang disakralkan oleh masyarakat 

Desa Auman. Seperti nama tarian tersebut, tarian ini mengenakan busana 

yang serba poleng, seperti pada gambar 4.31. Poleng dalam artian secara 

umum, kain poleng adalah Poleng atau corak papan catur merupakan pola 

kotak-kotak sederhana yang terbentuk dari selang-seling warna gelap dan 

terang, biasanya hitam dan putih.  

 

Gambar 4.34 Tari Baris Poleng membawa hasil bumi (Dokumentasi 

Youtube) 

Tari Baris Poleng seringkali ditarikan di Pura Anyar atau Pura Subak 

yang tempatnya sama bersebelahan dengan Pura Puseh dan Pura Desa. 

Tarian sakral ini khusus ditarikan oleh penari yang memang terpilih dan 



151 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

nantinya akan dilanjutkan oleh keturunan-keturunannya. Tarian ini sudah 

ada sejak zaman dahulu dan tidak diketahui sejarahnya bagaimana, namun 

dipercaya bahwa tarian sakral ini harus dilaksanakan saat melaksanakan 

piodalan di pura subak sebagai bentuk persembahan karena sudah 

memberikan kesuburan di Desa Adat Auman. Pada umumnya, Tari Baris 

menggunakan mahkota atau gelungan berbentuk kerucut, namun Tari Baris 

Poleng atau dikenal juga dengan Tari Baris Paku menggunakan hiasan kepala 

berupa dedaunan paku yang dicari di sekitar wilayah Subak Desa Adat 

Auman. Penari membawa Banten yang juga berisi dedaunan dan hasil bumi 

yang ada di Subak Auman yang dibungkus dengan kain kasa berwarna putih. 

Kemudian salah seorang penari muncul membawa pasepan (api) dan di akhir 

tarian semua penari baris poleng ini biasanya akan narat (‘semacam 

kesurupan’). Maka dari itu tarian ini tidak boleh dilakukan oleh sembarang 

orang. Penari yang sudah tua atau meninggal maka secara otomatis wajib 

digantikan oleh keturunannya. 

c. Tari Baris Sumbu di Desa Adat Semanik 

Di Desa Adat Semanik, Desa Plaga, Kecamatan Petang terdapat Tari 

Baris Sumbu serangkaian dengan Upacara Neduh. Tari Baris Sumbu ini 

sudah diwarisi oleh masyarakat secara turun-temurun dari para leluhurnya. 

Dengan keyakinan yang dimiliki, masyarakat berusaha mempertahankannya 

serta berupaya mewariskannya kepada generasi selanjutnya. Tari Baris 

Sumbu ditarikan oleh empat orang penari laki-laki dewasa dengan membawa 

sarana atau alat yang terbuat dari sebatang bambu yang di ujungnya 

berbentuk sumbu dengan panjang kira-kira 2 meter dan pada ujungnya 

dilengkapi dengan sarana ketupat bantal belayag dalam setiap 

pementasannya seperti terlihat pada gambar 4.35. 



152 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.35 Penari menari dengan membawa sumbu sebagai sarana 

persembahan dalam tarian Baris Sumbu (Dok. Kemdikbud.go.id) 

Busana tari Baris Sumbu mengenakan pakaian adat ke pura lengkap 

seperti: destar, kamen, dan kampuh. Perbendaharaan gerak tarinya tidak 

tertata, artinya tidak ada pakem-pakem yang khusus seperti agem ataupun 

gerakan yang khusus. Gerakan-gerakan dalam tarian ini cukup sederhana 

hanya memegang sumbu kemudian berjalan (nayog) mengelilingi 

panggungan banten sebanyak tiga kali dengan putarannya ke arah kanan. 

Krama desa adat siapapun, jika sudah menginjak masa dewasa yang belum 

menikah dapat menarikan Tari Baris Sumbu. Para penari yang sudah 

menginjak masa remaja/teruna yang mengikuti upacara tersebut akan 

menunjukan kedewasaanya sendiri dengan ngayah menari waktu 

pelaksanaan Upacara Neduh. Tari Baris Sumbu telah tercatat sebagai Warisan 

Budaya Tak Benda Indonesia pada tahun 2017. 

3. Seni di Desa Getasan 

Menurut I Gede Dharma S.Pd., Bandesa Adat di wilayah setempat 

menjelaskan bahwa kesenian yang berkembang di Desa Getasan merupakan 

kesenian yang masih bersifat umum sama seperti kesenian-kesenian yang 

berkembang sekarang, seperti Tari Rejang Dewa (‘tarian persembahan yang 

ditarikan oleh anak-anak’), Tari Rejang Renteng (‘oleh ibu-ibu’), dan beberapa 

kesenian yang bersifat hiburan yang dipentaskan saat upacara piodalan 

(Berdasarkan wawancara 10 Juni 2024). Berdasarkan data Dinas 



153 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Kebudayaan Kabupaten Badung, keberadaan kesenian di desa setempat yang 

terdiri dari 4 Banjar yakni Banjar Kauh, Banjar Tengah, Banjar Ubud dan 

Banjar Buangga ditopang oleh beberapa sekaa, di antaranya Sekaa Gong 

Kebyar dari masing-masing Banjar, Sekaa Baleganjur, Sekaa Batel di Banjar 

Buangga, Wayang Kulit di Banjar Tengah, Sekaa Geguntangan di Banjar 

Tengah, Sekaa Pesantian di Banjar Buangga dan Banjar Ubud, Sekaa Genjek 

di Banjar Ubud, Tari Barong Rentet di Banjar Kauh, Tari Barong Ket dan 

Barong Macan di Banjar Buangga, Sekaa Calonarang di Banjar Buangga, 

Sekaa Barong Landung di Banjar Ubud, dan keberadaan Seni Tari Topeng 

oleh sanggar tari yang ada di Banjar Tengah dan Banjar Ubud. Selain itu, 

terdapat juga jenis kesenian lain, salah satunya seni lukis. 

a. Seni Lukis di Banjar Ubud, Desa Adat Getasan 

  Di Desa Getasan, tepatnya di Banjar Ubud Desa Adat Getasan, 

terdapat seorang seniman bernama I Nyoman Lentong Toya. Ia adalah 

seorang seniman lukis yang sudah menekuni dunia lukis sejak beliau masih 

SMA, yaitu pada tahun 1984, sampai sekarang. Ia menyatakan, “Lukisan ini 

adalah satu-satunya yang menghidupi saya sampai saat ini, dari lukisan saya 

bisa menghidupi anak dan istri saya” (wawancara 30 Juli 2024). Lukisan 

beliau lebih banyak memenuhi permintaan dari pembeli. Terkait ciri khas 

sendiri Pak Nyoman tidak menyebutkannya secara rinci. Namun, ia 

menambahkan bahwa beberapa teknik pengecatan menurutnya menjadi ciri 

khas beliau (seperti pada gambar 4.36). Bapak Nyoman Lentong Toya juga 

menuturkan, “Saya sendiri turun ke dunia lukis karena keinginan sejak kecil 

sudah ingin menjadi pelukis. Sejak SMA baru menekuni, lalu saya pamerkan 

kepada teman-teman di SMA dulu. Sampai sekarang masih sering ngobrol 

tentang lukisan.” Untuk pemasaran sendiri beliau memasarkannya ke 

Gianyar, lebih tepatnya di Galeri Dewa Toris dan Galeri Semar Kuning. Bahan 

baku berupa kanvas dan peralatan lainnya ia membeli dari Bali Cipta Seni 

Denpasar. 



154 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

  

Gambar 4.36 Studio dan Beberapa Karya Seni Lukis I Nyoman Lentong 

Toya (Dokumentasi Tim Peneliti) 

Pak Nyoman juga bersyukur bahwa saat ini tidak memiliki kendala, 

relatif sesuai harapan, berbeda dengan pada saat pandemi Covid, yaitu 

orderan lukisan macet atau bisa dikatakan lumpuh total, dan sangat 

membebani ekonomi keluarganya. Harapan beliau kepada pemerintah agar 

pemerintah lebih memperhatikan seniman-seniman lukis lokal seperti 

beliau, karena sampai saat ini sangat minim perhatian atau apresiasi dari 

pemerintah terkait dengan seniman lukis. 

4. Seni di Desa Pangsan 

Menurut Ida Bagus Gede Surya Dharma selaku Bandesa Adat, 

keberadaan kesenian di desa setempat masih tetap eksis karena sering 

dilibatkan dalam kegiatan upacara piodalan maupun acara-acara yang 

berkaitan dengan desa. Berkembangnya kesenian tersebut tentunya ditopang 

oleh beberapa sekaa dari masing-masing Banjar dan Sanggar Tari yang ada 

di lingkungan Desa Pangsan (berdasarkan wawancara 5 Mei 2024). 

Berdasarkan data Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung, beberapa jenis 

kesenian yang ada di Desa Pangsan yang wilayahnya terdiri dari 4 Banjar 

Dinas yakni Banjar Dinas Sekarmukti, Banjar Dinas Pundung, Banjar Dinas 

Kasianan dan Banjar Dinas Pangsan seperti: Tari Barong Bangkal di Banjar 

Pangsan, Dramatari Arja Sampik, Tari Barong Ket, Dramatari Calonarang di 

Banjar Sekar Mukti dan Banjar Pundung, Tari Barong Macan di Banjar 

Kasianan. Ada pula Sekaa pesantian di masing-masing Banjar serta Tabuh 

Semar Pegulingan, Seka Batel dan Geguntangan di Banjar Sekarmukti, Sekaa 

Angklung di Banjar Pangsan dan Sekaa Baleganjur di masing-masing Banjar. 

 

 

 



155 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

5. Seni di Desa Petang 

a. Tari Rejang Pamendak Tridatu sebagai Tari Wali di Desa Adat 
Angantiga 

 

Putu Dela Pratiwi selaku salah seorang pelaku seni di desa setempat 

menuturkan bahwa kesenian yang berkembang disana adalah seni tari dan 

tabuh, salah satu yang merupakan Tari Wali, yaitu Tari Rejang Pamendak 

Tridatu. “Tari Rejang Pamendak Tri Datu ini adalah tari rejang yang 

disakralkan oleh masyarakat Desa Adat Angantiga yang dihadirkan pada saat  

Ida Ratu Sesuhunan tedun mesolah napak pertiwi (‘Ketika Ia Yang Disembah 

ditarikan’) serangkaian piodalan atau karya ageng (‘upacara besar desa’) 

lainnya” (wawancara 18 Juli 2024). 

 

Gambar 4.37 Tari Rejang Pamendak Tridatu sedang dipentaskan (kiri) 

dan Sembilan penari dengan corak busana Tridatu (kanan) 

(Dokumen. Ni Kadek Meilly Indriyani, S.Pd.H., 2022) 

 

Tari Rejang Pamendak Tridatu ini diciptakan atas dasar inisiatif dari 

beberapa Jero Songsong Ratu Tapakan dan Jero Mangku melakukan 

peparuman (‘rapat’) kecil mengenai tari rejang yang akan dibuat karena erat 

hubungannya dengan Ida Ratu Sesuhunan napak pertiwi. Dari hasil 

peparuman itu maka salah satu dari Jero Songsong, yaitu I Wayan Suarta 

mengambil ide atau konsep untuk pembuatan tari rejang yang ada kaitannya 

dengan napak pertiwi ratu sesuhunan. Bapak I Wayan Suarta menjelaskan 

bahwa, dalam Lontar Barongswari disebutkan pada saat Dewi Uma dikutuk 

menjadi Bhatari Durga ke dunia oleh Bhatara Guru. Kutukan itu membuat 

Dewi Durga menjadi murka dan selanjutnya melakukan yoga ke empat 

penjuru dunia. Saat beryoga menghadap ke utara terjadilah gering lumintu 

(‘semacam wabah’); saat ke barat terjadi gering memancuh; saat ke selatan 



156 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

terjadi gering rugbuana; saat ke timur terjadi gering utah bayar. Dari 

bermacam-macam wabah yang ditimbulkan oleh kemarahan Dewi Durga 

dalam wujudnya sebagai Bhuta kala, maka para Dewa di surga merasa 

kasihan hingga akhirnya Sang hyang Tri Murti turun ke dunia, untuk 

menyelamatkan manusia dari kemurkaan Dewi Durga, dalam berbagai 

wujud, yaitu Bhatara Brahma menjadi Topeng Bang berwarna merah, 

Bhatara Wisnu menjadi Telek berwarna hitam, dan Bhatara Iswara menjadi 

Barong berwarna putih, yang kemudian ketiga warna itu disebut tri datu. 

Terinspirasi dari cerita tersebut, I Wayan Suarta mencetuskan ide untuk 

menjadikannya sebuah tarian, maka lahirlah sebuah tari sakral yang 

dinamakan Tari Rejang Pemendak Tridatu pada tanggal 21 Agustus 2022.  

Penari Rejang Pamendak Tri Datu adalah gadis remaja yang merupakan 

masyarakat Desa Adat Angantiga yang disebut dengan Daha. Jumlah penari 

Rejang Pemendak Tri Datu adalah 9 orang, yang dibagi menjadi tiga kelompok 

atau tiga warna sesuai dengan konsep yang sudah dijelaskan yaitu tiga orang 

berbusana merah, tiga orang dengan busana berwarna hitam dan tiga orang 

berbusana putih seperti pada gambar 4.37. 

 

6. Seni di Desa Sulangai 

A. Tari Baris Babuang sebagai Tari Wali di Desa Adat Batulantang 

Bandesa Adat Batu Lantang, I Rai Ardana, menjelaskan, “Kesenian 

khususnya seni tari dan tabuh sangat berkembang pesat dan masih lestari 

mengikuti perkembangan zaman. Salah satu kesenian tepatnya di Desa Adat 

Batulantang memiliki Seni Wali yang begitu khas yang disakralkan oleh 

masyarakat setempat yakni Tari Baris Babuang.” (Wawancara 8 Juli 2024). 

Begitupula pengakuan salah seorang praktisi seni, Drs. I Gusti Lanang 

Subamya, selaku pengelola sanggar seni di Desa Sulangai, menegaskan 

bahwa keberadaan kesenian di desa setempat sangat bagus 

perkembangannya. Hal ini didukung oleh keberadaan 2 sanggar seni yang 

masih bergerak melatih anak-anak yang berniat untuk belajar menari 

sehingga ekosistem berkesenian tetap terjaga. Beliau juga memberikan 

informasi bahwa selain memiliki tarian khas yakni Tari Baris Babuang, di 



157 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Desa Sulangai juga terdapat tarian khas yakni Tari Baris Kakuwung yang 

menjadi tarian sakral di Pura Masceti (berdasarkan wawancara 26 Juli 2024). 

Tari Baris Babuang biasanya dipentaskan serangkaian upacara 

Pujawali dengan tingkatan majaba jero dengan banten (sesajen) bebangkit di 

Pura-Pura yang ada di Desa Adat Batulantang terutama Pura Kahyangan 

Kancing Gumi. Tarian ini sudah diwariskan secara turun-temurun akan 

tetapi dalam perjalannya sudah mengalami revitalisasi seiring perkembangan 

zaman dengan membuatkan pola pakem gerak agar lebih tertata tanpa 

mengurangi esensi dari tarian tersebut, supaya semua yowana (organisasi 

pemuda) di Desa Batulantang berhak untuk ikut ngayah dengan sukarela.  

 

Gambar 4.38 Tari Baris Babuang (Dokumentasi Nusa Bali.com, 2022) 

 Kata Babuang berasal dari akar kata mabuu yang artinya menetralisir, 

dimana tarian ini bertujuan untuk menetralisir kekuatan negatif dari 

Bhutakala saat adanya Upacara Piodalan. Tari Baris Babuang ditarikan oleh 

8 orang pria yang dibagi dua kelompok yang disebut paledan. Paledan 

pertama adalah tarian prajurit dilakukan oleh 4 orang yang berbusana serba 

poleng dengan tepian kain berwarna merah seperti terlihat pada gambar 

4.35). Keempat prajurit ini membawa senjata yang disebut Blecong dari 

tanaman bongkot (Etlingera elatior) tua. Tarian pada paledan pertama ini 

sekilas seperti gerakan tari baris pada umumnya namun memiliki formasi 

yang berbeda. Keunikan dari tarian ini dimana para prajurit berputar 

melingkar kemudian memadukan Blecong yang mereka bawa di angkasa 

sebagai simbol penyatuan kekuatan (bayu) dan pikiran (idep) dari empat 

prajurit. Apabila ketika Blencong yang dipadukan sebanyak tiga kali ini tiba-



158 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tiba ada yang patah, di saat itu juga penari atau krama pasti mengalami 

karauhan (trance).  

Sementara itu, paledan kedua tidak menggunakan senjata tetapi 

membawa kekereb (kain yang dirajah/digambar) berwarna merah. Selain itu, 

para penari juga harus menggigit lapisan jantung pisang yang mencerminkan 

lidah panjang dari Bhutakala. Tarian pada paledan kedua ini sekilas seperti 

tarian sisya dari Calonarang. Bedanya terdapat pada busana dan ditarikan 

oleh laki-laki. Tepatnya pada 7 Desember 2021, tarian yang memiliki kaitan 

erat dengan Pura Kahyangan Jagat Kancing Gumi dan pendirian padukuhan 

Batulantang ini akhirnya disetujui dan mendapatkan Sertifikat Warisan 

Budaya Takbenda yang ditandatangani Mendikbudristek Nadiem Makariem. 

b. Tari Baris Kakuwung sebagai Tari Wali di Desa adat Sandakan  

Menurut I Gusti Lanang Subamya bahwa Tari Baris Kakuwung 

merupakan tarian sakral yang dipentaskan secara rutin setiap kali anggota 

Subak melakukan upacara sakral di Pura Masceti yang disebut dengan 

mapag toya. Keunikan dari Tari Baris Kakuwung adalah penari 

menggunakan rangkaian kulit daging dan sate kebo (‘kerbau’) menyerupai 

kembang sebagai hiasan kepala, dan kalungnya menggunakan urutan 

(‘olahan daging babi yang dimasukkan ke dalam usus babi’) seperti terlihat 

di kepala dan menggantung di leher penari pada gambar 4.39 (berdasarkan 

wawancara 26 Juli 2024). 

. 

Gambar 4.39 Tari Baris Kakuwung di Desa Adat Sandakan 

(Dokumentasi Denpasar Now) 

Baris Kekuwung tariannya sangat sederhana dan boleh ditarikan oleh 

semua kalangan, pada umumnya ditarikan oleh anggota Subak beserta anak-

anaknya, dengan seperangkat gamelan Baleganjur. Kesenian ini selalu rutin 



159 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dilaksanakan dengan tujuan sebagai ucapan rasa syukur dan kesetiaan 

masyarakat dalam meningkatkan rasa bhakti terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa atas hasil panen yang melimpah. 

7. Seni di Desa Belok Sidan 

a. Tari Baris Panah sebagai Tari Wewali di Desa Adat Sekarmukti  

Di Desa Adat Sekarmukti terdapat sebuah tari yang diwariskan dari 

turun-temurun yang menjadi ciri khas di desa adat Sekarmukti yang 

biasanya di sebut oleh warga setempat sebagai tetamian ini ditarikan saat 

ada upacara di pura yang ada di Desa Adat Sekarmukti.  

 

Gambar 4.40 Tari Baris Panah saat dipentaskan (Dokumentasi Desa 

Belok Sidan) 

Menurut I Ketut Jadi, salah seorang warga setempat, bahwa sejarah 

kemunculan Tari Baris Panah ini tidak jelas diketahui karena dari dulu 

memang sudah ada dan belum ada informasi sejarah yang pasti. Tarian ini 

beranggotakan delapan orang laki-laki yang sudah berumah tangga karena 

sudah memiliki kewajiban untuk turun ngayah di desa adat. Busana Tari 

Baris Panah hampir mirip dengan Tari Baris pada umumnya dan masing-

masing penari membawa senjata panah dan tameng sebagai ciri khas. Tari 

ini tergolong pelengkap upacara di Desa Adat Sekarmukti. Tarian ini juga 

kerap dipentaskan kalaupun diminta oleh desa lain, tetapi tidak pada 

upacara Pitra yadnya (‘korban suci kepada leluhur atau ngaben). Sampai saat 

ini Tari Baris Panah ini terus dilestarikan karena merupakan warisan dari 

leluhur di Desa Adat Sekarmukti (berdasarkan wawancara 27 Juli 2024). 

 

 

 



160 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

b. Tari Wayang Wong sebagai Tari Wali di Desa Adat Sidan 

Wayan Badung selaku Kelihan Adat Sidan Kawan menuturkan, “Di 

Desa Adat Sidan Kawan khususnya sangatlah lestari karena perhatian 

pemerintah Kabupaten Badung terhadap kesenian sangat baik. Kesenian 

yang berkembang di desa setempat seperti tari dan tabuh masih tetap eksis 

karena sering dilibatkan dalam upacara piodalan di desa setmpat. Di Desa 

Adat Sidan terdapat salah satu kesenian yang sudah diwarisi secara turun-

temurun dari zaman dahulu yakni tarian Wayang Wong” (wawancara 17 Juli 

2024).  

Tari Wayang Wong merupakan tarian yang disakralkan di Desa Adat 

Sidan dan dipentaskan setiap hari Purnama Sasih Kanem saat piodalan di 

Pura Desa. Tarian ini memang sudah ada sebagai warisan secara turun-

temurun. Sejarah singkat Tari Wayang Wong di Desa Adat Sidan bermula 

ketika Kerajaan Buleleng menyerang kerajaan di Payangan. Setelah Raja 

Buleleng berhasil menyerang kerajaan di Payangan penduduk di desa 

tersebut pergi melarikan diri ke Desa Lantang yang sekarang bernama Br. 

Selantang. Pada saat perjalanan penduduk Desa Payangan membawa 

sesuhunan yang bernama Ratu Gede Wayang Wong yang kemudian 

diletakkan di Banjar Sidan. Sebenarnya, nama Banjar Sidan juga berkaitan 

dengan insiden tersebut, yaitu dari kata kisidan (‘berpindah’) dari Desa 

Payangan.  

 

Gambar 4.41 Tari Wayang Wong saat pementasan (Dokumentasi Anom 

Fajaraditya 2024) 

Tarian ini diyakini sangat sakral oleh maryarakat. Sekitar tahun 2005 

pernah dilakukan perbaikan dari tapel/topeng dan kepala dari Wayang Wong 

tersebut namun di Desa Sidan terjadi bencana gempa bumi yang tidak tahu 



161 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

darimana asalnya. Akhirnya tapel wayang wong tersebut urung diperbaiki 

dan sampai sekarang semuanya masih terjaga keasliannya dan hanya 

ditarikan setiap odalan di pura, karena sudah merupakan sesuhunan 

masyarakat setempat seperti terlihat pada gambar 4.41. Wayang Wong ini 

ditarikan oleh para pemuda desa setempat diiringi dengan seperangkat 

Gamelan Batel. Sebelum ditarikan, para penari melakukan ritual penyucian 

guna membersihkan badan dari hal-hal yang bersifat kotor. Dalam 

pementasannya biasanya diambil cerita Ramayana.  

c. Tari Baris Buntal di Desa Adat Jempanang 

Ketut Suka Nada selaku praktisi seni menginformasikan bahwa di Desa 

Adat Jempanang kesenian sudah mulai berkembang sesuai dengan 

perkembangan zaman. Di Desa Adat Jempanang menurut penuturannya 

juga terdapat satu Tari Baris yang disakralkan oleh masyarakat, yaitu Tari 

Baris Buntal. Tari Baris ini awalnya diciptakan sekitar pada tahun 2000 yang 

lalu karena masyarakat ingin memiliki sebuah tarian khas di Desa Adat 

Jempanang. Berdasarkan keinginan tersebut dicarilah seorang pelatih dari 

Desa Pengotan Kabupaten Bangli. Sebenarnya Tari Baris Buntal ini juga 

berasal dari Desa Pengotan, Bangli, tetapi karena sudah mendapat ijin dari 

sang pencipta dan pelatihnya, maka Tari Baris ini diperkenankan untuk 

ditarikan dan disakralkan di Desa Adat Jempanang setiap pujawali atau 

piodalan di Pura Puseh, Desa, maupun Pura Dalem Desa Adat Jempanang. 

(berdasarkan wawancara 19 Juli 2024).   

 

 



162 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

  

Gambar 4.42 Penari Baris Buntal menari dalam posisi badan ngaed 

(rendah) (Dokumentasi Ketut Suka Nada) 

Baris ini ditarikan oleh 10 orang yang berbaris sejajar masing-masing 

5 orang di kanan dan kiri diiringi dengan Gambelan Gong Kebyar. Tari Baris 

Buntal dalam tariannya menggunakan senjata tombak dan tameng seperti 

pada gambar 4.42. Yang membedakan tari baris ini dengan baris yang lain 

adalah dari pakaian yang dikenakan yaitu menggunakan udeng (‘hiasan ikat 

kepala’) lembaran berwarna hitam, baju hitam pada bagian pergelangan 

tangan berwarna loreng hitam, putih dan merah, menggunakan celana hitam 

kombinasi loreng dan juga ditambahkan gongseng (‘lonceng’) di bagian kaki. 

Sebelum pementasan tari baris ini akan dihaturkan sesajen terlebih dahulu 

yaitu sesajen segehan agung dan ditambah penyamblehan (‘pemotongan’) 

anak ayam hitam. 

d. Seni Ukir di Banjar Penikit Desa Adat Sidan 

Di Desa Belok Sidan tepatnya di Banjar Penikit terdapat salah satu 

pengerajin seni ukir, yaitu bapak Wayan Supartana. Ia mulai terjun di bidang 

seni ukir pada tahun 1994 dengan mengikuti pelatihan di Batubulan Gianyar 

tepatnya di Seraya Bali Style. Pada tahun 1999 akhirnya beliau memutuskan 

untuk membuka usaha sendiri di bidang seni ukir di rumahnya di Banjar 

Penikit Desa Adat Sidan. Ada beberapa karya ukir beliau meliputi sanggah 

ukir bali, bale, dan pintu gebyog sesuai pesanan dari pembeli. Untuk 

pemasaran sendiri beliau memasarkan melalui media Facebook, dari mulut 



163 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

ke mulut dan sering diajak bekerja sama dengan pengerajin lainnya yang ada 

di desa setempat.  

 

Gambar 4.43 Karya Ukiran Kayu Wayan Supartana (Dokumentasi Tim 

Peneliti) 

Adapun kendala beliau saat ini adalah persaingan harga dengan 

kompetitor di daerah lain, sambil tetap menjaga kualitas serta mendetail 

seperti terlihat pada gambar 4.43. Untuk bahan baku beliau mengambil dari 

Desa Gobleg, Buleleng dan Pupuan, Tabanan karena harganya lebih murah 

dan kualitas kayu yang bagus. Bapak Supartana berharap Pemerintah 

Kabupaten Badung mengeluarkan kebijakan yang mendukung kemajuan 

usaha para pengerajin lokal Kabupaten Badung. 

4.7.2 Seni di Kecamatan Abiansemal 

1. Seni di Desa Taman  
a. Seni Wali di Desa Adat Jempeng 
 

I Ketut Jana selaku Bandesa Adat Jempeng menuturkan bahwa 

keberadaan kesenian di desanya masih lestari sampai saat ini. Beberapa 

kesenian yang tumbuh di desa ini hampir sama seperti di desa lain pada 

umumnya seperti Seni Pedalangan, Seni Gamelan Gong Kebyar, Gambelan 

Angklung, Gender Wayang, dan Rindik. Selain itu, Desa Adat Jempeng juga 

memiliki kesenian yang begitu khas, seperti dikatakan oleh I Ketut Jana 

selaku Bandesa Adat Jempeng, berupa Tari Wali yang telah diwariskan oleh 

para leluhur yang masih sangat terjaga karena masyarakat percaya bahwa 

kehadiran tarian tersebut memberikan kedamaian dan menjauhkan 

warganya dari wabah penyakit. Beberapa tarian yang dianggap memiliki nilai 



164 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kesakralan tersendiri, seperti Tari Baris Tumbak, Pendet Agni, dan Rejang 

Dewi Putri yang wajib dihadirkan pada saat upacara piodalan di Pura 

Kahyangan Tiga Desa Adat Jempeng yang hadir setiap hari purnama kapat. 

Ketiga tarian dihadirkan berkaitan dengan tradisi Mabiasa, dimulai dari Tari 

Pendet Agni selanjutnya dipentaskan Tari Rejang Dewi Putri dan diakhiri 

dengan persembahan Tari Baris Tumbak. Keunikan dari kehadiran tarian ini 

adalah dipersembahkan mulai dari sore hari hingga dini hari (berdasarkan 

wawancara 21 Juli 2024). 

a) Tari Baris Tombak (Baris Poleng)  

Tari Baris Tumbak (Baris Poleng) di Desa Adat Jempeng diperkirakan 

muncul pertama kali sekitar tahun 1828, walaupun tidak ada bukti 

tertulis, namun sampai sekarang masih disakralkan oleh masyarakatnya. 

Dalam pementasannya, Tari Baris Tumbak ini ditarikan oleh 6 orang penari 

Dewasa dan dibagi menjadi tiga tahapan. Pada setiap tahapan ditarikan 

oleh 2 (dua) orang yang dipilih oleh Jero Mangku yang diyakini mendapat 

pawisik di Pura tersebut. Warga Desa Adat Jempeng menjalankan Tari 

Baris Tombak ini secara turun-temurun dan terus dihadirkan pada 

piodalan di Pura Puseh Desa Adat Jempeng pada saat Purnama Kapat. 

 

Gambar 4.44 Tari Baris Tumbak (Baris Poleng) (Dokumentasi I Ketut 

Jana) 

Seperti namanya yang lain, yaitu Tari Baris Poleng, busana yang 

digunakan bernuansa poleng (‘hitam-putih’) seperti pada gambar 4.44. 

Tarian Baris Tombak ini juga menggunakan atribut seperti gelungan 

(mahkota), hiasan leher yang disebut bapang, lamak, serta menggunakan 

senjata berupa tombak dengan kober warna pengider-ider (‘arah mata 

angin’). 



165 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

b) Tari Pendet Agni 

Di Desa Adat Jempeng ini juga terdapat Tari Pendet Agni yang 

berfungsi sebagai tari penyambutan pada saat sapatedun (‘turunnya) Ida 

Betara dari Gunung Agung. Mengacu kepada beberapa sumber karya tulis, 

Pendet Agni memiliki arti sebagai berikut; “pendet” merupakan sebuah tari 

sajian untuk para leluhur, Bhatara dan Bhatari (Bandem, 1982:11), dan 

kata “agni” dalam Bahasa Sanskerta berarti api. Bila digabungkan kedua 

kata pendet dan agni maka berarti tarian api yang disajikan untuk para 

leluhur, Bhatara dan Bhatari sebagai simbol sinar suci yang menerangi 

kegelapan.  

 

Gambar 4.45 Tari Pendet Agni (Dokumentasi I Ketut Jana) 

Tarian ini ditarikan oleh para pemuda dengan penuh semangat 

ngaturang ayah (‘sukarela berpartisipasi’). Biasanya sebelum pementasan, 

terlebih dahulu dilakukan upacara matur piuning (‘memohon ijin’) agar 

dalam diberikan perlindungan dan kelancaran saat pementasan. Tari 

Pendet Agni ditarikan oleh 8 (delapan) orang penari dengan membawa 

sarana persembahan, seperti air suci (tirta), rantasan (‘pakaian baru’) 

sebagai simbol pakaian bagi Bhatara dan Bhatari yang telah suci, yang 

ketiga api dupa, yang keempat membawa canang (‘sesaji bunga’) seperti 

terlihat pada gambar 4.45. 

c) Tari Rejang Dewi Putri 

Tari Rejang Dewi Putri berfungsi sebagai tari persembahan, yang 

dipentaskan setelah Tari Pendet Agni. Tarian ini wajib ditarikan setiap 

pelaksanaan upacara di Desa Adat Jempeng yang ditarikan oleh para 

pemudi di desa setempat.  



166 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

  

Gambar 4.46 Penari Rejang Dewi Putri (Dokumentasi I Ketut Jana) 

Tari Rejang Dewi Putri ditarikan dengan gerak-gerak improvisasi 

(tidak ada pakem atau patokan gerakan) yang dipimpin oleh salah 

seorang penari paling depan dan diselaraskan oleh penari yang 

lainnya. Yang tercermin dalam pementasannya adalah rasa tulus iklas 

ngaturang ayah. Tarian ini menggunakan busana bernuansa putih dan 

kuning sebagai lambang kesucian dengan menggunakan hiasan kepala 

mengenakan petitis (‘hiasan di jidat’) dan dilengkapi dengan bunga 

sandat emas dan beberapa kuntum bunga cempaka di bagian rambut 

di belakang seperti terlihat pada gambar 4.46. 

d. Drama Tari Arja Jaya Prana dan Arja Godogan di Desa Taman  

Di Desa Taman terdapat Arja yang biasanya disebut Arja Udiana 

Kusuma Taman yang digagas oleh Bapak I Gusti Ngurah Made Kempur. 

Beliau kelahiran 31 Desember 1953 merupakan seniman multitalenta yang 

memiliki keahlian  menjadi dalang wayang, menarikan topeng dan memiliki 

sekaa gamelan Batel (instrumen pengiring drama tari Arja). Beliau 

menuturkan bahwa kesenian Arja di Desa Taman dalam pementasannya 

terkenal dengan cerita Jaya Prana dan beliau sendiri  berperan sebagai 

penasar manis. Apabila  beliau diberikan kesehatan beliau akan tetap menari 

memerankan tokoh penasar manis berpasangan dengan pelaku yang lebih 

muda mengingat pasangan beliau sudah tidak aktif dan sudah berumur. 

Beliau berharap kesenian Arja tetap lestari di Desa Taman. Dahulu sekaa 

Arja ini sudah memiliki beberapa generasi yang melanjutkan keberadaan 

kesenian Arja tersebut akan tetapi belakangan ini mengingat minimnya 

generasi di Desa Taman yang tertarik meneruskan kesenian ini maka 

kesenian Arja sudah tidak eksis (berdasarkan wawancara 2 September 2024). 



167 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Selain terkenal dengan Arja Jaya Prana, Desa Taman juga  terdapat 

kesenian Arja yang sudah dikenal oleh masyarakat dengan sebutan Arja 

Godogan yang digagas oleh I Gusti Ketut Sading. Beliau merupakan seniman 

kelahiran pada 31 Desember 1946. Berdasarkan penuturan beliau bahwa 

Arja Godogan ini berdiri sekitar tahun 1984 yang bercerita tentang  Prabu 

Dawuh dan Kuripan yang mempunyai seorang putri cantik yang dijodohkan 

dengan I Godogan yakni nama samaran dari putra Sang Prabu dan diberikan 

kesaktian oleh Sang Prabu supaya bisa hidup jika mayatnya dilangkahi tiga 

kali dan sulit dibunuh oleh para lawannya. Akhirnya singkat cerita  Godogan 

ini menjadi Raja dan disebutkanlah nama asli beliau yaitu I Ngurah Putra 

begitulah yang dijelaskan oleh Bapak Gusti Ketut Sading tentang jalan cerita 

Arja Godongan ini yang ditemui oleh tim peneliti  (wawancara 2 September 

2024). 

Kedua kesenian drama tari Arja di Desa Taman pernah mengalami 

masa kejayaan dengan sering dipentaskan saat kegiatan adat maupun 

keagamaan di desa setempat, maupun pernah diundang pentas ke luar 

daerah akan tetapi mengingat susahnya mencari generasi maka saat ini 

kesenian Arja di Desa Taman sudah tidak eksis. 

2. Seni di Desa Sangeh  

Keberadaan kesenian di Desa Sangeh sudah sangat berkembang. 

Menurut I Nyoman Kadara selaku seniman dalang di Desa Adat Gerana 

bahwa para praktisi seni sangat berperan menopang kesenian-kesenian 

daerah khususnya di desa setempat dan sudah mulai teregenerasi, termasuk 

anak-anak dari beliau juga sudah meneruskan kesenian. Kesenian yang 

tumbuh dan berkembang di Desa Sangeh seperti kesenian di daerah lain 

yakni Seni Wayang Kulit, Seni Topeng, Seni Karawitan, dan Sasolahan 

Barong Landung (berdasarkan wawancara 2 Mei 2024). 

Jro Mangku I Ketut Mudita selaku juga menambahkan, “Di Kabupaten 

Badung tepatnya di Desa Sangeh saat ini masih terdapat seni tari dan tabuh 

yang turun-menurun yaitu Tari Rejang Rebong Lilit dan Gamelan Angklung, 

yang masih dilestarikan hingga saat ini, terutama saat upacara piodalan di 

Pura Sada. Tarian Rejang Rebong Lilit yang diiringi dengan Gamelan 



168 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Angklung dirangkaikan dengan Ida Sasuhunan Barong Asu napak pertiwi.” 

(wawancara 11 Juni 2024).  

a) Tari Rejang Rebong Lilit 

Tari Rejang Rebong Lilit ialah tarian khas yang seringkali 

dipentaskan di Pura Sada Pacung. Tari Rejang ini terinspirasi dari 

papendetan yang disaksikan oleh para tetua desa pada saat tangkil di Puru 

Sada Kapal, sehingga diciptakanlah tarian sejenis papendetan ini dengan 

diiringi Gamelan Angklung, dan ditarikan pada saat piodalan. Rejang Lilit 

merupakan nama yang khas disebutkan di masyarakat Banjar Pacung 

sesuai kekhasannya dan dipentaskan pada saat upacara metebasan pada 

hari piodalan Tumpek Krulut, dengan berbaris satu melingkari sarana 

upakara, karena itu disebut rejang. Pola gerakannya sangat sederhana dan 

dilakukan secara berulang-ulang. Lilit bermakna menyatukan tujuan 

bhakti tulus ikhlas ke hadapan yang ber-stana di pura tersebut. 

Sebelumnya, sudah hampir 30 tahun tarian ini tidak pernah dipentaskan 

lagi di Pura Sada Pacung, namun pada akhirnya atas dasar kesepakatan 

para tetua desa dan pemuda-pemudi, tarian ini direkonstruksi kembali, 

dengan gerakan khasnya seperti terlihat pada gambar 4.47.  

 

Gambar 4.47 Pementasan Tari Rejang Rebong Lilit (Dokumentasi Awik 

Marwida) 

I Made Widnyana S.Sn., seorang seniman dari Desa Adat Sangeh 

menambahkan bahwa berkembangnya seni di Desa Sangeh tentunya 

ditunjang oleh keberadaan sanggar-sanggar kesenian setempat. 

Keberadaan seni di Sangeh juga sangat didukung oleh masyarakat dari 

semua kalangan dan serta-merta membantu melestarikan kebudayaan di 

desa. Setiap tahun juga selalu diadakan Festival Sangeh yang 



169 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

menampilkan berbagai kesenian tari dan kesenian tabuh, salah satunya 

dengan menampilkan maskot Desa Sangeh, yaitu Tari Sekar Pala 

(berdasarkan wawancara 13 Mei 2024).  

3. Seni di Desa Blahkiuh 

A. Seni di Desa Adat Blahkiuh 

Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS., selaku Bandesa Adat 

Blahkiuh menyatakan bahwa perkembangan kesenian di Desa Blahkiuh 

hampir merata. Antusiasme masyarakat dalam berkesenian di masing-

masing banjar masih tetap terjaga, sehingga kesenian seperti Gong Kebyar, 

Gamelan Angklung, Gamelan Selonding, Tari Kecak, Tari Barong, Tari 

Topeng, Drama Tari Arja, Wayang Kulit, Kesenian Parwa, dan Tari Rejang 

Ligir Kanaka selalu dipentaskan pada saat upacara Ngerebeg. Desa Blahkiuh 

juga terkenal dengan Tari Cak sebagai tarian maskotnya yang merupakan 

identitas dan kebanggaan masyarakat setempat (wawancara 10 Mei 2024).  

a) Tari Cak  

Tari Cak Blahkiuh, menurut Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS., 

yang sangat dikenal masyarakat berawal sejak sekitar tahun 1980-an dalam 

rangka pementasan di hotel. Sekaa Cak Puspita Jaya, Banjar Ulapan, Desa 

Adat Blahkiuh, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal, Badung merupakan 

bimbingan dari almarhum Ida Bagus Nyoman Mas, S.Skar. Keberadaan grup 

cak ini dalam perjalanannya sangat sering diundang pentas oleh pihak hotel 

yang ada di Bali, dimana hasil upah dari pementasan cak tersebut digunakan 

untuk pembangunan. Kemudian muncul juga sekaa cak di Banjar 

Kembangsari di bawah asuhan almarhum Ida Bagus Nyoman Mas, S.SKar. 

(berdasarkan wawancara 10 Mei 2024). 



170 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.48 Tari Cak Desa Adat Blahkiuh (Diambil dari Tatkala.co) 

Sekaa cak yang pernah melakukan pementasan di Eropa ini,  selalu 

mengedepankan kualitas saat penampilannya, salah satunya 

mempersembahkan Tari Cak yang mengambil cerita dari epos Ramayana 

seperti terlihat pada gambar 4.45. terlihat terdapat tokoh Hanuman sebagai 

salah satu pencirinya. Fragmen Epos Ramayana yang diambil adalah kisah 

pengasingan Sri Rama dari kerajaan Ayodya bersama adiknya Laksmana dan 

istrinya Dewi Sita ke Hutan Dandaka. Dalam pengasingan itu, Rahwana dari 

Kerajaan Alengka menculik Dewi Sita dengan mengirim anak buahnya yang 

menjadi kijang emas sebagai umpan untuk menarik perhatian Sita sehingga 

berhasil diboyong ke Kerajaan Alengka. Dengan segala daya upaya dan 

bantuan para kera yang dipimpin Sugriwa, akhirnya Sri Rama berhasil 

merebut Sita kembali dari Rahwana.  

b) Rejang Ligir Kanaka 

Ligir Kanaka artinya hiasan emas untuk arca. Tarian ini merupakan 

hasil garapan Mahasiswa ISI Denpasar yg melakukan kegiatan KKN di Desa 

Blahkiuh. Tarian ini dipersembahkan sebagai tarian pamendak (‘penyambut’) 

Ida Betara tedun katuran piodalan (‘turun untuk disuguhi persembahan’) di 

pura yang ada di wilayah desa. Tari Rejang Ligir Kanaka pertama kali 

dipersembahkan saat upacara Ngerebeg Matiti Suara tahun 2022 di Pura 

Luhur Giri Kusuma.  



171 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.49 Tari Rejang Ligir Kanaka saat dipentaskan (Dokumentasi 

Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS.) 

 Tarian ini dipersembahkan oleh beberapa orang pemudi dari desa 

setempat. Seperti nama tariannya, Tari Rejang ini dipersembahkan dengan 

menggunakan busana sederhana dengan corak warna emas dan 

dikombinasikan dengan nuansa putih sebagai simbol keagungan dan 

kesucian seperti terlihat pada gambar 4.46. 

c) Drama Tari Parwa di Desa Blahkiuh 

Parwa adalah sebuah drama tari Bali yang sejenis dengan Wayang 

Wong  namun mempergunakan lakon yang diambil dari cerita Mahabharata. 

semua pelaku dramatari tidak memakai tapel (topeng) kecuali punakawan 

(Bandem, 1983) 

Drama Tari Parwa yang ada di Desa Blahkiuh keberadaannya  

diperkirakan dibentuk pada tahun 1969. Menurut Ketut Rai Sukerta selaku 

petajuh palemahan Desa Adat Blahkiuh saat ditemui oleh team peneliti 

menuturkan bahwa sekaa drama tari Parwa yang ada di Desa Blahkiuh 

merupakan salah satu kesenian klasik yang pernah eksis pada eranya dan 

sering melakukan pementasan ke beberapa wilayah di Bali bahkan pernah 

pentas di Jakarta pada tahun 1984 (wawancara 2 September 2024).  



172 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar  4.50 Dokumen Informan (Gambar sebelah kiri salah satu 

penghargaan yang pernah diraih dan sebelah kanan tokoh Bima yang 

diperankan Made Candra).  

Adapun para pelaku yang memerankan drama Tari Parwa sebagai 

berikut : 

a. Ni Tekes berperan sebagai Yudistira dari Desa Taman 

b. I Made Candra berperan sebagai Bima dari desa Blahkiuh 

c. Jero Lebih sebagai Arjuna Nakula dan Sahadewa berasal dari desa 

Sangeh 

d. Ni Made Nyeri dan Ida Ayu resisebagai Nakula dan Sahadewa 

berasal dari desa Blahkiuh 

e. Ida Bagus Swarga sebagai Tualen berasal dari desa Blahkiuh 

f. Pan Lembur sebagai Delem berasal dari desa Blahkiuh 

g. Sagung Joda sebagai Merdah berasal dari desa Blahkiuh 

h. Pan Reka sebagai Sangut berasal dari desa Blahkiuh 

i. I Gusti Ngurah Sugriwa sebagai Rahwana berasal dari desa 

Blahkiuh 

j. Ida Ayu Sri sebagai Abimanyu berasal dari Desa Blahkiuh 

Kehadiran drama tari Parwa Blahkiuh sebagai tari Balih-Balihan yang 

bisa di upah oleh masyarakat penggemarnya saat itu. Akan tetapi sangat 

disayangkan mengingat sebagian besar dari pelaku drama tari Parwa sudah 

meninggal, maka sekaa drama tari Parwa yang ada di Desa Blahkiuh sudah 

tidak aktif lagi. 



173 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

d) Dramatari Arja Cupak dan Arja Basur di Desa Blahkiuh 

Ada beberapa seni tari di Desa Blahkiuh seperti Arja Cupak, Arja Basur 

dan Janger Tonil. Arja Cupak biasanya dipentaskan di Pura Dalem Suargan 

setiap 6 bulan sekali, terutama saat piodalan yang jatuh pada hari Buda 

Cemeng Menail. Arja ini pertama kali dibangun pada tahun 60-an, sehingga 

bila dihitung, sekarang sudah eksis selama dua generasi. Menurut 

keterangan informan, Made Puja (56 tahun) yang berasal dari Banjar 

Kembang Sari, Arja Cupak ini merupakan unen-unen (hiburan sakral) yang 

ada di Pura Dalem Suargan. Generasi pertama yang melakoni tarian ini 

sudah meninggal. Sedangkan generasi kedua adalah Wayan Karma. Selain 

Arja Cupak, ada juga Arja Basur dan Janger Tonil. Menurut informan, 

keduanya dipentaskan di tempat yang berbeda. Arja Basur dipentaskan di 

Pura Dalem Gede.  

”Arja Cupak di Pura Dalem Swargan wajib dipentaskan 6 bulan sekali 

setiap piodalan. Tahun 60-an pertama kali Arja ini dibangun sehingga hingga 

sekarang telah dua generasi. Arja Cupak adalah unen’ Pura Dalem Swargan 

sehingga kalau tidak dipentaskan bisa ada wabah penyakit”. (hasil 

wawancara). Penari yang melakoni generasi pertama sudah almarhum, yang 

kedua bernama Wayan Karma. Sedangkan, Arja Basur yang ada di Desa 

Blahkiuh biasanya sering dipentaskan serangkaian upacara piodalan di Pura 

Dalem Gede. 

e) Tari Janger Tonil sebagai Tari Balih-Balihan di Desa Blahkiuh  

Desa Blahkiuh juga terkenal dengan salah satu kesenian Janger. 

Masyarakat mengenal dengan sebuatan Janger Tonil. Janger Tonil 

merupakan salah satu tari pergaulan yang berfungsi sebagai seni Hiburan 

yang di dalam pertunjukannya menyajikan sandiwara. Kemunculan Janger 

Tonil tidak diketahui secara pasti, menurut informan Made Puja (56 tahun) 

Tari Janger Tonil biasanya dipentaskan dalam upacara piodalan di Pura 

Dalem Pancer. Sangat disayangkan kesenian yang sangat unik ini saat ini 

tidak eksis karena sulitnya mencari generasi penerus. 

f. Lukisan Bludru di Desa Blahkiuh 

Di Desa Blahkiuh terdapat seni lukis bludru. Kini lukisan Bludru 

sudah jarang ada karena pembuatnya sudah lanjut usia. Pembuatan 



174 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dilakukan di Griya Gede, tetapi sudah sekitar 20 tahunan tidak ada lagi 

produksi lukisan bludru di sini. Menurut informan, lukisan Beludru 

sekarang sepertinya ada di Puri Agung Denpasar, dan dahulu sudah pernah 

pameran di Jakarta dan di Luar Negeri. 

4. Seni di Desa Mekar Bhuana 

a. Desa Adat Sigaran 

 I Gede Cita Sastrawan salah seorang pelaku Seni Karawitan sekaligus 

selaku Sekretaris Desa Mekar Bhuana mengatakan bahwa keberadaan 

kesenian di Desa Adat Sigaran selama ini masih tetap eksis. Pelaku seni yang 

pernah mendapatkan juara 1 lomba makendang ini menuturkan, “Ekosistem 

berkesenian khususnya seni pertunjukan di Desa Adat Sigaran masih sangat 

terjaga karena selalu dilibatkan dalam acara-acara atau upacara keagamaan 

di desa setempat. Beberapa sekaa kesenian yang tumbuh dan berkembang, 

seperti Sekaa Baris Gede, Sekaa Gong, Sekaa Santhi, Sekaa Rejang serta 

Gamelan Batel melakukan pementasan setidaknya setiap 6 bulan sekali. Ada 

dua jenis tarian unik di Desa Adat Sigaran dan yang telah diwariskan sampai 

saat ini adalah Tari Masaed dan Tari Mabiasa serta Tari Kincang-Kincung.” 

(wawancara 17 Mei 2024). 

a) Tari Masaed 

Tari Mesaed merupakan sejenis tari papendetan yang disebut Tari 

Pemendak atau tari penyambutan yang dipersembahkan pada saat Ida 

Bhatara selesai masucian atau malasti (‘ritual mandi di tepi sumber air’). 

Tari ini ditarikan oleh beberapa orang pamangku serta diikuti oleh 

beberapa orang ibu PKK (jumlahnya tidak menentu) dengan menggunakan 

pakaian adat ke pura. Berbicara tentang eksistensinya, tarian ini selalu 

eksis ditarikan pada tingkatan yadnya madyaning utama hingga 

utamaning utama yang dilaksanakan di Desa Adat Sigaran. 

b) Tari Mabiasa dan Tari Kincang-Kincung 

Tari Mabiasa dan Kincang-Kincung merupakan dua tarian yang 

ditarikan secara berurutan pada tingkatan Upacara Karya Nyatur sebagai 

akhir dari rangkaian puncak acara piodalan memiliki esensi sebagai 

ungkapan kegembiraan dari kesuksesan gelaran upacara yang telah 

dilaksanakan. Tarian ini ditarikan oleh beberapa orang pamangku serta 



175 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

diikuti oleh beberapa orang ibu-ibu PKK (jumlahnya tidak menentu) yang 

berpakaian adat ke pura, serta ditambah penari laki-laki yang membawa 

bandrang, kober, arak, berem, keris, ayam dan itik. Keunikan dari tarian 

ini adalah pamangku yang menarikan keris saling kejar-kejaran dengan 

penari yang membawa ayam, dan pada akhir tarian, ayam dipotong pada 

bagian leher untuk dijadikan sebagai penyamleh atau korban suci.  

b. Tari Rejang Sutri Witala sebagai Tari Wali di Desa Adat Bindu Mekar 
Bhuana 

Tari Rejang Sutri Witala dibuat pada tahun 2012 atas dasar 

permintaan masyarakat Desa Adat Bindu, yang diprakarsai oleh Ni Ketut 

Suryatini yang berprofesi sebagai dosen dan juga seniman karawitan di desa 

setempat. Tarian ini diciptakan dan ditarikan perdana saat momentum 

Upacara Tawur Balik Sumpah dan Padudusan Agung, di Banjar Bindu Desa 

Mekar Bhuana kecamatan Abiansemal, Kabupaten Badung. 

 
Gambar 4.51 Dokumentasi Ida Ayu Wimba Ruspawati 

 

Tari Rejang Sutri Witala diciptakan oleh Dayu Wimba Ruspawati 

seorang seniman sekaligus dosen di salah satu instansi pendidikan tinggi 

yang sekaligus pencipta Tari Maskot Sekar Jepun kebanggaan Kabupaten 

Badung. Berdasarkan keterangan yang bersangkutan, Tari Rejang Sutri 

Witala adalah tarian yang awalnya ditarikan oleh para pemangku Sutri. Pada 

tahun 2012 atas dasar permintaan masyarakat Desa Bindu untuk 

menciptakan satu tarian rerejangan, yang musik pengiringnya sudah 

disiapkan terlebih dahulu baru kemudian dibuatkan gerakan, dan lahirlah 

tarian ini. Tarian ini terinspirasi dari gerakan Rerejangan yang memiliki 

gerakan-gerakan tari yang sederhana, lemah-gemulai, dan bernuansa 

religius. Biasanya tarian ini dilakukan dengan penuh rasa hikmat, penuh 



176 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

rasa pengabdian kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Tari Sutri Witala 

ditarikan pada saat Ida Pedanda sudah mulai mepuja (wawancara 26 

Agustus 2024).  

Tari Sutri Witala ini bisa ditarikan oleh sekelompok penari perempuan 

(pilihan, campuran ataupun semua umur). Karena tarian ini berkaitan 

dengan upacara keagamaan maka busana tarian ini menggunakan pakaian 

dengan balutan kebaya bernuansa seperti putih atau kuning dengan 

bawahan bernuansa poleng yang dipercaya sebagai warna simbol kesucian. 

Tari Rejang Sutri Witala masih eksis sampai saat ini yang keberadaannya 

tidak hanya dihadirkan di pura-pura desa setempat melainkan pernah 

ditampilkan di luar desa salah satunya saat Karya di Pura Besakih. 

c. Seni Drama Gong sebagai di Desa Adat Bindu 

 Terdapat kesenian yang tergolong legendaris di Desa Adat Bindu 

berupa Drama Gong. Kelompok kesenian Drama Gong tersebut menamakan 

diri mereka sebagai Sekaa Drama Gong Putra Jenggala Bindu yang eksis di 

tahun 1960-1970-an. Diakui oleh Jero Bandesa Adat, I Gusti Ketut Mudiana, 

S.Ag., M.Ag. bahwa beliau sendiri juga sempat terlibat di dalamnya. 

Berdasarkan keterangan beliau, Sekaa Drama Gong Putra Jenggala Bindu 

dipelopori oleh beberapa tokoh Drama Gong yang sangat terkenal pada 

zamannya seperti I Wayan Lodra, I Gusti Ayu Murtini, Gusti Ketut Alit 

Parnawan, dan Pekak Gangsar. Keempatnya merupakan warga asli dari Desa 

Adat Bindu. Adapun penamaan kelompok kesenian tersebut sangat 

berkaitan dengan keberadaan Pura Jenggala yang terdapat di sebelah utara 

Desa Adat Bindu. Dituturkan pula oleh Jero Bandesa, keberadaan kesenian 

drama gong tersebut sejatinya awalnya merupakan penunjang pelaksanaan 

upacara di pura-pura yang mengelilingi Desa Adat Bindu, yaitu Pura 

Jenggala (di utara), Pura Dalem Puri (di timur), Pura Dalem Gede (di barat), 

Pura Dalem Kebon (di selatan) dan Pura Pangulun Desa (di tengah atau di 

balai banjar). 

 Menurut Mudiana, kesenian drama gong tersebut sangat terkenal di 

seluruh Bali. Bahkan, pada tahun 1980-an, Drama Gong Putra Jenggala 

Bindu sempat direkam dan ditayangkan di TVRI Nasional. Ia juga 

menambahkan bahwa dahulu masyarakat Desa Adat Bindu sangat gemar 



177 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

menonton drama gong dengan lakon-lakon yang ditampilkan. Oleh karena 

itu, ketika pementasannya, masyarakat sampai rela menonton kesenian 

drama gong ini semalam suntuk sampai pagi menyingsing. Tidak saja 

masyarakat setempat, ketika pementasan, masyarakat dari luar juga 

berduyun-duyun memadati tempat pementasan. Ia sangat berharap ke 

depan ada generasi baru dari Drama Gong Putra Jenggala yang berminat 

untuk mementaskan kembali kesenian yang menjadi kebanggaan 

masyarakat Desa Adat Bindu tersebut. Mudiana juga sangat gembira bahwa 

bibit-bibit seniman sudah senantiasa bermunculan di Desa Adat Bindu 

karena terdapat beberapa sanggar kesenian sangat aktif berusaha 

mewujudkan hal tersebut. Selain itu, ia juga berharap Pemerintah Kabupaten 

Badung juga memberi perhatian khusus terhadap kesenian-kesenian, 

khususnya yang ada di Desa Adat Bindu. 

5. Seni di Desa Punggul 

I Gusti Made Sumadi selaku seniman dan pendiri Sanggar Seni Basur 

di Desa Punggul menerangkan, “Kesenian-kesenian yang ada di Desa 

Punggul sangat berkembang dengan baik. Beberapa kesenian yang 

berkembang tentunya ditopang oleh beberapa sekaa, seperti Sekaa Seni 

Geguntangan, Seni Angklung, Seni Pasantian, dan Seka Topeng. Kesenian 

yang ada di Desa Punggul tidak hanya dihadirkan serangkaian upacara 

piodalan melainkan juga sering diundang pada ajang-ajang gelar budaya di 

Kabupaten Badung. Saya sendiri turut pentas karena sebagai pragina arja. 

Ada satu kesenian yang disakralkan di sini, yaitu Dramatari Arja Basur.” 

(wawancara 27 Mei 2024).  

a. Arja Basur sebagai Tari Wali di Desa Punggul 

Arja Basur merupakan salah satu kesenian yang disakralkan oleh 

masyarakat Desa Punggul, yang mana kesenian ini dipentaskan saat 

berlangsungnya upacara piodalan di Pura Pucak Penataran Sari Desa 

Punggul. Arja ini dipastikan tidak akan pernah pudar karena gelungan 

(‘mahkota’) tokoh Basur dan tokoh-tokoh Arja lainnya ini disungsung di Pura 

Pucak Penataran Sari. Arja Basur adalah ilen-ilen (pertunjukan) pada saat 

sesuhunan Ida Ratu Mas napak pertiwi. Para pragina (‘penari’) yang 

memerankan tokoh dalam pementasan Arja Basur, di antaranya I Nyoman 



178 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Sukarja sebagai tokoh Basur, I Ketut Dayuh sebagai Pondal, I Gusti Made 

Alit sebagai anak dari Basur bernama Tigaron, Ida Ayu Cita Lati sebagai 

galuh bernama Sukasti. Dramatari arja Basur diiringi seperangkat Gamelan 

Geguntangan seperti, kendang krumpung, tawa-tawa, kecek, klenang, kajar, 

gong pulu, gong, suling, dan krenteng.  

6. Seni di Desa Sedang  

Gusti Ngurah Jaya Putra selaku Bandesa Adat Sedang saat 

diwawancara oleh tim peneliti menjelaskan bahwa kesenian yang tumbuh di 

Desa Sedang sangat baik dan berkembang karena ditunjang oleh beberapa 

sekaa kesenian seperti Sekaa Gong Kebyar, Sekaa Baleganjur, Sekaa 

pesantian dan sebagainya yang ada di masing-masing banjar. Begitu juga 

sanggar-sanggar seni yang ada di daerah setempat sangat menunjang 

perkembangan kesenian di Desa Sedang. Ada satu kesenian yang menurut 

beliau sangat khas, yaitu Tari Sang Hyang Jaran dan Gamelan Gambang yang 

sangat dikeramatkan dan disimpan di gedong (‘tempat penyimpanan’) milik 

salah satu warga setempat (berdasarkan wawancara 29 Juli 2024). 

a) Tari Sanghyang Jaran 

Tari Sanghyang Jaran adalah tarian sakral yang bertujuan sebagai 

upaya nangluk merana atau menghalau wabah. Tari Sanghyang Jaran 

setiap tahun wajib dipentaskan di Desa Sedang. Menurut Gusti Ngurah 

Jaya Putra, tarian tersebut sudah diwariskan sejak dirinya masih kecil. 

Tari sakral ini dipentaskan tepatnya setiap sasih kelima sampai sasih 

kapitu, dan ini harus nangiang sanghyang (‘membangunkan atau 

memohon anugrah dewata’) dengan upacara pertama nangluk merana. Tari 

Sanghyang Jaran berhubungan erat dengan upacara nangluk merana atau 

penolak wabah di masyarakat sekitar Pura Dalem Solo. Wabah yang 

dimaksud, mencakup penyakit yang menimpa masyarakat dan juga hama 

yang merusak lahan pertanian. Sarana yang digunakan berupa bara api 

dari serabut kelapa. Penari yang terpilih akan mengalami trance dan 

menginjak bara api yang telah disiapkan seperti pada gambar 4.52. 

berikut. 



179 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.52 Penari melakukan ritual nusdus (Dokumentasi Gusti 

Ngurah Jaya Putra) 

Saat dipentaskan, Tari Sanghyang Jaran ini diiringi Kidung 

Sanghyang Jaran yang dinyanyikan oleh sejumlah masyarakat. Tari ini 

diawali dengan ritual nusdus, yakni upacara penyucian medium dengan 

asap maupun api. Proses selanjutnya adalah masolah (‘pentas’) di mana 

para penari yang sudah kemasukan roh kuda mulai menari. 

b) Gambelan Gambang 

Gamelan Gambang merupakan salah satu perangkat gamelan Bali 

yang tergolong gamelan tua. Gambang diperkirakan berkembang sejak 

abad X Masehi sudah digunakan dan di dalamnya terdapat beberapa 

instrumen yang terdiri dari satu pasang saron ageng dan satu pasang 

saron alit, yang terbuat dari kerawang dan empat tungguh gambang yaitu 

gambang pangenter, pamero, panyelat, dan pametit yang masing masing 

terdiri dari 14 bilah terbuat dari bambo petung (Sinti dalam Yudarta, 

2016).  

 

Gambar 4.53 Gamelan Gambang (kiri) dan Alat Pemukulnya (kanan) 

(Dokumentasi Tim Peneliti) 



180 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Gamelan Gambang yang terdapat di Banjar Sedang Kelod,  menurut 

I Kadek Merta Sweca, selaku pewaris gamelan, pada tahun 2017/2018 

gambelan Gambang tersebut baru direnovasi sesuai dengan gambar 4.53. 

“Seingat saya dahulu ada sekelompok Sekaa Gambang, akan tetapi seiring 

berjalannya waktu sekaa tersebut tidak pernah aktif lagi. Apabila Gamelan 

Gambang tersebut ingin dimainkan, harus dibuatkan duplikat terlebih 

dahulu, karena sudah dianggap keramat dan proses penedunan 

(‘penurunan untuk pementasan’) Gamelan Gambang tersebut sangat berat 

serta tidak boleh diperlakukan secara sembarangan. Begitu pula jika 

gamelan tersebut ingin diupacarai maka harus ada yang ngijengin 

(‘menunggu’), supaya tidak ada yang menggambil “kerikan gangsa” 

tersebut karena banyak orang yang menggunakannya untuk menyakiti 

seseorang (sebagai cetik atau racun), dan jika sudah terkena susah untuk 

diobati. Banyak juga pantangannya memasuki gedong penyimpanan: tidak 

boleh hamil, anak kecil yang belum bisa berjalan, sedang cuntaka 

(‘berduka’) dan menstruasi.” (wawancara 29 Juli 2024).  

8. Seni di Desa Sibang Gede  

I Ketut Widnyana seorang Kepala Wilayah Banjar Parekan di daerah 

Desa Sibang Gede menjelaskan bahwa kesenian di desa Sibang Gede cukup 

berkembang. Kesenian yang dimaksud seperti, seni tabuh, seni pedalangan, 

dan yang khas adalah Tari Leko serta Wayang Calonarang. (Berdasarkan 

Wawancara 7 juni 2024). Begitu juga pengakuan dari Ade Dedy Purwanta, 

seorang wiraswasta, bahwa seni di Desa Sibang Gede masih sangat kental 

dan sering mendapatkan undangan melakukan pentas pada ajang Pesta 

Kesenian Bali (berdasarkan Wawancara 6 Juni 2024). 

a) Tari Leko di Banjar Parekan, Desa Sibang Gede 

Tari Leko merupakan sebuah tari pergaulan yang usianya sudah 

puluhan tahun. Kesenian ini muncul pada tahun 1930-an di Banjar 

Parekan Sibanggede yang diciptakan oleh A.A. Ayu Kusuma Arini. Tari 

Leko tergolong ke dalam jenis seni balih-balihan (hiburan) yang mana pada 

awal mulanya ditarikan oleh 2 orang wanita yang berusia 10-14 tahun, 

dan biasanya mereka telah mampu menarikan beberapa jenis Tari Legong. 

Kostum yang digunakan oleh penari Tari Leko menyerupai busana Tari 



181 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Legong pada umumnya dengan mengunakan atribut seperti: gelungan 

berisi bancangan kembar, badong, baju berwarna putih, gelang kana, 

lamak, sabuk lilit, ampok-ampok, oncer, dan kain prada seperti pada 

gambar 4.54. Bentuk Tari Leko dapat dibagi menjadi 5 jenis, yang terdiri 

dari: Condong, Kupu-kupu Tarum, Goak Manjus, Onte dan 

Gegandrungan.  

 

Gambar 4.54 Tari Leko dengan Pangibing (kiri) dan Penari Tari Leko 

sedang dipentaskan (Dokumentasi I Ketut Widnyana) 

Ciri khas dari Tari Leko ini adalah mencari partner menari 

(pangibing). Sebelum mencari dan menarik pangibing tariannya disebut 

Tari Gegandrungan atau igel joged, dengan gerak improvisasi yang sopan. 

Penari akan mencari partner menari di antara penonton untuk diajak 

menari bersama di panggung. Gamelan yang digunakan Tari Leko ini 

adalah menggunakan Rindik Bambu. Pada tahun 1994 Tari Leko pernah 

ditampilkan pada Pesta Kesenian Bali XVl sebagai duta Kabupaten 

Badung. Keberadaan Tari Leko pada saat ini sangat jarang bahkan tidak 

pernah lagi dipentaskan di manapun, karena kurangnya penari dan 

penabuh. 

b) Wayang Calonarang di Banjar Parekan, Desa Sibang Gede 

Wayang Calonarang di Banjar Parekan Sibanggede sudah diwarisi 

sejak tahun 1900-an. Pertunjukan ini, mengkhususkan lakon-lakon dari 

cerita Calonarang. Dalam pertunjukannya, dalang banyak 

mengungkapkan nilai-nilai magis dan rahasia aji pangiwa (‘ilmu kiri atau 

hitam’) dan panengen (‘ilmu kanan atau putih’). 



182 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.55 Pementasan Wayang Calonarang (Dokumentasi I Ketut 

Widnyana) 

Kekhasan pertunjukan Wayang Calonarang terletak pada tarian 

sisya-nya dengan tehnik permainan ngelintig dan adegan ngundang-

ngundang, yaitu sang dalang menyebutkan nama-nama mereka yang 

mempratikkan aji pangiwa. Awal mula keberadaan Wayang Calonarang di 

Desa Sibang Gede adalah adanya dalang dari Banjar Parekan yang 

bernama I Wayan Retig (almarhum) pada tahun 1934. Seiring berjalannya 

waktu beliau kemudian mewariskan peran sebagai dalang kepada I Made 

Mandra (almarhum),sekitar tahun 1949-an, yang kemudian menjadi 

dalang cukup terkenal di Bali dalam Seni Wayang Calonarang. Ciri khas 

beliau saat mendalang adalah “ngundang leak” (‘mengundang mereka yang 

mempraktikkan ilmu hitam’). Lalu, generasi ketiga dilanjutkan oleh cucu 

beliau yang bernama I Made Dedi Purwanta semenjak tahun 2008 dan 

sampai saat ini masih aktif di dunia pedalangan, khususnya Wayang 

Calonarang yang masih dilestarikan hingga saat ini. 

9. Seni di Desa Sibang Kaja 

Ida Bagus Gede Mambal, S.Ag. selaku penasehat Listibya Kabupaten 

Badung menjelaskan, keberadaan kesenian seperti Seni Tari, Seni Tabuh, 

Seni Pedalangan, khususnya di Desa Sibang Kaja cukup berkembang tetapi 

sulit mencari generasi penerus. Beberapa seniman dalang yang masih eksis 

di Desa Sibang Kaja menurut sepengetahuan beliau di antaranya, adalah 

beliau sendiri, Ida Bagus Gede Mambal S.Ag. Pria kelahiran Sibangkaja, 



183 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tanggal 15 Oktober 1962, beralamat dari Griya Suksuk, Sibangkaja, ini 

berkiprah di dunia seni pedalangan karena merupakan warisan leluhurnya 

sendiri, sejak tahun 1981 yang terkenal dengan Wayang Ramayana. Beliau 

mempunyai ciri khas Badung atau pakem yang lebih sederhana, yaitu tidak 

menjajarkan wayang terlebih dahulu dan langsung ke lakon wayangnya, 

tidak seperti biasanya dalang-dalang lain, seperti di Sukawati dan Bali pada 

umumnya yang menghabiskan waktu sekitar 45 menit (berdasarkan 

wawancara 3 Juni 2024). Di Desa Sibang Kaja juga terdapat dalang lain, yaitu 

Ida Bagus Gede Karang Wiweka, S.H., beralamat di Banjar Sintrig, 

Sibangkaja. Dengan niat tulus melakoni seni pedalangan, ia mengawali 

pentas “wayang peteng” (wayang malam) pada tahun 2020 dengan 

membawakan lakon Ramayana.  

Selain kesenian di atas, Ida Bagus Gede Mambal, S.Ag., juga 

memberikan informasi terkait keberadaan kesenian yang dahulu pernah 

populer pada zamannya di Desa Sibang Kaja, seperti kesenian Dramatari Arja 

Basur dan Tari janger Ganefo (berdasarkan wawancara 3 Juni 2024). 

a) Drama tari Arja Basur 

Drama tari Arja Basur dibentuk di Sibang Kaja pada tahun 1980-an, 

dimana pemeran atau penarinya merupakan para tokoh-tokoh arja yang 

terkenal dari luar Sibang Kaja, seperti seniman topeng dari Desa 

Carangsari. Arja basur ini biasa tampil pada ajang Pesta Kesenian Bali, 

dan acara balih-balihan saat upacara yadnya. Pada tahun 1992 Dramatari 

Arja Basur ditunjuk oleh Dinas Pendidikan dan Pengajaran untuk mewakili 

Bali dalan acara festival kesenian rakyat se-Indonesia di Lombok. Pada 

saat itu pula Sekaa Arja Basur diberi nama Dewa Ruci yang berasal dari 

ide spontan dan sejak saat itu disebut Arja Basur Dewa Ruci, hingga 

kemudian menjadi nama sanggar, yaitu Sanggar Dewa Ruci (berdasarkan 

wawancara 3 Juni 2024). 



184 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.56 Tokoh Nyoman Karang (kiri), tokoh Pondal (tengah) dan 

tokoh Basur (kanan) saat pentas di Pura Dalem Taman Kaja Ubud, 

tahun 2004 (Dokumentasi diambil dari Youtube) 

Adapun nama-nama seniman yang memerankan karakter atau 

tokoh dalam Dramatari Arja Basur, di antaranya (1) Gusti Ngurah Windia 

sebagai Basur berasal dari Desa Carangsari, Petang; (2) Ida Bagus Gede 

Mambal sebagai Nyoman Karang dari Sibang Kaja, Abiansemal; (3) Jero 

Laksmi sebagai Sukasti dari Sibang Kaja, Abiansemal; (4) I Wayan Geria 

sebagai Tanu berasal dari Desa Penarungan, Mengwi; (5) Gusti Ngurah 

Semadi sebagai Wijil dari Desa Punggul, Abiansemal; (6) Desak Suarti 

Laksmi sebagai Tirta dari Mengwi; (7) Jero Murni sebagai Condong dari 

Denpasar; (8) I Made Gari sebagai Pondal dari Tegal, Darmasaba, 

Abiansemal; (9) Gusti Nyoman Mungkreg sebagai Balian berasal dari 

Bindu, Abiansemal; dan (10) A.A Bagus Sudarma sebagai Celuluk dari 

Kapal, Mengwi (sebagian peran terlihat pada gambar 4.56). 

Menurut Ida Bagus Gede Mambal S.Ag yang berganti peran sebagai 

tokoh Mudita sejak  tahun 2019, banyak pemeran Arja Basur tersebut 

sudah almarhum. Beliau juga menyayangkan bahwa sangat sulit mencari 

generasi penerus, sebab karakter yang dimainkan sudah merupakan ciri 

khas yang melekat pada masing-masing pemeran atau seniman tersebut. 

Maka dari sepeninggal pemeran Basur, yaitu Gusti Ngurah Windya, Arja 

Basur dari Sibang Kaja ini tidak pernah lagi dipentaskan sampai sekarang. 

 

 



185 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

b) Tari Janger Ganefo 

Ida Bagus Gede Mambal S.Ag. menuturkan, Tari Janger Ganefo 

berdiri kurang lebih pada tahun 1960-an. “Pada awalnya Tari Janger 

muncul pada zaman ‘60-an dan bermuatan politik (masa G30S PKI). 

Puncak kejayaan Tari Janger pada zaman itu adalah pada tahun 1964-

1965. Tari Janger diciptakan pada waktu itu oleh masing-masing partai 

politik yang berlomba-lomba sebagai ajang mengadu gengsi antar partai. 

Ketika orang-orang partai A membuat Tari Janger, jika orang-orang dari 

partai B datang menonton pertunjukan tersebut, maka orang-orang partai 

A tersebut akan lebih mudah menumpas orang-orang partai B yang datang 

menonton. Salah satu kelompok Tari Janger, yaitu dari daerah Bringkit, 

bahkan pernah keliling dunia. Namun, yang paling terkenal adalah Tari 

Janger dari Sibang Kaja. Di Sibang Kaja, Tari Janger terus dikembangkan 

hingga pada tahun 1970-an. Pada saat itu bahkan diberikan aset berupa 

sawah sehingga mampu membentuk sekaa gong untuk mengiringi 

pementasan. Tetapi, lama berselang, karena pengelolaan atau manajemen 

dana yang tidak teratur maka bubarlah sekaa gong tersebut (berdasarkan 

wawancara 3 Juni 2024). 

Beliau juga menuturkan, “Ketika Bung Karno meresmikan Pekan 

Olahraga Hidup Baru se-Asia yang bertempat di Lapangan Puputan 

Badung, Denpasar, Bali, Tari Janger dari Sibang Kaja mendapat 

kehormatan sebagai pengisi acara, sehingga pada saat itu terciptalah lagu 

yang berjudul Ganefo (singkatan dari Games of the New Emerging Forces). 

Sejak saat itulah disebut Janger Ganefo. Penari Tari Janger, penari laki-

laki yang disebut Kecak, juga mempunyai kemampuan silat, sehingga 

penampilannya (papeson) menggunakan gerakan silat dengan gaya 

nyerampang. Ida Bagus Gede Mambal S.Ag. juga masih mengingat lirik 

lagu Tari Janger Ganefo, sebagai berikut. 

Perempuan : “Beli-beli bagus beli kije mebaju gagah?” 

Laki-laki : “Jani beli trsna ajak kijang menyarengin, 

          Nongos adi jumah beli luas ne meperang!” 

Lagu sedih : “Kunang-kunang kaden saje dwiyapi 

       Yening api dije ke ade andusne 



186 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

        Yening saje tunangan tiange sube mati 

        Dije keh ade kuburne 

Pada tahun 1990-an, lagu ini dimodifikasi bersama Ibu Desak Suarti 

Laksmi dari Mengwi Badung dan Ibu Ni Nyoman Candri dari Desa 

Singapadu menjadi seperti berikut.  

Perempuan : “Beli kije mebaju gagah?” 

Laki-laki : “Ne jani ka luas maperang!” 

Busana Tari janger Ganefo sama seperti Tari Janger pada umumnya, 

tetapi lebih klasik dan sederhana. Untuk Tari Janger, mahkotanya 

(gelungan) dibuat menggunakan bunga plendo yang diperoleh di dalam 

batang pohon, seperti tekstur styrofoam yang teksturnya rawan hancur 

serta harganya sangat mahal dan langka. Gelungan Tari Janger Ganefo 

sempat direhab dan bunganya diganti menggunakan bunga plastik seperti 

zaman sekarang, namun tentu jauh dari bentuk yang dahulu. Gelungan 

tersebut kemudian disakralkan (mapasupati). Sedangkan, busana Kecak 

(penari laki-laki) Tari Janger Ganefo sangat khas dan unik karena 

menceritakan cerita penumpasan politik pada zaman itu; walaupun sangat 

sederhana seperti baju putih, celana pendek putih, selempang, rambut 

disisir rapi, badong dan menggunakan gecek putih, tapi kekhasannya 

terlihat. Tari Janger Ganefo pernah mengalami masa kejayaannya, akan 

tetapi saat ini sudah tidak berkembang karena pengaruh zaman, begitu 

juga perihal pewarisannya.  

10. Seni di Desa Bongkasa 

I Nyoman Muliana, salah seorang seniman di desa Bongkasa 

menuturkan bahwa keberadaan seni di desa Bongkasa masih dalam proses 

pelestarian. Beberapa kesenian yang tumbuh dan berkembang di desa 

setempat seperti Seni Tari Barong, Seni Pedalangan, Seni Lukis, dan Seni 

Calonarang Gabos (Gabungan Seniman Bongkasa) yang sudah dikenal 

masyarakat yang biasanya dipentaskan serangkaian upacara piodalan di 

desa setempat. Seniman-seniman baru dan masih muda senantiasa 

bermunculan, seperti Ida Bagus Weda Samsapradanta sebagai dalang sejak 

tahun 2021 dan kelahiran Denpasar, 23 Juni 2006 yang bertempat tinggal di 

Banjar Kedewatan desa Bongkasa. Kemudian ada I Wayan Saputra, seorang 



187 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Jero Mangku Dalang yang berasal dari Banjar Kutaraga, Desa Bongkasa juga 

menggeluti seni pedalangan sejak sekitar tahun 1995. Begitu juga Seni Tari 

Barong gaya Bongkasa yang dikenal masyarakat. Selain itu ada juga salah 

seorang seniman muda yang menggeluti seni lukis (berdasarkan Wawancara 

5 Juni 2024).  

a) Tari Bapang Barong 

Di Badung khususnya di Kecamatan Abiansemal, tepatnya di Banjar 

Tanggayuda Desa Bongkasa juga terdapat Seniman Barong Ket yang 

sangat terkenal pada masanya, bernama I Ketut Kembur (alm.) yang saat 

ini keahliannya diwarisi oleh cucunya sendiri I Nyoman Muliana, yang 

sangat terkenal dengan pengawak barongnya yaitu Palayon Bongkasa. 

Nama I Ketut Kembur sangat terkenal; sosok seniman bertubuh kekar dan 

gempal ini adalah seorang penari barong yang memiliki gaya mapang 

barong yang angker (aeng) dan lebih dikenal dengan sebutan “Juru Bapang 

Barong Bongkasa”. Ia berguru kepada I Wayan Geruh dari Banjar Sayan 

Mas Ubud. Salah satu ciri khasnya adalah memainkan barong dalam posisi 

nyimbar yang tidak penuh. Beberapa murid yang pernah beliau latih 

adalah I Nyoman Raos dan I Wayan Dibia dari Banjar Sengguan Singapadu 

(Dibia, 2018:108). 

I Nyoman Muliana yang akrab disapa Wayan Mul juga merupakan 

seniman Bapang Barong kelahiran di Bongkasa 11 Maret 1970, Banjar 

Tanggayuda, Bongkasa, Abiansemal, Badung. Beliau pernah mengenyam 

pendidikan seni di SMKI Denpasar. Seniman ini pernah meraih predikat 

juara lomba Bapang Barong tahun 2000 di Taman Budaya yang tampil 

dengan gaya mapang barong abra seperti yang diwarisi dari kakeknya I 

Ketut Kembur. Beliau dalam pertunjukannya lebih menyukai gerak-gerak 

dalam posisi nyunggar, atau dalam posisi nyimbar namun dengan gerakan 

tari yang keras. Struktur penampilannya biasanya terangkai dari empat 

bagian yang terdiri dari igel gilak, igel guak macok, igel pelayon, dan igel 

omang. Mulyana membangun kesan barong yang angker dan berwibawa 

saat mengawali tariannya didukung dengan hentakan gigi barong dan 

gerakan kaki yang begitu tegas dan bertenaga maka kesan barong aeng 

(menyeramkan) terbangun dan sering mendapatkan sambutan tepuk 



188 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tangan dari penonton, seperti terlihat pada gambar 4.52 berikut 

(berdasarkan wawancara 5 Juni 2024).  

 

  

Gambar 4.57 I Nyoman Muliana memainkan kepala (punggalan) Barong 

(Dokumentasi I Nyoman Muliana) 

Dari kemampuan Tari Barong yang dimiliki, beliau sudah 

meneruskan kekhasan tersebut ke generasi lebih muda di beberapa 

wilayah di Bali di antaranya: Ketut Batu dari Sanur, Tude Wisnawa dari 

Denpasar, Dedik Sutyana dari Ubud, Dewa Bangli dari Bangli, Dewa dari 

Klungkung, Komang Suartama, Gede Satria dari Badung, Putu Arya dari 

Denpasar dan banyak lagi seniman muda lainnya. Sebagian besar dari 

anak didiknya pernah meraih gelar juara pada ajang perlombaan Bapang 

Barong. 

Sebagai penari Barong, beliau pernah bergabung dengan beberapa 

Sekaa Barong yang mengadakan pertunjukan secara regular untuk sajian 

pariwisata. Sekaa-sekaa yang pernah beliau ikuti adalah Sekaa Barong 

Suwung Kangin, Denpasar Selatan dan Sekaa Barong Umadewi di Desa 

Kesiman, Denpasar. Tidak hanya pada panggung regional, beliau juga 

pernah tampil pada panggung internasional, terutama beberapa negara di 

Eropa Timur seperti Hungaria dan Cekoslavia, juga di India bersama Dinas 

Kebudayaan Kabupaten Badung.  

b) Seni Lukis di Banjar Teguan 

Di Desa Bongkasa tepatnya di Banjar Teguan terdapat seniman yang 

menggeluti seni lukis tradisional dengan memiliki ciri khas di setiap 

lukisannya dengan konsisten memunculkan tokoh-tokoh pewayangan Bali 



189 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dengan pakem tradisional seperti terlihat pada gambar 4.53. Hasil 

karyanya konsisten menggunakan teknik nyawi dengan tinta cina yang 

diaplikasikan dengan kuas dari bambu. 

   

Gambar 4.58 Karya Lukisan (kiri), piagam penghargaan dari Pemerintah 
Kecamatan Abiansemal (tengah) dan I Wayan Abdi Nugeraha (kanan) 

(Dokumentasi Tim Peneliti dan I Wayan Abdi Arya Nugeraha) 

I Wayan Abdi Arya Nugeraha yang sering disapa Dikyan Art 

merupakan seniman muda kelahiran Bongkasa, 12 November 1997. Ia 

mulai tertarik dengan seni lukis pada tahun 2015 dan sejak itu pula karya-

karyanya dipasarkan. Kemudian saat itu juga ia mulai menerima orderan 

dari pelanggan hingga sekarang. Gaya lukis yang digeluti sangat mirip 

dengan Gaya Kamasan. Selain itu, ia juga melukis kakereb (‘kain penutup 

kepala’) rangda yang biasanya digunakan di pura. Seniman muda ini juga 

pernah memperoleh penghargaan dari Pemerintah Kecamatan Abiansemal 

sebagai tokoh pelestari kebudayaan. Walaupun belajar secara otodidak 

dan termasuk penyandang disabilitas, semangatnya berkarya tidak pernah 

surut. Nugeraha menyatakan dengan tegas, “Tidak ada penghambat untuk 

seseorang berkarya selama masih mau berusaha, pasti akan tercapai.”  

11. Seni di Desa Ayunan 

I Gede Adnyana Putra, salah seorang pemilik sanggar tari di desa 

Ayunan, menuturkan bahwa keberadaan kesenian di wilayahnya masih 

cukup lestari dan berkembang karena selalu dilibatkan di dalam kegiatan 

upacara keagaman. Beberapa kesenian yang berkembang di wilayah 

setempat seperti Sekaa Semar Pegulingan, Sekaa Angklung, Sekaa 

Baleganjur, Sekaa Tari Topeng, Tari Kontemporer bahkan Drama Tari 

Calonarang “Katundung Rarung” selalu dipentaskan setiap Ida Bhatara 



190 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Napak Pertiwi. Di desa setempat tumbuh pula tarian maskot yang menjadi 

identitas dari Desa Ayunan (berdasarkan wawancara 5 Juni 2024).  

12. Seni di Desa Darmasaba 

I Wayan Genda Sabda Priadana, seorang penggiat seni, memberikan 

keterangan bahwa kesenian di Desa Darmasaba berkembang sesuai zaman. 

Keberadaan kesenian di desa setempat tetap ajeg mengingat kesenian yang 

tumbuh dan berkembang sering dipentaskan pada saat berlangsungnya 

upacara piodalan. Kesenian yang begitu khas yang terdapat di Desa 

Darmasaba, yakni Drama tari Arja Basur dan Tari Baris Poleng Ketekok Jago 

(berdasarkan wawancara 20 Juni 2024).  

Begitu juga menurut salah seorang pragina I Ketut Nesa Parajaya 

bahwa kesenian yang telah diwariskan sejak dahulu masih terlestarikan 

dengan baik.  Penari Tari Baris Poleng Ketekok Jago ini berkomitmen, “Apa 

yang sudah diwariskan oleh leluhur harus dijaga dan dilestarikan secara 

ikhlas” (wawancara 20 Juni 2024). 

a) Drama tari Arja Basur 

Kesenian Drama tari Arja Basur yang terdapat di Desa Adat Tegal, 

Darmasaba sudah ada sejak dahulu dan tidak diketahui penciptanya 

karena para penari generasi sekarang sudah mewarisi bentuk drama tari 

seperti apa adanya sampai saat ini. Namun berdasarkan penelitian Arini 

dalam Gunarta (2021), keberadaan Drama Tari Arja Basur di Desa Adat 

Tegal diperkirakan telah terbentuk sejak tahun 1931.  Arja Basur telah 

melalui perjalanan pentas yang sangat panjang dan hingga saat ini (tahun 

2021) telah memiliki delapan generasi penari. Pembentukan generasi 

penari Arja Basur di Desa Adat Tegal dari yang pertama sampai ke enam 

dilakukan pada tahun 1931, 1933, 1953, 1961, 1970, dan 1979 (Astini, 

2000). Selepas itu, generasi penari yang ke tujuh kemudian dibentuk pada 

tahun 2000 dan generasi ke delapan dibentuk tahun 2018.  



191 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 4.59 Tokoh I Gede Basur (kiri) dan tokoh I Wayan Tigaron 
(kanan) dalam pementasan Dramatari Arja Basur di Desa Adat Tegal 

(Dokumentasi I Wayan Adi Gunarta) 

Adi Gunarta dalam artikel jurnalnya menjelaskan Drama Tari Arja 

Basur di Desa Adat Tegal, Darmasaba Badung Bali berfungsi sebagai seni 

balih-balihan, yaitu memberikan hiburan kepada masyarakat atau 

penonton dalam kaitannya dengan kegiatan upacara keagamaan atau 

piodalan di pura maupun perayaan atau festival seni. Walaupun demikian, 

Dramatari Arja Basur ini tetap dikeramatkan oleh masyarakat setempat, 

karena dalam pembentukan generasi penarinya melalui proses ritual 

pawintenan dan masakapan (‘upacara pembersihan energi-energi negatif 

dan menyatukan penari dengan karakter yang dimainkan’). Selain itu, 

pementasan Arja Basur ini juga selalu menjadi penanda menyambut 

sesuhunan Ida Ratu Mas Ayu yang berwujud rangda dan disakralkan di 

Pura Dalem Gede di desa setempat. Tata busana Arja Basur hampir sama 

dengan busana Arja pada umumnya hanya berbeda warna, tetapi pakem 

pakaian yang digunakan masih sesuai dengan pakem Tari Arja pada zaman 

dahulu seperti terlihat pada gambar 4.59.  

 

b) Tari Baris Poleng Katekok Jago 

Tari Baris Poleng Katekok Jago merupakan salah satu tari 

tradisional Bali yang berbentuk komposisi tari kelompok dengan ciri 

berbaris, berderet, dan berjajar (Usadhi, 2019:172). I Ketut Nesa Parajaya, 

salah seorang penari Baris Poleng Ketekok Jago, menuturkan, 

sepengetahuannya Tari Baris Poleng Ketekok Jago tersebut berkembang 



192 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

sejak lama yang awalnya diciptakan oleh seorang petani (masyarakat 

Banjar Tengah) yang bosan saat selesai bertani dan kemudian mempunyai 

ide membuat suatu tarian dengan fungsi sebagai ayah-ayahan di pura dan 

saat upacara ngaben. Tari Baris Poleng Katekok Jago ini hanya boleh 

ditarikan bagi seseorang yang sudah melakukan pewintenan karena sudah 

merupakan peraturan dari para Penari Baris Poleng Ketekok Jago ini 

(berdasarkan wawancara 20 Juni 2024).  

  

Gambar 4.60 Para penari Tari Baris Poleng Ketekok Jago (Dokumentasi 

Desa Adat Tegal, Darmasaba) 

Menurut Usadhi (2019), tarian ini disebut Tari Baris Poleng Ketekok 

Jago, karena busana dan asesori yang dipakai didominasi oleh warna 

loreng “poleng” hitam dan putih, serta menggunakan kain-kain kuno 

seperti cepuk, gringsing dan sejenisnya. Hiasan-hiasan tambahannya, 

seperti terlihat pada gambar di atas, memberikan kesan angker dan kuno 

pada tampilan figur dari masing-masing penarinya seperti terlihat pada 

gambar 4.60. Begitu pula senjata yang dibawa penari berupa tombak juga 

berwarna hitam dan putih.  

Kehadiran tarian ini mempunyai fungsi ganda, selain sebagai sarana 

upacara Dewa yadnya, juga sering dipentaskan untuk upacara Pitra 

Yadnya. Pementasannya berdasarkan undangan oleh perorangan atau 

kelompok terutama untuk upacara yang tergolong utama, baik Dewa 

Yadnya maupun Pitra Yadnya. Selain itu, tarian ini difungsikan sebagai 



193 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pengiring simbol ksatria yang mengiringi para Dewa turun ke bumi untuk 

menyaksikan upacara yadnya yang sedang digelar. Penari baris ini 

berjumlah kurang lebih 18 orang. Seseorang yang menjadi penari Baris 

Poleng Ketekok Jago bukan hanya berbekal kemampuan menari tetapi 

merupakan seseorang yang pingit (‘disucikan’) yang wajib terlebih dahulu 

mengikuti beberapa proses penyucian. Begitu juga beberapa proses 

penyucian pada saat sebelum, pada saat, dan pada akhir pementasannya.  

13. Seni di Desa Abiansemal 

A. Seni di Desa Adat Gerih 

a) Tari Baris Pangider-ider 

Desa Adat Gerih memiliki tari wali yang baru pertama kali ditarikan 

pada tanggal 21 Oktober 2023 di Pura Dalem dan Prajapati di Desa Adat 

Gerih, serangkaian Karya Agung Menawaratna Pura Dalem dan Prajapati. 

Anom Adnyana, salah seorang praktisi seni di daerah setempat, 

menjelaskan bahwa sesuai arahan dari Sang Yajamana Karya (‘pemimpin 

proses upacara’) makna dihadirkannya Tari Baris Pangider-ider tersebut 

mengandung unsur Dewata Nawa Sanga dalam kaitannya dengan Karya 

Agung Menawaratna.  

 

Gambar 4.61 Penari Baris Pangider-ider saat pementasan (Dokumentasi 

Anom Adnyana) 

Busana dari Tari Baris Pengider-Ider sangat sederhana, yaitu memakai 

sesaputan Tari Topeng dengan nuansa dominan poleng dengan selendang 

dan tombak sesuai warna dan arah 9 penjuru mata angin (sesuai konsep 

Dewata Nawasanga) seperti terlihat pada gambar 4.61. Tarian ini ditarikan 

oleh 9 orang penari laki-laki dan sesuai arahan Jero Bandesa Adat, Tari 



194 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Baris Pengider-ider dipentaskan di Pura Kahyangan Tiga Desa Adat Gerih. 

Keunikannya, di samping fungsinya sebagai tari sakral di Desa Adat Gerih, 

Tari Baris Pangider-Ider sekaligus sebagai maskot kebanggaan dari desa 

Setempat. Terdapat keunikan pada akhir pakaad (‘tarian keluar dari 

panggung’) tarian tersebut, para penari mengucapkan slogan Desa Adat 

Gerih, yaitu “Drestha Nithi Dharma!”. 

b) Seni Belong dan Patung 

Kemunculan karya seni Belong (‘semacam penampungan air 

tradisional dari batu’) dan patung yang terdapat di Desa Adat Gerih 

merupakan karya seni yg terbuat dari bahan-bahan sisa batu paras atau 

batu bata merah dicampur dengan semen. Seiring berjalannya waktu, 

seorang warga Desa Adat Gerih bernama I Wayan Winasa mempunyai 

gagasan membuat karya seni berupa Belong dengan berbagai motif ukiran. 

“Dengan memanfaatkan bahan sisa-sisa ukiran dari batu padas atau batu 

bata merah, dicampur dengan semen. Ternyata Belong yang saya buat 

menarik perhatian dan diminati para pecinta barang-barang antik. 

Akhirnya, kesenian ini menjadi ciri khas Desa Gerih (seperti terkesan pada 

gambar 4.62)” (wawancara 25 Juli 2024).  

 

Gambar 4.62 Beberapa Belong hasil karya I Wayan Winasa 

(Dokumentasi Tim Peneliti) 

Dalam perkembangannya, I Wayan Winasa banyak melatih dan 

mempekerjakan warga atau krama Desa Adat Gerih ditempat pembuatan 

belongnya, yaitu Sanggar Bali Tantri. Dari pengalaman bekerja dan sesuai 

dengan arahan maupun binaan dari Sanggar Bali Tantri asuhannya maka 

kemudian berkembang juga sanggar-sanggar lain yang membuat karya 



195 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

seni yang sama, seperti Sanggar Luwih Belong yang didirikan oleh Nyoman 

Lelo Arta yang pernah belajar di Sanggar Bali Tantri. Saat ini, karya seni 

Belong sudah sangat digemari para kolektor barang-barang antik dan 

penjualannya tidak hanya di Bali saja, tetapi sudah sampai ke luar negeri. 

14. Seni di Desa Jagapati 

 Berdasarkan data dari Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung bahwa 

kesenian yang ada di 4 banjar dinas, yakni Banjar Jaba jero, Banjar Pasek, 

Banjar Kemulan, dan Banjar Sibang, ditopang oleh beberapa sekaa yang ada 

seperti Sekaa Gong Kebyar dan Sekaa Baleganjur di masing-masing banjar, 

Sekaa Angklung di Banjar Jabajero, Sekaa Geguntangan di Banjar Pasek, 

Sekaa Gambang di Banjar Jabajero dan Banjar Pasek, Sekaa Kidung 

terutama ada di masing-masing Banjar, serta Sanggar Tari dan Tabuh Kunti 

Boja di Banjar Pasek, Sekaa Sutri di Banjar Sibang, Kemulan, dan Jabajero, 

Sekaa Ngelawang di Banjar Pasek, Sekaa Barong Ngelawang dan Sekaa 

genjek di Banjar Kemulan. I Wayan Suardana selaku Bandesa Adat yang 

diwawancarai juga memberikan informasi bahwa kesenian yang ada di Desa 

Jagapati sebagian besar jenisnya sama seperti kesenian yang berkembang di 

derah lain. Keberadaannya juga sering dilibatkan ketika ada upacara Dewa 

Yadnya maupun Pitra Yadnya (wawancara 5 Juni 2024). 

15. Seni di Desa Dauh Yeh Cani 

I Wayan Sukarma selaku Bandesa Adat menceritakan bahwa 

keberadaan kesenian di Desa Dauh Yeh Cani setempat masih terlestarikan 

hingga saat ini. Kelestarian seni di Desa Dauh Yeh Cani terutama karena 

para pemuda dan pemudi sangat menggemari seni tari, misalnya seperti Tari 

Maskot Kabupaten Badung bernama Tari Sekar Jepun dan tarian lainnya 

yang berkembang saat ini. Begitu juga karena kesenian di desa setempat 

sering dilibatkan baik dalam upacara Dewa Yadnya maupun acara lainnya 

(berdasarkan wawancara 20 Juni 2024). 

Berdasarkan data dari Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung, 

kesenian di wilayah Desa Dauh Yeh Cani terdiri dari beberapa jenis: (1) Sekaa 

Gong Kebyar yang dimiliki oleh masing-masing Banjar; (2) Sekaa Baleganjur 

di masing-masing Banjar; (3) Sekaa Angklung di Banjar Banjaran, Banjar 

Belawan dan Banjar Kedampal; (4) Sekaa Batel di Banjar Batan Buah dan di 



196 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Banjar Kedampal; (5) Sekaa Wayang Kulit di Banjar Kedampal dan Banjar 

Banjaran; (6) Sekaa Semar Pegulingan dan Geguntangan di Banjar 

Kedampal; dan 7) Sekaa Topeng Pajegan dan Sanggar Tari di Banjar 

Banjaran. 

16. Seni di Desa Bongkasa Pertiwi 

Desa Bongkasa Pertiwi terdiri dari 3 banjar dinas yaitu Banjar Karang 

Dalem I, Banjar Karang Dalem II, dan Banjar Tegal Kuning. Desa ini hanya 

memiliki jenis kesenian menurut data dari Dinas Kebudayaan Kabupaten 

Badung, yakni Sekaa Baleganjur yang dimiliki oleh masing-masing Banjar. I 

Wayan supartana selaku Bandesa Adat di Desa Bongkasa Pertiwi 

membenarkan bahwa kesenian di Desa Bongkasa Pertiwi sudah sangat 

jarang. Kegiatan berkesenian hanya tumbuh ketika ada upacara piodalan di 

pura, karena penduduk desa setempat kebanyakan merantau bekerja ke 

tempat lain, terutama Kota Denpasar (berdasarkan Wawancara 29 Juni 

2024). 

17. Seni di Desa Mambal 

I Made Sugiana, Kepala Kewilayahan di Desa Mambal memberikan 

keterangan bahwa tidak ada kesenian yang khas di Desa Mambal. Kesenian 

-kesenian yang ada di daerah Mambal masih bersifat sama dengan beberapa 

kesenian yang ada di daerah lain. Tumbuh dan berkembangnya kesenian di 

Desa Mambal ditopang beberapa Sekaa, serta Sanggar Tari dan Tabuh. 

(berdasarkan wawancara 27 Juli 2024) 

18. Seni di Desa Selat 

Desa Selat terdiri dari 4 wilayah banjar dinas yakni Banjar Dinas Selat 

Anyar, Banjar Dinas Selat, Banjar Dinas Tegal, dan Banjar Dinas Mekar Sari. 

Adapun bentuk kesenian di Desa Selat berdasarkan data Dinas Kebudayaan 

Kabupaten Badung di antaranya: (1) Gong Kebyar oleh Banjar Selat dan 

Banjar Tegal; (2) Sekaa Balaganjur di Banjar Tegal; (3) Sekaa Angklung di 

Banjar Selat; (4) Sekaa Wayang Kulit di Banjar Tegal; (5) Sekaa Pasantian di 

Banjar Selat; dan (6) Sanggar Tari Manacika di Banjar Selat. Berdasarkan 

informasi yang diberikan oleh Ngurah Sudiartha selaku Sekretaris Desa, 

kesenian di desa setempat berjalan seperti biasa pada umumnya. Beliau juga 

menyebutkan seni yang ada di desa Selat adalah seni tradisional yang terdiri 



197 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dari seni pertunjukan, yakni kesenian yang dihadirkan setiap upacara 

piodalan. Seni Karawitan terdiri dari Selonding, Angklung, Gong Kebyar, 

Semarandana, Gender dan Rindik. Kegiatan kesenian di Desa Selat juga 

sudah mendapat perhatian dari Pemerintah Kabupaten Badung (berdasarkan 

wawancara 27 Juli 2024). 

4.8 Pemetaan Bahasa di Kecamatan Petang dan Abiansemal 

 

Gambar 4.63 Pemetaan Bahasa 
Bahasa Bali adalah bahasa utama atau bahasa ibu yang digunakan 

masyarakat Bali dalam pergaulan sehari-hari. Bahasa Bali merupakan 

bahasa regional mayor karena memiliki penutur yang besar, sistem tulis, dan 

tradisi sastra (Artawa, 2004). Ini adalah buah perjalanan Bahasa Bali yang 

sedemikian panjang mulai dari bahasa Bali Kuna, Tengahan, dan Baru. 

Setiap periode memiliki ciri khasnya masing-masing. Menurut catatan Bawa 

(2002: 16-26), bukti keberadaan Bahasa Bali Kuna hanya ditemukan pada 

prasasti-prasasti, yang tentunya bahasa yang terdokumentasi di dalamnya 

adalah ragam formal yang banyak menyerap bahasa Sanskerta. Lalu, pada 

Bahasa Bali Tengahan yang disebut juga Bahasa Bali Kawi, karena 

merupakan bahasa yang banyak dipakai sebagai bahasa teks, topeng, 

primbon, dan sebagainya, mendapat pengaruh bahasa Jawa Tengahan. 

Sedangkan periode Bahasa Bali Baru berhimpit dengan Bahasa Bali 

Tengahan selama 66 tahun (1751-1819). Dengan perjalanan panjang seperti 

itu, maka terealiasasilah Bahasa Bali seperti sekarang. 



198 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Dari perjalanan panjang tersebut tersirat bahwa Bahasa Bali sendiri 

dalam perkembangannya bersifat dinamis, tidak sporadis, ataupun linier. 

Hal tersebut terlihat dari beberapa dialek yang ditemukan, semisal dialek 

Nusa Penida, Sembiran, dan sebagainya. Selain itu, di Bali tidak saja terdapat 

bahasa Bali dengan berbagai dialek dan aksen yang muncul akibat 

perbedaan georgrafis dan sosiologis, tetapi juga akibat migrasi penduduk 

pulau lain, semisal kemunculan Bahasa Melayu dialek Loloan, penggunaan 

Bahasa Sasak di Karangasem. Pengaruh Bahasa lain juga tidak kalah 

dominan dalam pembentukan Bahasa Bali modern, sehari-hari sekarang ini, 

misalnya pengaruh Bahasa Bugis, Bahasa Jawa Modern, terutama Jawa 

Timuran, Bahasa Sasak, Melayu, Bahasa Indonesia, juga bahasa-bahasa 

asing akibat pariwisata dan media elektronik dan media sosial.  

Selanjutnya, menurut Nadra (dalam Suwandana, 2018) unsur-unsur 

bahasa yang menyebabkan perbedaan atau variasi bahasa adalah 1) unsur 

fonologis, 2) unsur morfologis, 3) unsur leksikal, 4) unsur sintaksis, dan 5) 

unsur semantik. Secara dialektologi, bahasa Bali dibagi menjadi dua dialek, 

yaitu dialek Bahasa Bali Dataran dan Bahasa Bali Aga. Dialek Bali Dataran 

digunakan oleh masyarakat di wilayah dataran Pulau Bali seperti selatan 

atau daerah pesisir Pulau Bali, sedangkan dialek Bali Aga digunakan oleh 

masyarakat Bali yang mendiami wilayah pegunungan, pulau Nusa Penida, 

Nusa Lembongan, dan Nusa Ceningan (Citrawati, dkk. 2019; Dhanawaty, 

dkk., 2014). Akan tetapi, ada juga yang membedakannya secara geografis, 

seperti dijelaskan oleh Suwandana (2018) bahwa yang termasuk dalam dialek 

Bali Aga adalah penutur yang bermukim di beberapa daerah pegunungan di 

Kabupaten Tabanan, Buleleng, Badung, Bangli, Karangasem, dan Klungkung 

(Pulau Nusa Penida). Sementara itu, dialek Bali Dataran mendiami daerah 

dataran rendah Pulau Bali, baik di belahan utara maupun di belahan selatan. 

Akan tetapi, belum dijelaskan secara rinci daerah mana saja yang dimaksud. 

Mengingat dialek Bali Dataran yang mempunyai wilayah yang sangat luas 

dan mempunyai penutur yang begitu banyak di Pulau Bali, maka Bahasa 

Bali Dataran ini juga mempunyai dialek-dialek sendiri seperti, dialek 

Klungkung, dialek Badung, dialek Karangasem, dialek Buleleng, dialek 



199 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Gianyar, dialek Tabanan, dialek Bangli, dialek Denpasar, dan dialek 

Jembrana.  

Perbedaan yang paling mencolok di antara kedua rumpun dialek 

bahasa Bali tersebut adalah secara fonologis, morfologis dan leksikal. Dalam 

kaitan dengan ini, dapat ditegaskan bahwa pengguna bahasa Bali dataran 

pada umumnya sulit untuk memahami tuturan dari masyarakat Bali Aga 

ketika sedang berkomunikasi di antara sesamanya, terutama secara leksikal. 

Sedangkan, sekarang ini masyarakat pengguna bahasa dialek Bali Aga sudah 

terbiasa menggunakan bahasa Bali Dataran (umum) kepada kenalan atau 

masyarakat lain daerah. Kedua rumpun dialek, Bali Dataran dan Bali Aga, 

tersebut senyatanya terbagi menjadi tiga jenis secara geografis, yaitu dataran 

(pesisir), pegunungan, dan kepulauan. Akan tetapi, pembedaan-pembedaan 

ini sejatinya belum memuaskan karena banyak wilayah yang termasuk 

sebagai pegunungan tidak serta-merta menggunakan bahasa dialek Bali Aga. 

Dilihat berdasarkan realisasi fonem vokal, Bawa (1980) mengelompokkan 

variasi bahasa Bali menjadi lima, yakni (1) Bahasa Bali Baku, (2) Bahasa Bali 

Daerah [a] yang terdapat di daerah Bali Aga, (3) Bahasa Bali Daerah [ə] yang 

terdapat di daerah di luar Bali Aga, kecuali Tabanan, dan (4) Bahasa Bali 

Daerah [ɤ] yang terdapat di beberapa daerah di Kabupaten Tabanan dan (5) 

Bahasa Bali Daerah [ɔ], yang terdapat pada beberapa desa pada beberapa 

wilayah di Kabupaten Tabanan (Dhanawaty, dkk., 2014). Perbedaan 

mencolok dialek bahasa Bali utamanya terlihat secara fonologis dan 

morfologis, yang mengacu kepada penggunaan bahasa lisan sehari-hari.  

Dari semua variasi penggunaan Bahasa Bali, berdasarkan kongres 

Bahasa Bali tahun 1974, dialek Buleleng dan Klungkung telah dibakukan 

sebagai dasar studi-studi deskriptif dari para linguis Universitas Udayana. 

Kedua bahasa dimaksud digunakan atau dipandang sebagai bahasa Bali 

baku karena kosakatanya memang diucapkan secara lengkap dalam bahasa 

sehari-hari. Di samping itu, dalam penggunaannya, kosakata yang 

digunakan seringkali ditambahkan pemarkah atau sufiks -é atau -né di akhir 

kata, seperti pangorengan(-é), ajengan(-é), sandal(-né), dan sebagainya, yang 

tidak terbatas untuk menunjukkan nomina tunggal atau jamak, juga tidak 



200 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

menunjukkan akrab mengetahui atau tidak bagi lawan bicara ataupun 

menujukkan kepemilikian atau posesif.  

Bentuk asal yang berasal dari morfem bebas ada juga yang menyebut 

sebagai kata dasar; dalam tata bahasa Bali tradisional disebut sebagai kruna 

lingga. Kata dasar di sini ialah kata yang sama sekali belum mendapat 

imbuhan, persengauan, perulangan, atau pemajemukan. Untuk 1ebih 

jelasnya dapat dilihat contoh kauk, pandus, edeng, dan jujuk. Secara otonom, 

satuan bentuk asal di atas belum mendukung arti; artinya adalah bahwa 

satuan kata baru menjadi jelas bila telah diproses melalui morfologi hingga 

menjadi makaukan, kaukin, kaukang, kauk-kauk; mandus, mandusang, 

pandusin; edengang, edengin, ngedengin; majujuk, jujukang, dan kajujukang. 

Dari afiksasi di atas dapat dilihat adanya prefiks ma-, prefiks nasal, prefiks 

ka-, serta sufiks -an, -ang, -in, dan perulangan yang mengembangkan bentuk 

asal di atas. Imbuhan atau afiks itu memainkan peranan sangat dominan 

dalam menciptakan bentukan kata baru. Prosesnya dapat dilakukan dengan 

penambahan pada awal morfem dasar atau pangkal yang disebut prefiksasi, 

penambahan di tengah disebut infiksasi, dan penambahan pada akhir 

morfem dasar atau pangkal disebut sufiksasi. Istilah yang sering dipakai 

mengenai proses ini dalam bahasa Bali ialah pemberian penga(n)ter, selselan, 

dan pangiring. Ada pula ditempuh cara lain, yaitu penambahan prefiks dan 

sufiks secara bersamaan yang lazim disebut konfiksasi atau simulfiksasi. 

Sejatinya, penelitian secara dialektologi untuk Bahasa Bali telah 

senantiasa dilaksanakan, akan tetapi penelitian-penelitian yang dilakukan 

belum memperlihatkan karakteristik masing-masing daerah secara 

menyeluruh. Terlebih melihat perkembangan bahasa Bali dewasa ini, dengan 

telah pesatnya perkembangan mobilitas dan kontak sosial antar-masyarakat 

Bali maupun dengan pihak luar yang berbahasa selain bahasa Bali, 

perbedaan-perbedaan tersebut telah sedemikian melebur dan sumir. 

Pengaruh globalisasi dan modernitas yang menuntut keefektifan berbasaha 

secara fungsional dalam ranah komunikasi antar sesama masyarakat Bali 

dengan menggunakan bahasa Bali umum yang bercirikan bahasa Bali dialek 

dataran, maupun dengan pihak luar, dengan bahasa Indonesia sepertinya 



201 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

belakangan menjadi masalah tersendiri dalam pemertahanan bahasa Bali, 

terutama dialek Bali Aga.   

Selanjutnya, khusus untuk di Kabupaten Badung, khususnya di 

Kecamatan Abiansemal dan Kecamatan Petang, kendati belum pernah 

dilaksanakan penelitian dari segi dialek, dapat dijelaskan bahwa perbedaan 

secara fonologis dengan melihat penggunaan vokal pada tuturan sehari-hari, 

terutama dalam pelafalan fonem vokal /a/, /i/, /u/, /e/, dan /o/ dengan 

alofonnya sesuai dengan karakteristik wilayah desa ataupun desa adat, dan 

terjadi pelesapan-pelesapan fonem konsonan. Sedangkan secara morfologis, 

terjadi perbedaan terutama pada penggunaan prefiks dan sufiks. Berkaitan 

dengan kosakata dan gramatika, kedua kecamatan tidak ditemukan memiliki 

perbedaan pilihan kata maupun gramatika.   

Perbedaan-perbedaan secara fonologis maupun morfologis di kedua 

wilayah kecamatan terutama dipengaruhi oleh faktor geografis. Semisal, 

wilayah Kecamatan Abiansemal bagian timur, seperti Desa Jagapati, 

Angantaka, dan Desa Sedang, serta bagian selatan, memiliki kedekatan 

dengan Kabupaten Gianyar bagian barat, seperti Desa Batubulan, 

Singapadu, dan Singakerta dan Denpasar Timur, seperti Desa Penatih. 

Sedangkan, wilayah Kecamatan Abiansemal bagian utara memiliki 

karakteristik morfofonologis sedikit berbeda karena berdekatan dengan 

aksen dan dialek Kecamatan Mengwi dan Petang. Begitu juga yang terjadi di 

Kecamatan Petang yang berbatasan dengan Kecamatan Abiansemal di 

sebelah selatan, wilayah Kabupaten Tabanan, khususnya Desa Mayungan, 

Kecamatan Baturiti di sebelah barat, di utara berbatasan dengan Kabupaten 

Buleleng khususnya Kecamatan Kubutambahan, dan di timur berbatasan 

dengan Kabupaten Bangli khususnya Desa Catur, membuat masyarakatnya 

memiliki kemiripan logat atau aksen Bahasa Bali Dataran yang bersesuaian 

dengan daerah-daerah yang berdekatan tersebut.    

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, penggunaan bahasa Bali 

di wilayah Kecamatan Abiansemal dan Petang masih sangat baik. 

Berdasarkan hasil observasi dan pengakuan para informan, rata-rata bahasa 

Bali ragam halus digunakan di setiap acara di desa, khususnya paruman 

adat (‘rapat adat’), upacara keagamaan, yang pada khususnya dalam bentuk 



202 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pengumuman-pengumuman oleh Bandesa Adat ataupun perangkat desa lain 

yang bertugas dan acara-acara resmi lainnya, serta kepada orang yang tidak 

dikenal. Penggunaan bahasa Indonesia juga sering dilakukan dalam acara-

acara resmi di desa. Sedangkan dalam komunikasi sehari-hari antar sesama 

warga desa, bahasa yang digunakan bahasa ragam umum atau kapara. 

Penggunaan bahasa sehari-hari tersebut dapat diobservasi terutama ketika 

terjadi pertemuan-pertemuan informal masyarakat desa di ladang, sawah, 

pasar, ruang-ruang pertemuan informal, dan di rumah-rumah warga.   

Seperti telah dijelaskan di atas, walaupun berada di wilayah yang 

saling berdekatan, terdapat beberapa perbedaan logat (aksen) yang dapat 

dipahami secara morfofonemik. Sebenarnya, terdapat indikasi dialek di 

masing-masing kecamatan secara sepintas, namun untuk menyatakan 

bahwa perbedaan-perbedaan yang muncul di kedua kecamatan sebagai 

dialek, dibutuhkan usaha penelitian yang lebih mendalam, terlebih 

membandingkannya dengan Bahasa Bali baku. Dalam hal kosakata, 

penggunaan Bahasa Bali di Kecamatan Abiansemal dan Petang cenderung 

sesuai bentuk baku, seperti di kecamatan-kecamatan lain di Badung 

maupun kabupaten-kabupaten lainnya di Bali. Yang menarik adalah 

perbedaan logat masing-masing daerah, bahkan berbeda antar desa, yang 

dapat digunakan untuk mengidentifikasi asal daerahnya, atau bahkan sudah 

menjadi identitas masyarakat setempat. 

4.8.1 Bahasa di Kecamatan Petang 

Variasi penggunaan Bahasa Bali di Kecamatan Petang dapat dikatakan 

secara kebahasaan lebih sulit untuk dideskripsikan. Seperti telah dijelaskan 

di atas, hal tersebut disebabkan karena sebenarnya Kecamatan Petang 

berbatasan dengan daerah Kecamatan Abiansemal, Kabupaten Tabanan, 

Buleleng dan Bangli yang memiliki tipikal logat yang sangat jauh berbeda. 

Berdasarkan penelitian yang dilaksanakan oleh Denes, dkk. (1985) di 

Kecamatan Petang, khususnya Desa Plaga, terdapat variasi penggunaan 

bahasa Bali dialek dan sub dialek yang sangat beragam. Beberapa di antara 

penggunaannya ditemukan kemiripan dengan beberapa wilayah, seperti di 

wilayah utara mirip dengan dialek Desa Blimbing, Tabanan; di sebelah barat 



203 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

terdapat penggunaan sub dialek seperti Desa Angseri, Tabanan; di sebelah 

timur memiliki kemiripan subdialek seperti Desa Pejeng, Gianyar; dan di 

selatan menggunakan dialek bahasa Bali Baku (Denes, dkk., 1985). Hal ini 

mengindikasikan kekhasan variasi penggunaan bahasa Bali di Kecamatan 

Petang, mengingat secara geografis berbatasan dengan banyak wilayah 

dengan variasi logat atau aksen bahasa Bali yang beragam. 

 

a. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Carangsari, Getasan, Pangsan, 
Petang dan Sulangai 

 Variasi penggunaan Bahasa Bali di Desa Carangsari, Getasan, 

Pangsan, Petang dan Sulangai tidak jauh berbeda dari penggunaan bahasa 

Bali di Kecamatan Abiansemal, khususnya wilayah desa terdekat, yaitu Desa 

Sangeh dan Blahkiuh. Kelima desa dikelompokkan karena memiliki 

perlakuan yang sama dalam penggunaan bahasa Bali sehari-hari. Hanya saja 

logat yang digunakan di kelima desa tersebut tidak terlalu sama seperti pola 

fonologis penggunaan vokal di wilayah desa di Sangeh dan Blahkiuh. 

Misalnya, pengucapan kata-kata berakhiran /a/ cenderung menjadi /ɔː/, 

seperti “kija iya?” (‘kemana dia?) diucapkan /kijɔː ɪɔː/, “désa” diucapkan 

/desɔː/, “tabia” (‘cabe’) dilafalkan /tabiɔː/. Yang menarik juga adalah 

pengucapan kosakata berakhiran /i/, seperti kata “manyi” (mengetam padi) 

dilafalkan /maɲeɪ:/. Hal serupa juga terjadi dengan kosakata yang memiliki 

fonem /u/ di akhir cenderung mengalami pemanjangan, seperti kata “milu” 

(‘ikut’) diucapkan /milɔʊ:/. Kemudian, fonem /e/ juga mengalami “kéné” 

(‘begini’; ‘seperti ini’) diucapkan /keneɪ:/. Sedangkan untuk vocal /o/ di akhir 

memiliki pola /ɜɔː/, sehingga kata “kéto” (‘begitu’; ‘seperti itu’) diucapkan 

/ketɜɔː/. Pola-pola fonem vokal berubah tersebut rupanya sejalan dengan 

yang terjadi hampir di seluruh Kecamatan Abiansemal, walaupun terdapat 

perbedaan-perbedaan tipis yang dapat diidentifikasi dan dideskripsikan.    

 Kemudian, perlakuan yang menarik dalam penggunaan Bahasa Bali di 

Desa Carangsari, Getasan, Pangsan, Petang dan Sulangai, adalah pelafalan 

yang terjadi pada afiksasi, terutama sufiks -an dan -ang. Jika dibandingkan 

dengan beberapa desa di Kecamatan Abiansemal, semisal Desa Blahkiuh, 

yang cenderung dilafalkan [-ɜn] dan [-ɜŋ], tidak demikian halnya dengan di 

desa-desa di Kecamatan Petang tersebut. Penggunaan kedua akhiran 



204 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tersebut sesuai dengan bunyi dasarnya yaitu /-an/ dan /-aŋ/. Namun, 

terdapat persamaan penggunaannya, yaitu terdapat semacam “jeda” sebelum 

akhiran-akhiran tersebut, seperti kata “panyarikan” (‘sekretaris desa [adat]’) 

dilafalkan /pɜnyarik’an/, “jemakang” (‘ambilkan’) menjadi /jɜmak’aŋ/. Selain 

itu, perlakuan terhadap fonem vokal /a/ di akhir sebelum konsonan hambat 

juga menarik, yaitu mengalami pemanjangan, seperti kata “kenal” diucapkan 

/kɜna:l/, “berag” (‘kurus’) diucapkan /bɜra:g/. Kekhasan ini merupakan 

penciri penggunaan bahasa Bali sehari-hari di desa-desa tersebut. 

b. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Plaga    

 Variasi penggunaan Bahasa Bali di Desa Plaga berbeda dengan desa-

desa sebelumnya yang cenderung memiliki persamaan dengan yang terdapat 

di Kecamatan Abiansemal. Seperti telah disinggung sebelumnya, Desa Plaga 

sudah pernah menjadi lokus penelitian oleh Denes, dkk. (1985). Dalam 

temuan penelitian tersebut, penggunaan Bahasa Bali di desa tersebut 

cenderung mengikuti pola Bahasa Bali baku (dialek Dataran), walaupun 

terdapat beberapa kemiripan dengan Bahasa Bali dialek pegunungan. Akan 

tetapi berdasarkan observasi yang dilakukan di Desa Plaga, dalam 

percakapan sehari-hari, masyarakat menggunakan Bahasa Bali ragam 

umum; kosakata yang diucapkan mudah dipahami selayaknya bahasa Bali 

di daerah lainnya di Bali. Dalam artian itu, bahasa yang digunakan terkesan 

mendatar, tidak bergelombang seperti di desa-desa sebelumnya, terutama 

fonem vokalnya. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa Bahasa Bali yang 

digunakan di Desa Plaga mengikuti pola-pola Bahasa Bali baku.  

 Seperti telah dijelaskan di atas, Bahasa Bali baku telah ditetapkan 

sesuai dengan penggunaannya di Kabupaten Buleleng dan Klungkung. 

Walaupun demikian, penilaian dilakukan berdasarkan penulisan kosakata 

dan kelengkapan penggunaan afiks, bukan berdasarkan pelafalan dalam 

percakapan sehari-hari atau lisan. Padahal, dalam penggunaannya pada 

ranah lisan, Bahasa Bali yang digunakan di Kabupaten Buleleng dan 

Klungkung cenderung meninggi di akhir kata ataupun kalimat. Hal serupa 

juga terdapat di Kabupaten Bangli dataran. Namun tidak begitu halnya 

dengan penggunaannya di Desa Plaga yang cenderung datar dari awal hingga 

akhir, kecuali bagi kalimat tanya yang sedikit meninggi di akhir kalimat.  



205 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 Dapat dikatakan bahwa terjadi persinggungan fonologis di Desa Plaga 

akibat keterkaitannya dengan desa-desa terdekat di sekitarnya yang sangat 

bervariasi. Sehingga, bahasa Bali yang muncul dalam percakapan sehari-hari 

masyarakat berdasarkan aksennya menjadi semacam sintesis dari 

persinggungan-persinggungan tersebut. Misalnya dalam penggunaan 

pemarkah posesif -ne (‘-nya’), bentuknya muncul dalam bentuk baku, seperti 

“bapanné” (‘bapaknya’), “tembokné” (‘temboknya’). Begitu juga dengan sufiks 

-an untuk menyatakan ‘lebih’, seperti “becatan” (‘lebih cepat’), “gedénan” 

(‘lebih besar’). Hal serupa juga terjadi pada sufiks -ang, “ngedumang” 

(‘membagikan’), “tugelang” (‘potongkan’), “jemuhang” (‘jemurkan’). 

Selanjutnya, sufiks -ina untuk menyatakan subjek pasif juga muncul dalam 

bentuk baku, “idihina” (‘dimintai’), “jotina” (‘diberikan sesuatu [makanan]’), 

sama halnya dengan bentuk pasif dengan sufiks -a, seperti “jemuha” 

(‘dijemur’), “baha” (‘dipotong [pohon]’). Penggunaan konfiks ma- + -an juga 

muncul dalam bentuk baku, walupun /a/ pada ma- lebur ke dalam /é/, 

seperti “ménggal-engalan” (‘sesegera mungkin’). Dengan demikian, 

penggunaan bahasa Bali di Desa Plaga sangat sesuai dengan bentuk baku, 

walaupun dalam penggunaannya sehari-hari.  

c. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Belok Sidan 

 Penggunaan bahasa Bali di Desa Belok Sidan memiliki kekhasan 

tersendiri jika dibandingkan penggunaannya di desa-desa sebelumnya. 

Secara geografis, Desa Belok Sidan berbatasan langsung dengan Desa Catur, 

Kintamani, Bangli. Kedua desa ini juga memiliki kontur alam yang sama, 

sehingga pola penghasilan yang mirip, seperti perkebunan kopi, jeruk, dan 

lain-lain. Dekat secara geografis, logat Bahasa Bali di Desa Belok Sidan 

memiliki banyak kemiripan dengan logat dengan masyarakat Desa Catur, 

walaupun tidak memiliki fonem /k/ yang sanggat kental seperti umumnya 

penggunaan Bahasa Bali di daerah Kintamani. 

 Berdasarkan observasi yang dilakukan di Desa Belok Sidan, 

penggunaan Bahasa Bali sehari-hari  yang dapat diidentifikasi memiliki 

kemiripan dengan yang ditemukan seperti di Desa Plaga sekaligus mirip 

dengan logat Desa Catur. Hal tersebut teridentifikasi dalam penggunaan 

kosakata, seperti “baanga” (‘dikasi’) diucapkan /baaŋɔ/, “tagiha” (‘diminta’) 



206 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dilafalkan /tagihɔ/, begitu juga kosakata dengan fonem /a/ di akhir menjadi 

[ɔ], seperti “mara” (‘baru saja’) diucapkan /marɔ/. Kalimat tanya juga 

cenderung menggunakan [ɔ:] untuk menyatakan konfirmasi ‘iya?’ yang 

secara baku biasanya dalam bentuk /aɜ/, semisal “wéla san oo?” (baku: 

“welanga busan ae?” ‘dimarah tadi ya?’). Namun berbeda halnya ketika 

kosakata dengan /a/ di akhir diulang, semisal “pis dasa-dasaan” (‘uang 

sepuluh-sepuluh ribuan’), begitu juga kata “dasaan” (‘sepuluhan’). 

Penggunaan sufiks -ne dan -e juga mengikuti pola baku, seperti “limanné” 

(‘tangannya’), “ulungné” (‘jatuhnya’), “balianné” (‘dukun itu’). Variasi ini 

mengindikasikan pengaruh logat bahasa Bali di daerah Kintamani.  

Penggunaan seperti bahasa Bali yang menunjukkan kebakuan juga 

teridentifikasi pada penggunaan sufiks -an, seperti “dituan” (‘disanaan’), 

“paekan” (‘dekatan’) dan seterusnya, begitu juga dengan penggunaan sufiks 

-ang, seperti pada kata “melaang” (baku: “melahang”, ‘baikin’, ‘hati-hati’), 

walaupun /h/ tidak diucapkan. Hal ini mengindikasikan kedekatan logat 

dengan Desa Plaga. Yang menarik juga adalah penggunaan bahasa Bali 

dengan menyingkat kata, seperti “tepuk” (‘lihat’) menjadi “puk”, “busan” (‘tadi’) 

menjadi “san”, “sepakbola” menjadi “pakbola”, “abetné” menjadi “betné”. 

Khusus untuk menyebut atau pronomina orang kedua dipakai kata “awaké” 

(‘engkau’), sedangkan pronomina orang pertama tetap menggunakan “cang” 

(baku: “icang”, ‘aku’). Kosakata lain yang menarik juga penggunaannya 

adalah “ngelen-ngelen” (baku: “elen-elen”, ‘lain-lain’), “ngonyong” (baku: 

“ngoyong”, ‘diam’, ‘tenang’). Variasi penggunaan bahasa Bali di Desa Belok 

Sidan sangat menarik jika diteliti secara lebih mendalam karena keterkaitan 

secara fonemik, baik dengan Desa Plaga maupun dengan Desa Catur, 

Kintamani. Dapat dikatakan, kedua desa tersebut secara geografis telah 

berperan dalam membentuk logat penggunaan bahasa Bali di Desa Belok 

Sidan yang sangat khas.     

4.8.2 Bahasa di Kecamatan Abiansemal 

a. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Adat Jagapati, Angantaka, dan 
Sedang 

 Desa Adat Jagapati, Angantaka, dan Sedang secara geografis dapat 

dikatakan berdekatan. Berdasarkan hasil observasi, ketiga desa juga dikenal 



207 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

memiliki lahan pertanian yang berhimpitan dan saling silang satu sama lain. 

Di samping itu, beberapa warga desa juga terkenal dengan kerajinan patung 

kayu sebagai profesi sampingan yang memiliki kemiripan desain, umumnya 

orang tua dengan ayam jago dan kurungannya, magecel (‘memegang ayam’), 

mencar (menjala), nenek bersama cucunya, dan sebagainya. Bahkan ketiga 

desa sepakat membentuk wadah bagi para pengerajin patung tersebut 

dengan sebutan Jagapati, Angantaka, Sedang (JAS). Faktor-faktor tersebut 

sangat mempengaruhi pola interaksi dan pilihan-pilihan bahasa yang mereka 

gunakan. Namun, walaupun demikian, berdasarkan hasil wawancara yang 

dilakukan dapat diidentifikasi pilihan-pilihan bahasa yang berbeda satu 

sama lain. 

Penggunaan Sapaan “Wi” untuk Menyebut Kakak Laki-laki di Desa 

Jagapati. Seperti telah dijelaskan di atas, Desa Jagapati memiliki himpitan 

wilayah dengan Denpasar Timur bagian utara dan Sukawati bagian barat. 

Dengan sendirinya, terdapat kemiripan aksen dan dialek bahasa Bali antara 

wilayah-wilayah tersebut dengan Desa Jagapati. Pertama-tama dapat 

diidentifikasi yang menarik adalah penggunaan kata sapaan “wi” (bli, ‘kakak 

laki-laki’). Walaupun tidak secara intens digunakan karena masih cenderung 

memilih kata “bli”, kata sapaan “wi” telah lazim digunakan, semisal “ling ja(o) 

wi?” (uli[ng] dija bli?; ‘dari mana [asalnya] kakak?’). Kata sapaan ini seringkali 

secara spesifik untuk menyebut kakak laki-laki, namun ini juga digunakan 

bagi orang (laki-laki) yang tidak dikenal, dalam komunikasi sehari-hari atau 

Bahasa Bali lumrah atau kapara. 

 Pelesapan morfem dasar dan sufiks sangat lazim terjadi pada bahasa 

Bali dialek Denpasar, Badung dan Gianyar. Hal serupa juga terjadi di Desa 

Jagapati, Angantaka, dan Sedang. Semisal dalam penggunaan kata “suba” 

(‘sudah’), sudah sangat lazim diucapkan “ba!”. Begitu juga yang terjadi di 

Desa Jagapati, Angantaka dan Sedang. Namun, yang menarik secara spesifik 

di ketiga desa adalah pelesapan morfem atau suku kata dasar “(su)ba” di awal 

kemudian diikuti dengan penambahan fonem /ɔ/, sehingga terepresentasi 

secara fonemik menjadi /bɑ:ɔ/. Kecenderungan ini mirip dengan kemunculan 

diftong ai /ɑ:ɪ/, au /ɑ:ɔ/, dan ei /eɪ/ pada kata-kata dalam komunikasi 

sehari-hari masyarakat di Desa Batubulan, Batuyang, dan sekitarnya. 



208 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 Pelesapan juga cenderung terjadi pada morfem kata dasar yang 

memiliki fonem vokal /u/ dan /ə/. Pelesapan serupa juga seringkali 

ditemukan dalam penggunaan bahasa Bali di Denpasar dan Gianyar. 

Misalnya kata dasar dengan fonem vokal /u/ di awal, “umah” (‘rumah’) dan 

“jumah” (‘di rumah’) dalam tuturan “ija mah ya é?” (dija umah iyané?; ‘di 

manakah rumahnya?’) dan “ada ya mahné?” (ada iya jumahné?; ‘adakah dia 

di rumahnya?’). Begitu juga dengan yang terjadi dengan kata-kata dengan 

fonem vokal lemah /ə/ terutama kata-kata bermorfem awal /je-/ di awal, 

misalnya kata “jemak” (‘ambil’), cenderung menjadi “mak”, “ba mak bulihé 

san?” (suba jemak bulihé busan?; ‘sudah diambil bibit (padi)-nya tadi?’), juga 

seringkali pada kata “jelek” (‘jelek’) menjadi “lek”, “jelema” (‘manusia’) menjadi 

“lema”. Pelesapan juga terjadi pada morfem dasar akhir -ah dan -un ketika 

mendapat sufiks -in, misalnya kata “benahin” (‘betulkan’) menjadi “benin” 

dan “jumunin” (‘ulangi’), menjadi “jumin”.  

 Selain pelesapan morfem dasar, pelesapan juga terjadi pada morfem 

dasar berakiran -an dan terutama sufiks -an dan alofonnya [-ang]. Seperti 

dapat diobservasi dan diakui oleh informan di Desa Jagapati, Angantaka dan 

Sedang, umumnya kata-kata berakhiran -an diucapkan seperti “terpatah-

patah” yang seringkali disebut dialek “bebadungan”, misalnya, kata 

“Tabanan” akan dibaca “taban-”; “(pe)paruman” (‘rapat desa’) diucapkan 

“parum-”; “melahang” (‘baikkan’) diucapkan “melah-”. Dengan demikian, 

dapat dikatakan faktor geografis karena kedekatan wilayah dengan 

Kecamatan Denpasar Timur bagian utara dan Sukawati bagian barat 

menjadikan terjadi kemiripan-kemiripan penggunaan Bahasa Bali di Desa 

Jagapati, Angantaka dan Sedang. 

b. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Darmasaba 

 Penggunaan Bahasa Bali di Desa Darmasaba memiliki keunikan 

tersendiri jika dibandingkan dengan desa-desa di sekitarnya. Keunikan yang 

dapat teridentifikasi berdasarkan observasi yang dilakukan adalah pada 

penggunaan bahasa Bali sehari-hari. Bahasa Bali sehari-hari di Desa 

Darmasaba memiliki kemiripan logat dengan yang digunakan di Desa 

terdekat, yaitu sekitar wilayah Desa Peguyangan Kaja, seperti pemanjangan 

fonem kedua kosakata dengan cengkok, dan pelesapan suku kata atau silabel 



209 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kata dasar pertama. Pemanjangan fonem vokal kedua kosakata di desa ini 

tidak seperti yang terjadi di Desa Jagapati, Angantaka, dan Sedang yang 

cenderung mengarah ke /:ɔ/, tetapi lebih mengikuti fonem vokal dasarnya 

sebelum mencapai fonem terakhir, semisal ketika berbicara “kit basa(a)ng 

kedék” (‘sakit perut[ku] tertawa’), kata “basang” (‘perut’) diucapkan /basɑ:ŋ/. 

Pemanjangan juga terjadi walaupun dalam kosakata tanpa fonem konsonan 

di akhir, seperti dalam pengucapan ungkapan “pa ya!” (“mapa ya!” ‘mengapa 

ya!’) menjadi /pɜ yɜɑ:/. Seperti halnya penggunaan bahasa Bali berkarakter 

“bebadungan”, pelesapan silabel pertama kata dasar juga masih terjadi di 

Desa Dharmasaba, yang dapat diidentifikasi seperti contoh di atas pada kata 

“sakit” menjadi “kit”, “mapa” menjadi “pa”. Karakteristik seperti ini sangat 

lazim muncul dalam penggunaan bahasa Bali di daerah Denpasar bagian 

utara.  

c. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, 

Mambal dan Mekar Bhuana 

 Penggunaan Bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, Mambal 

dan Mekar Bhuana memiliki kecenderungan perbedaan logat atau aksen satu 

sama lain, tetapi perbedaan itu sangat sulit dikenali. Berdasarkan observasi, 

keempat desa memiliki ciri khas yang dapat disamakan. Ciri khas tersebut 

dapat jelas dikenali tentu saja dengan membandingkannya dengan 

penggunaan bahasa Bali daerah sekitarnya, terutama dengan desa-desa 

sebelumnya yang masih memiliki ciri “bebadungan”, yang cenderung 

mengalami pelesapan fonem di awal dan maupun pelesapan sufiks, terutama 

-an.  

Penggunaan Bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, Mambal 

dan Mekar Bhuana memiliki kecenderungan pengucapan secara lengkap 

selain kosakata yang sudah terbiasa dipenggal pada pada silabel pertama 

kata dasar, seperti kata “suba” (‘sudah’) menjadi “ba”, “jemak” (‘ambil’) 

menjadi “mak”, “busan” (‘tadi’) menjadi “san”. Terlebih lagi, kosakata yang 

digunakan cenderung memiliki karakter lebih alus daripada desa-desa 

sebelumnya, semisal kecenderungan penggunaan “(i)yang” daripada “cang”, 

untuk pronomina orang pertama ‘saya’. Yang mampu teridentifikasi selain 

itu adalah penggunaan “é” di akhir kata ataupun ungkapan, untuk 



210 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

menggantikan “né” sesuai bahasa Bali baku, misalnya dalam ungkapan “Di 

rak é san (yang) bakat jang buku é” (‘Di rak tadi [saya] malah taruh bukunya’). 

Dengan kata lain, penggunaan bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, 

Mambal, dan Mekar Bhuana dapat dikatakan lebih cenderung datar jika 

dibandingkan dengan desa-desa di sekitarnya. 

Jika kemudian identifikasi dilanjutkan ke arah analisis sosiologi 

bahasa, di daerah Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, Mambal, dan Mekar 

Bhuana terdapat beberapa Puri (kediaman anggota masyarakat golongan 

ksatria) dan Griya (kediaman para pendeta atau sulinggih dan 

keturunannya). Hal ini tentu sangat berpengaruh terhadap pilihan bahasa 

yang digunakan, terutama berkaitan dengan tingkat tutur. Dengan kata lain, 

masyarakat di keempat desa telah terbiasa dengan penggunaan bahasa yang 

lebih halus, terutama dalam rangka menghormati lawan bicara. Di samping 

itu, daerah keempat desa juga setiap harinya sangat ramai dengan lalu lintas 

kendaraan yang datang dari Denpasar, Gianyar, Tabanan, dan daerah 

lainnya yang seringkali berhenti untuk makan dan berbelanja kebutuhan di 

pasar-pasar di Sibang dan Mambal. Oleh sebab itu, pilihan bahasa ini di 

desa-desa dimaksud telah senantiasa mengambil bentuk yang lebih halus.   

 

d. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh 

Yeh Cani dan Ayunan 

 Penggunaan Bahasa Bali di Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh Yeh 

Cani dan Ayunan dapat dikatakan sangat memiliki ciri yang sangat khas jika 

dibandingkan desa-desa lain yang dibahas sebelumnya. Keempat desa 

tersebut berbatasan dengan desa-desa di Kecamatan Mengwi bagian utara. 

Berdasarkan hasil observasi lapangan, kekhasan logat bahasa Bali di 

keempat desa dapat teridentifikasi dari pemanjangan fonem /a/, perubahan 

fonem vokal /é/ dan /o/ silabel kedua kata dasar ketika diakhiri sufiks -ang, 

kecenderungan sufiks -an dan -ang diucapkan [-ən] atau [-əŋ], dan pelesapan 

silabel awal kata dasar maupun kata berimbuhan pe- dan ke-, walaupun 

hanya bersifat kasuistis, seperti yang terjadi pada ciri “bebadungan”. 

Perbedaan ini dapat dikenali dalam percakapan sehari-hari antar masyarakat 

di desa-desa tersebut. 



211 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Pemanjangan fonem vokal /a/ pada silabel kedua teridentifikasi pada 

seluruh kata yang memiliki fonem tersebut pada silabel kedua, seperti kata 

“bera(a)g” (‘kurus’), “amah” (‘makan’ [bahasa kasar]). Kemudian, perubahan 

fonem vokal /é/ dan /o/ terutama dapat diobservasi pada penggunaan kata 

“kéné” (‘begini’, ‘seperti ini’), “kénéang” (‘mem-begini-kan’, ‘di-begini-kan’) dan 

“kéto” (‘begitu’, ‘seperti itu’), “kétoang” (‘mem-begitu-kan’, ‘di-begini-kan’). 

Dalam penggunaan Bahasa Bali sehari-hari, antar anggota masyarakat di 

Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh Yeh Cani dan Ayunan seringkali 

diucapkan “kénéang” menjadi “kéniang”.  juga terkadang “kénang”. Hal yang 

sama juga terjadi pada kata “kétoang” seringkali diucapkan “kétiang” atau 

vokal /o/ silabel kedua menjadi /ɪ/. Perubahan fonem vokal yang kentara 

juga dapat diobservasi dalam penggunaan kata berakhiran dan suffiks -an 

dan -ang menjadi [-ən] atau [-əŋ], seperti dalam pengucapan kata 

“pemanggangan” menjadi “pemangga’ngen”, “tegakané” (‘tempat duduk itu’) 

menjadi “tegak’ené’, “pelajahan” (‘pelajaran’) menjadi “pelajah’eng”, “odalan” 

(‘upacara di pura’) menjadi “odal’eng’, “jemakang” (‘ambilkan’) menjadi 

“jemak’eng” atau “mak’eng” dan seterusnya. Seringkali fonem /a/ pada 

silabel terakhir sebelum pemenggalan mengalami pemanjangan [ɑ:], sehingga 

terdengar seperti terdapat jeda sebelum silabel terakhir -an atau -ang 

tersebut. 

Yang paling menarik dari kekhasan yang ditemukan dalam 

penggunaan bahasa Bali sehari-hari di Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh 

Yeh Cani, dan Ayunan adalah pelesapan silabel pertama kata yang berawal 

pe- dan ke-, juga yang memiliki prefiks pa-. Sesuai hasil observasi, pelesapan 

terjadi pada kata “Kedampal” (‘nama salah satu banjar di Desa Dauh Yeh 

Cani’), seringkali diucapkan “dampal”, juga “Penarungan” (‘Desa Penarungan, 

Kec. Mengwi’) menjadi “narung’en”. Begitu juga kosakata berawalan pa-, 

seperti “Pamaksan” (‘pura kawitan atau keluarga’), seperti dalam tuturan 

“Tiang ngodal’eng mangk(a)in ring maksan.” (‘Saya melaksanakan upacara 

sekarang di pura keluarga’). Pelesapan seperti dideskripsikan di atas 

cenderung sering terjadi dalam percakapan sehari-hari, tetapi membutuhkan 

observasi yang lebih teliti dan mendalam. 



212 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Kekhasan lain dari penggunaan bahasa Bali di Desa Abiansemal, 

Blahkiuh, Dauh Yeh Cani dan Ayunan adalah perubahan fonem vokal /i/ 

menjadi /ɑ:ɪ/, juga /a/ menjadi /ɔ:ʊ/, ketika muncul pada silabel kedua kata 

dasar atau bentukan. Misalkan dalam pengucapan kata “mati”, maka 

masyarakat di keempat desa cenderung mengucapkan /matɑ:ɪ/; “mangkin” 

(‘sekarang’) diucapkan /maŋkɑ:ɪn/; “bedangin” (‘di timur’) diucapkan 

/bɜdɑŋ:ɪn/. Kemudian untuk pelafalan /a/ menjadi /ɔ:ʊ/ dapat 

teridentifikasi pada kata “meja” dilafalka /mejɔ:ʊ/. Kedua perlakuan fonem 

vokal /i/ dan /a/ tersebut seperti menciptakan semacam “cengkok” pada 

logat masyarakat setempat. Penggunaan bahasa Bali seperti ini sangat lazim 

muncul di wilayah Denpasar, terutama di Desa Kesiman dan Penatih, juga 

seperti dijelaskan sebelumnya, di Desa Jagapati, Angantaka, dan Sedang.       

e. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Punggul, Taman, Sangeh, 
Selat, Bongkasa dan Bongkasa Pertiwi 

 Penggunaan Bahasa Bali di Desa Punggul, Taman, Sangeh, Selat, 

Bongkasa dan Bongkasa Pertiwi, memiliki kesamaan dengan daerah desa-

desa sebelumnya. Hal tersebut terjadi karena interaksi-interaksi sosial 

masyarakat antar-desa di Kecamatan Abiansemal sering terjadi. Berdasarkan 

hasil observasi dapat dideskripsikan memiliki karakteristik yang mirip satu 

sama lain. Kekhasan yang paling kentara dan membedakannya dari desa-

desa sekitarnya adalah penggunaan kata “kéné” (‘begini’; ‘seperti ini’) menjadi 

“kéni”, “ane” (‘yang’) menjadi “ani”, “-né” (‘-nya’) menjadi /-ni/, semisal dalam 

kalimat tanya, “ani kéni ni kal orang?” (“ané kéné ené kal orahang?” ‘yang 

begini ini (engkau) maksudkan?’). Penggunaan kata ini sudah sangat lazim 

menjadi penanda adverbial di keempat desa tersebut.  

Selain itu, di Desa Sangeh, Selat, dan Taman, berdasarkan hasil 

observasi ditemukan juga penggunaan kata “ya” (‘dia’; ‘-nya’) diucapkan /yɔ: 

ʊ/ yang intens sebagai sebutan orang ketiga, yang memang seringkali 

muncul dalam percakapan menggunakan bahasa Bali lumrah. Yang menarik 

penggunaannya di ketiga desa tersebut, seringkali penggunaanya menjadi 

penanda kalimat pasif. Penggunaannya sangat khas, sehingga dapat 

dikategorikan sebagai penciri penggunaan bahasa Bali di ketiga desa 

dimaksud, misalnya dalam contoh, “ba jemak ya jaja é san?” (“suba jemaka 

jajané busan?” ‘sudah diambil kuenya tadi?’), “maluan ba daar ya bé 



213 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

guling’é.” (“maluan suba daara be gulinge” ‘duluan sudah dimakan babi 

gulingnya’). Dapat dikatakan, berdasarkan hasil temuan, dengan 

kecenderungan penggunaan “ya” dalam kalimat, maka kebanyakan tuturan 

berbentuk pasif.  

 Selain itu, di Desa Punggul, Taman, Sangeh, Selat, Bongkasa dan 

Bongkasa Pertiwi juga masih teridentifikasi perubahan fonem vokal /i/ dan 

/e/ menjadi /ɑ:ɪ/, juga /a/ menjadi /ɑ:ʊ/. Yang menarik teridentifikasi juga 

adalah pelafalan /é/ menjadi /eɪ/, misalnya kata “tumben” dilafalkan /tumb 

eɪn/. Hal menarik juga adalah perlakuan fonem /o/ dan /u/ di akhir kata 

diperlakukan sama dengan /a/, yaitu menjadi /ɑ:ʊ/, misalnya kata “makelo” 

diucapkan /mɜkɜl ɑ:ʊ/, “buku” diucapkan /bukɑ:ʊ/. Kendati demikian, 

untuk membedakan logat bahasa Bali yang digunakan secara lebih 

terperinci, harus dilakukan penelitian linguistik yang lebih mendalam.  

4.9. Pemetaan Permainan Rakyat di Kecamatan Petang dan Abiansemal 
 

 

Gambar 4.64 Pemetaan Permainan Rakyat 
Manusia sejatinya adalah makhluk sosial yang selalu ingin 

diperhatikan, didengar, dimengerti, diterima dan diperlakukan secara 

hormat dan penuh kasih sayang. Di samping itu, kebebasan dan 

kebahagiaan senantiasa menjadi poin utama dalam setiap interaksi sosial 

setiap individu masyarakat. Semua hal tersebut sejatinya telah terkandung 

dalam permainan rakyat, terlebih bagi anak-anak yang sedang 



214 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

mengembangkan karakter sosialnya, sehingga pada masanya nanti, mereka 

dapat mengembangkan segala nilai sosial di pergaulan yang lebih luas. 

Dewasa ini, permainan rakyat perlahan menghilang seiring berjalannya 

waktu karena anak-anak lebih mengenal permainan modern menggunakan 

peralatan-peralatan berteknologi tinggi. Padahal, permainan tradisional 

memiliki pengaruh dalam meningkatkan kompetensi interpersonal, terutama 

anak sekolah dasar (Kancanadana, 2021).  

Selain itu, menurut Dananjaya universalisme dalam permainan rakyat 

dapat dipahami dari usahanya memenuhi beberapa fungsi kebudayaan, 

antara lain sebagai sarana rekreasi sosial, melatih kecekatan gerak otot, 

mengembangkat daya berfikir, pedagogi dalam arti membina jiwa sportif, dan 

tidak jarang dijumpai untuk memenuhi fungsi mengambil hati (placate) serta 

menghibur roh-roh halus yang mereka yakini ada (Sustiawati, 2012). 

Permainan rakyat adalah permainan yang diperoleh secara turun temurun 

yang dilakukan secara alimiah di lingkungannya masing-masing. Dengan 

kata lain, permainan rakyat mencerminkan pola pikir dan budaya 

berdasarkan pengetahuan masyarakat setempat.   

Selain itu, permainan rakyat merupakan salah satu aset budaya 

bangsa yang harus tetap dilestarikan. Tentu, tantangan yang dihadapi dalam 

rangka pelestarian tersebut sangat berat mengingat arus pengaruh 

globalisasi yang mengubah tata nilai dan cara pandang masyarakat terhadap 

segala hal yang berbau tradisional akibat gempuran informasi dan teknologi 

modern dengan beragam produk yang memiliki kesan “kekinian”. Selain itu, 

terlalu banyak faktor yang menyebabkan hilangnya produk-produk budaya 

tradisional, khususnya permainan rakyat, seperti permainan-permainan 

baru yang menggunakan gawai, ketersediaan lahan bermain akibat alih 

fungsi lahan, kecenderungan individualistik masyarakat moderen, dan 

seterusnya.     

Adapun ciri-ciri dari permainan rakyat dibedakan berdasarkan sifat 

dari permainan tersebut yang dibagi menjuadi dua yakni, permainan untuk 

bermain dan permainan untuk bertanding. Kedua golongan jenis permainan 

tersebut memunyai ciri ciri yang yang ada pada semua jenis permainan. 

Adapun ciri-cirinya sebagai berikut: 1) terorganisasi, 2) dimainkan sedikitnya 



215 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dua orang peserta, 3) mengandung perlombaan, 4) mempunyai kriteria 

menentukan siapa yang menang dan kalah, 5) menentukan unsur fisik, 6) 

menggunakan bahasa, lagu dalam menyampaikan maksud, 7) menggunakan 

sarana untuk bermain, 8) mempunyai aturan yang telah disepakati oleh para 

pesertanya (Sustiawati, 2012). Berdasarkan hasil penelitian tersebut, 

Sustiawati (2012) telah mengidentifikasi permainan rakyat di Kabupaten 

Badung, di antaranya (1) Poh-Pohan (memetik mangga) mewakili desa Petang 

dan permainan bentuk bertanding (game) yaitu Mecingklak dari Desa Sekar 

Mukti, sebagai perwakilan Kecamatan Petang); (2) Meong-Meongan (kucing-

kucingan) di Desa Blahkiuh dan Desa Bongkasa dengan permainan Mencar 

(menjala ikan) yang mewakili Kecamatan Abiansemal; (3) mewakili 

Kecamatan Mengwi Di Desa Bringkit terdapat Main Ki (Main Kaki) dan Di 

Desa Kapal dengan jenis pertandingan (game) Jaran Teji; (4) di Kecamatan 

Kuta Utara, yaitu Desa Krobokan terdapat permainan Makering-Keringan 

(perlombaan suara senyaring-nyaringnya) dan Desa Kerobokan Kelod dengan 

permainan Macepetan Nengkleng (menembak sasaran dengan satu kaki); (5) 

mewakili Kecamatan Kuta Selatan, yaitu Desa Bualu dengan Matembing 

(membidik lalu melempar sasaran berupa uang dengan lembing pipih berupa 

batu) dan Desa Peminge dengan Matajog (lomba lari dengan tumpuan batang 

bambu, atau sering disebut enggrang); dan (6) di Kecamatan Kuta terdapat 

permainan Lelipi Ngalih Ikuh (ular mencari ekor) di Desa Kuta dan Mapiyak-

Piyakan (dua pemain duduk mengangkang dan pemain lainnya melompat-

lompat di dalam bingkai kaki itu) di Desa Tuban. Artinya, berdasarkan 

aturannya, semua permainan rakyat membutuhkan sedikitnya dua orang 

untuk bermain atau harus berkelompok.  

Di samping itu, permainan rakyat diyakini dapat meningkatkan kontrol 

diri dan sesuai dengan indikator pembelajaran yang efektif, yaitu stimulasi, 

menyenangkan, variasi, berpikir kritis, komunikasi, kreativitas, kolaborasi, 

operasional-konkret, multikultural, dan kontrol diri (Wardani dan 

Nugrahanta, 2021). Dengan demikian, begitu penting peran permainan 

rakyat dalam pembentukan karakter anak yang sedang belajar bersosialisasi. 

Atas dasar kegelisahan tersebut, Dharmadi dan Mahardika (2021) 

melaksanakan riset yang pada tahun 2020 dengan tujuan 



216 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

mendokumentasikan permainan rakyat di Bali yang kemudian 

dipublikasikan dalam bentuk website https://permainantradisionalbali.com. 

Namun, perlu dicatat, dalam proyek ini, permainan rakyat dan olahraga 

tradisional dijadikan satu topik bersama atau tidak dibedakan. Pada laman 

website tersebut dapat dibaca beberapa permainan rakyat hasil riset di 

kabupaten-kabupaten di Bali yang kemudian direkonstruksi. Menariknya, 

menurut laman website tersebut, di Badung, ditemukan 5 permainan, yaitu: 

1) Gondre (dua kelompok saling lempar ketupat gandu); 2) Ten teng nyer 

(tebak-tebakan benda yang disembunyikan di tangan seorang pemainnya); 3) 

Maselancar Tiying (bersencar menggunakan bambu); 4) Malih-alihan di 

Tukade (kejar-kejaran dengan berenang dan menyelam di sungai); 5) 

Ngerebeg (sekarang lebih dikenal dengan Makotek), yaitu membentuk 2 

kelompok lalu membuat suatu kerucut dari kayu, bambu, atau rotan. 

Seorang pemain mewakili kelompoknya menaiki masing-masing kerucut lalu 

bertarung satu sama lain.  

Temuan ini tentu saja berbeda dengan yang dipaparkan Sustiawati 

(2012). Namun, yang menjadi catatan adalah bahwa permainan rakyat 

sedemikian penting sebagai bentuk interaksi sosial ke arah yang lebih 

intensif sehingga antar warga masyarakat memiliki sesuatu yang tidak terlalu 

serius, tetapi dapat memperakrab hubungan sosial mereka satu sama lain.   

Pemerintah Kabupaten Badung melalui Dinas Kebudayaan telah 

sempat menggelar Pekan Kebudayaan Daerah Jantra Tradisi Bali Kabupaten 

Badung tahun 2024 di lapangan Mangupraja Mandala, Puspem Badung, 

Kamis (18/04/2024). Pekan Kebudayaan Jantra tersebut mengadakan 

perlombaan matajog (enggrang) dan magala-gala diikuti siswa-siswi SMP se-

Badung. Pada acara tersebut juga dilakukan penyerahan SK Pengukuhan 

Kepengurusan Komite Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional Indonesia 

(KPOTI) Kabupaten Badung masa bakti 2024-2029 yang diketuai I Gusti 

Agung Anom Gumanti. Jantra Tradisi Bali merupakan kegiatan apresiasi 

budaya tradisi untuk penguatan dan pemajuan kearifan lokal, pengetahuan 

tradisional, teknologi tradisional, pengobatan tradisional, permainan rakyat 

dan olahraga tradisional. Dalam hal ini, Pemerintah Kabupaten Badung telah 

menaruh perhatian yang besar terhadap permainan rakyat. Berdasarkan 

https://permainantradisionalbali.com/


217 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Undang-Undang tentang Pemajuan Kebudayaan tahun 2017 pasal 5. Maka 

Permainan Rakyat merupakan berbagai permainan yang didasarkan pada 

nilai tertentu dan dilakukan kelompok masyarakat yang bertujuan untuk 

menghibur diri. Berdasarkan observasi dan wawancara yang telah dilakukan 

di Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal, permainan rakyat yang 

teridentifikasi pernah diketahui ada di wilayah tersebut sebagai berikut. 

4.9.1 Permainan Rakyat di Kecamatan Petang 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan oleh Sustiawati (2012) di 

Kecamatan Petang, terdapat 2 jenis permainan rakyat di Desa Adat Sekar 

Mukti, yaitu permainan rakyat poh-pohan (memetik mangga) dan permaian 

bentuk bertanding (gim) yaitu macingklak dari Desa Sekar Mukti. Kata poh-

pohan berasal dari kata “poh” yang berarti mangga. Bermain poh-pohan 

berarti bermain manga-manggaan. Permainan ini bercerita tentang 

sekelompok anak-anak yang ingin memetik buah mangga, kemudian salah 

satu bertanya, “Apakah manga sudah dipetik?” Mereka dengan sabar harus 

menunggu, mulai saat menanam sampai berbuah ranum. Bentuk 

permainannya berupa bercerita, bernyanyi, bermain dengan melalui tahapan 

persiapan, pelaksanaan dan konsekuensi kalah menang sesuai kesepakatan 

pemain (Sustiawati, 2012). Kemudian, permainan macingklak berupa 

bermain batu yang kemudian dilempar dan ditahan dengan tangan, dan 

jumlah batu yang tertahan tersebut menjadi nilai pemain yang 

diakumulasikan sampai akhir permainan. Pemain yang mendapatkan nilai 

tertinggi yang memenangkan permainan.  

Pada era tahun 80-an hingga awal tahun 2000-an kedua permainan 

tersebut sebenarnya sangat umum dimainkan anak-anak di Bali, terutama 

yang masih mengenyam Sekolah Dasar. Seiring perkembangan teknologi, 

kedua permainan tradisional ini telah jarang ditemukan dimainkan anak-

anak. Begitupun berdasarkan observasi dan wawancara di Kecamatan 

Petang, permainan-permainan tersebut sudah tidak dimainkan lagi.  

4.9.2 Permainan Rakyat di Kecamatan Abiansemal 

Berdasarkan riset yang telah dilakukan oleh Sustiawati, permainan 

rakyat yang mewakili Kecamatan Abiansemal terdapat di Desa Blahkiuh 



218 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dengan jenis permainan mameong-meongan dan di Desa Bongkasa dengan 

permainan mencar. Permainan mameong-meongan atau kucing-kucingan 

menggambarkan seekor kucing mengejar tikus. Kalau kucing berhasil 

menangkap tikus, maka tikus boleh dimangsa. Namun si tikus hewan yang 

kecil sulit pula tertangkap, karena tikus mempunyai banyak sarang, tempat 

bersembunyi yang dibuatkan oleh teman-temannya.  

Permainan mencar berarti menangkap ikan dengan jala. Pencar adalah 

jala ikan berbentuk kerucut, dibuat dari benang yang dirajut. Kalau dilepas 

dalam air bentuknya menjadi seperti lingkaran dan dapat mengurung ikan-

ikan yang bergerombol. Ikan-ikan yang bergerombol selalu berusaha 

menghindar dari sergapan pencar yang dilepas oleh nelayan. Kadang-kadang 

juga menerobos menembus jala, jikalau tahu dirinya sudah masuk 

perangkap gerak-gerik ikan yang berusaha menghindar dan menerobos 

pencar itu amat menarik dimainkan dalam bentuk permainan (Sustiawati, 

2012). Bentuk permaiannya berupa bercerita, bernyanyi, bermain dengan 

melalui tahapan persiapan, pelaksanaan, dan konsekuensi kalah menang 

sesuai kesepakatan pemain. 

a. Permainan Rakyat di Desa Blahkiuh 

Menurut Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja selaku Bandesa Desa 

Adat Blahkiuh, di wilayah Desa Blahkiuh terdapat permainan rakyat berupa 

magala-galaan, maendut-endutan, dan masiat tipat. Menurutnya dahulu juga 

pernah berkembang permainan rakyat seperti metajog, makering-keringan, 

makasti, maayunan. Akan tetapi jejak permainan rakyat tersebut saat ini 

sudah mulai hilang karena pengaruh teknologi dengan adanya handphone. 

Menurut penuturannya, “Anak-anak masa kini lebih memilih mengisi 

kegiatan bermain mereka dengan bermain gim online. Zaman sudah 

berubah.” (wawancara 10 Mei 2024). Beliau berharap pemerintah lebih sering 

mengadakan acara-acara perlombaan yang berkaitan dengan permainan-

permainan rakyat tersebut.    

Hal senada juga dituturkan oleh I Made Sila Adnyana selaku Bandesa 

Adat Pikah yang menuturkan bahwa dahulu terdapat beberapa jenis 

permainan tradisional di wilayah Desa Blahkiuh seperti  matajog dan  

magala-galaan.  Menurutnya, “Permainan tersebut kemungkinan masih ada 



219 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tapi jarang dimainkan oleh generasi muda karena seiring perkembangan 

zaman dimana sekarang anak-anak lebih memilih bermain game online. 

Berbeda dengan zaman dahulu anak-anak masih bermain dengan permainan 

tradisional dengan alat seadanya.” (Wawancara, 7 Juni 2024). Beliau 

berharap agar pemerintah begitu pula memberikan satu ruang agar 

permainan  rakyat masih bisa tetap dipraktikkan. 

b. Permainan Rakyat di Desa Mekar Bhuana 

Di Desa Mekar Bhuana, tepatnya di Desa Adat Samu, menurut Gusti 

Ngurah Wiratra selaku Bandesa Adat, permainan rakyat yang dahulu pernah 

popular di desanya adalah matajog, megala-galaan, dan makering-keringan. 

Beliau juga menegaskan, “Pada era globalisasi yang serba modern saat ini, 

anak-anak di sekitar wilayah Desa Adat Samu lebih senang bermain game 

online.” (wawancara, 10 Mei 2024). Beliau menyadari bahwa permainan 

rakyat perlu dilestarikan mengingat dalam permainan rakyat tersebut 

terkandung nilai pendidikan sosial dan budaya. Oleh karena itu, pada 

kesempatan wawancara Wiratra berharap pemerintah lebih sering 

mengadakan perlombaan-perlombaan terkait permainan rakyat tersebut.  

c. Permainan Rakyat di Desa Jagapati 

I Wayan Suardana selaku Bandesa Adat Jagapati menuturkan bahwa 

permainan rakyat yang dulu pernah ada di Desa Jagapati seperti Megala-

gala, petak umpet, meganter, dan matajog. Namun, menurut penuturannya, 

“Seiring perjalanan waktu seluruh permainan rakyat itu sangat jarang 

dimainkan bahkan bisa dikatakan punah karena pengaruh zaman dan 

teknologi yang semakin canggih.” (wawancara 15 Mei 2024). Beliau berharap 

permainan rakyat perlu dilestarikan karena merupakan warisan dari leluhur. 

Beliau menilai bahwa dibutuhkan usaha maksimal dari pemerintah daerah 

dengan terus mengadakan lomba-lomba permainan rakyat tersebut. Oleh 

karena itu, Suardana menyadari bahwa kebudayaan telah banyak berperan 

dalam pembangunan daerah, sehingga menurutnya, “Banyak sekali peran 

kebudayaan itu; dengan unsur budaya, agama, niscaya pembangunan yang 

ada di desa bisa terbangun, contoh, karena ketahanan budaya kita yang 

diwariskan secara turun-temurun, turis asing datang ke Bali, dan 

pendapatan yang luar biasa karena kebudayaan, karena bukan semata 



220 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

untuk berlibur akan tetapi turis asing itu juga ingin tahu adat-istiadat 

budaya yang ada di Bali. Maka dari itu dengan kebudayaan niscaya 

pembangunan bisa dilaksanakan.” Beliau juga berharap, dalam menjaga dan 

mempertahankan kebudayaan tersebut dibutuhkan sumber daya yang besar, 

sehingga menurutnya peran pemerintah harus ditingkatkan dalam 

membantu dari segi pendanaan. 

d. Permainan Rakyat di Desa Angantaka  

Berdasarkan informasi yang diperoleh dari Ida Bagus Ngurah selaku 

Bandesa Desa Adat Angantaka, di Desa Angantaka dahulu terdapat beberapa  

permainan rakyat seperti matembing gandongan, gebug tingkih, masuntik, 

mameong-meongan, dan magoak-goakan. Berdasarkan wawancara (20 Juni 

2024) beliau menjelaskan aturan permainannya sesuai pengetahuan beliau, 

sebagai berikut.  

1. Matembing Gandongan adalah permainan yang dilakukan dengan cara 

gandongan (‘satu pemain menggendong pemain lainnya’). Satu pemain 

berperan sebagai kuda yang menggendong pemain lainnya yang menjadi 

joki. Aturan permainannya adalah joki tidak boleh memegang leher kuda. 

Kemudian joki harus mengenai target batu yang ada di depannya atau 

seberangnya. Apabila berhasil mengenai target, maka posisi pemain akan 

ditukar. 

2. Gebug Tingkih adalah permainan yang menggunakan tingkih atau kemiri. 

Permainan ini mengharuskan pemain mengadu kemiri miliknya dengan 

kemiri lawan mainnya. Pemain yang menang adalah pemain yang berhasil 

memecahkan kemiri atau tingkih lawan. Tingkih yang tidak pecah akan 

terus diadu sampai bertemu dengan lawan yang kuat dan menjadi 

pemenang keseluruhan rangkaian permainan.  

3. Masuntik adalah permainan dengan menggunakan dua potongan kayu 

sebagai tongkat yang berbeda ukuran, satunya panjang dan satunya lagi 

lebih pendek. Pemain membuat lubang kecil di tanah kemudian tongkat 

pendek diletakan di atas lubang dengan posisi melintang. Tongkat yang 

panjang, dipakai untuk masuntik atau menyungkit tongkat agar 

melambung dengan tinggi. Pemain yang menang atau mendapatkan poin 



221 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

adalah yang berhasil menangkap tongkat yang disungkit ke atas 

sebelumnya tersebut. 

4. Mameong-meongan merupakan permainan yang harus dilakukan oleh 

banyak orang. Konsepnya adalah seperti bermain kucing-kucingan. 

Caranya adalah para pemain membentuk lingkaran besar yang 

digunakan sebagai kandang. Kemudian, dua orang berperan sebagai 

bikul (‘tikus’) dan meong (‘kucing’). Meong berada di luar lingkaran. 

Sedangkan Bikul berada di dalam lingkaran. Tugas meong adalah 

menangkap bikul yang ada di dalam. Tugas kandang adalah menghalangi 

meong untuk masuk dan menangkap bikul. Maka dari itu, meong harus 

mencari cara agar bisa menangkap bikul. Biasanya, anak-anak 

memainkan permainan ini sembari menyanyikan lagu. 

5. Magoak-goakan merupakan jenis permainan yang mengandaikan burung 

gagak yang sedang memburu mangsanya. Magoak-goakan berasal dari 

kata “goak” yang berarti burung gagak. Permainan ini umumnya 

dimainkan oleh 7 orang atau lebih. Salah satu pemain akan berperan 

sebagai goak atau burung gagak. Sementara sisanya akan berbaris dan 

harus bisa melindungi anggota yang paling belakang. Pemain yang 

berperan sebagai burung gagak memiliki tugas untuk menangkap pemain 

yang ada di barisan paling akhir. Namun, ini tidaklah mudah karena goak 

akan dihalang-halangi oleh para pemain lainnya pada barisan tersebut. 

Pemain akan terus menjadi goak jika tidak berhasil menangkap pemain 

paling belakang. Sementara, jika goak berhasil menangkap mangsa, 

maka mangsa akan berganti menjadi goak. 



222 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4.10. Pemetaan Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang dan 
Abiansemal 

 

Gambar 4.65 Pemetaan Olahraga Tradisional 
Olahraga merupakan suatu aktivitas fisik dan psikis manusia yang 

bermanfaat untuk menjaga dan merawat kesehatan. Melalui aktivitas 

olahraga, manusia berupaya menjaga keseimbangan fisik dan mental. Secara 

historis, aktivitas menjaga stamina, kesehatan fisik, dan mental melalui 

kegiatan olahraga sudah dilakukan oleh para tetua dahulu. Hal ini 

dibuktikan dengan adanya olahraga-olahraga tradisional yang merupakan 

produk budaya di masa lampau. Artinya, olahraga merupakan wujud 

kesadaran masyarakat akan pentingnya menjaga kesehatan secara holistik.  

Olahraga di Indonesia merupakan salah satu wujud dari kekhasan 

kebudayaan daerah, karena tiap-tiap daerah, suku, etnis, memiliki jenis 

olahraganya sendiri sesuai dengan keadaan alam tempat mereka hidup. 

Antara masyarakat pegunungan dan pesisir memiliki jenis olahraganya 

sendiri. Sama seperti permainan tradisional, olahraga juga memiliki fungsi 

edukasi, selain berfungsi menjaga kesehatan fisik dan mental.  

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan 

memasukkan olahraga tradisional sebagai salah satu objek pemajuan 

kebudayaan. Dalam Undang-Undang tersebut olahraga dimaknai sebagai 

aktivitas fisik dan atau mental yang bertujuan menyehatkan diri, 

peningkatan daya tahan tubuh, didasarkan pada nilai tertentu, dilakukan 

oleh kelompok masyarakat secara terus-menerus dan diwariskan kepada 



223 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

generasi berikutnya. Pada bagian ini, peneliti telah mengidentifikasi dan 

memetakan beberapa jenis olahraga tradisional yang ada di dua Kecamatan 

yakni Kecamatan Petang dan Abiansemal. Berikut penjelasannya. 

4.10.1 Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang 

Belum ditemukan/teridentifikasi.  

4.10.2 Olahraga Tradisional di Kecamatan Abiansemal 

1. Desa Adat Blahkiuh  

Di Desa Adat Blahkiuh, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal 

terdapat beberapa olahraga tradisional yang pernah dilakukan oleh 

masyarakat secara turun-temurun seperti megala-gala, kering-

keringan, matajog, dan kasti bola. Hanya saja, kini yang masih 

bertahan dan dilakukan oleh anak-anak hanya kasti bola. Olahraga 

kasti bola dilakukan saat event-event lomba. Artinya, olahraga 

tradisional ini sudah hampir menghilang keberadaannya digantikan 

permainan-permainan modern.  

2. Desa Adat Samu  

Desa Adat Samu, Desa Samu, Kecamatan Abiansemal dulunya 

memiliki jenis olahraga tradisional yakni metajog. Menurut Bandesa 

Adat Samu, Gusti Ngurah Wirata (60 tahun), waktu dirinya masih kecil 

pernah belajar olahraga tradisional seperti tajog. Hanya saja kini 

olahraga tradisional tersebut sudah punah dan tidak ada lagi yang 

menggunakannya. Selain itu, belum ada upaya untuk merekonstruksi 

kembali jenis olahraga yang menjadi trend di masa lalu. 

3. Desa Adat Jagapati  

Desa Adat Jagapati, Desa Jagapati, Kecamatan Abiansemal 

dulunya memiliki jenis olahraga tradisional seperti metajog, petak 

umpet, megala-gala. Jenis olahraga ini pernah menjadi trend di 

kalangan generasi yang lahir tahun 1950-1960-an. Menurut Bandesa 

Adat Jagapati, I Wayan Suardana, olahraga tradisional seperti metajog, 

megala-gala, petak umpet pernah dikenalnya sejak kecil. Kini olahraga 

tersebut tidak lagi bisa ditemukan di Desa Adat Jagapati. Bisa 

dikatakan jenis olahraga ini telah punah.  



224 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4. Desa Adat Pikah  

Di Desa Adat Pikah, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal 

pernah memiliki jenis olahraga tradisional seperti kasti dan macepetan.  

Hanya saja dua jenis olahraga tradisional ini tidak bisa lagi ditemukan 

di Desa Adat Pikah karena telah ditinggalkan generasinya. Bandesa 

Adat Pikah, I Made Sila Adnyana menyampaikan, olahraga tradisional 

di Pikah hanya dua jenis yakni kasti dan macepetan. Dirinya juga 

pernah belajar olahraga kasti ini. Hanya saja kini olahraga tradisional 

sudah ditinggalkan oleh generasi sekarang digantikan oleh olahraga 

jenis lain yang lebih modern. 

 

 

  



225 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB V 

PERAN PEMAJUAN KEBUDAYAAN SEBAGAI PILAR 

PEMBANGUNAN DAERAH KABUPATEN BADUNG 

 

5.1. Peran dalam Pembangunan Sumber Daya Manusia yang Berkarakter 

 

Huntington dalam bukunya berjudul Culture Matters: How Values 

Shape Human Progress (2000), menjelaskan bahwa perkembangan negara-

negara Asia di segala lini kehidupan sangat dipengaruhi oleh faktor budaya. 

Nilai-nilai yang membentuk masyarakat memiliki peranan yang besar dalam 

menentukan arah kehidupan dan kemajuan masyarakat tersebut. 

Kebudayaan dalam konteks tersebut tidak hanya diartikan sebagai produk 

materiil dalam arti kebudayaan objektif, melainkan nilai-nilai, ide, gagasan, 

pandangan hidup, ideologi atau semua ekspresi dari kebudayaan subyektif. 

Oleh sebab itu, tidak berlebihan jika kebudayaan diposisikan sebagai 

pendorong dan pemberdaya bagi pembangunan berkelanjutan suatu negara.  

Sebagaimana dipahami, kebudayaan memiliki peran dan fungsi 

sebagai pendorong (driver) pembangunan yang berkelanjutan. Kebudayaan 

menyediakan fasilitas mental dan wawasan holistik yang diperlukan sebagai 

penuntun dalam upaya meningkatkan pertumbuhan sumber daya manusia, 

kehidupan sosial dan ekonomi yang berkelanjutan. Kebudayaan juga 

dipandang sebagai pemberdaya (enabler) bagi pembangunan yang 

berkelanjutan, karena kebudayaan menyediakan perspektif, cara pandang, 

bahkan paradigma yang mengedepankan nilai-nilai keselarasan, harmoni, 

keseimbangan, baik itu antara manusia dengan pencipta, manusia dengan 

manusia dan manusia dengan alam. Prinsip-prinsip harmoni yang hidup di 

dalam kebudayaan subyektif dan objektif masyarakat dapat menjadi pijakan 

atau pondasi dalam mewujudkan tata kelola sumber daya manusia, 

termasuk sumber daya alam dengan semangat menjaga keseimbangan 

tersebut. Prinsip harmoni ini dapat menjadi solusi atas berbagai macam 

upaya eksploitasi dan menguras sumber daya alam yang tidak 



226 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

memperhitungkan dampaknya pada kehidupan masyarakat dalam jangka 

panjang. 

Selain itu, kebudayaan juga merupakan bagian penting dalam 

memahami masyarakat dan menganalisis perbedaan potensi di antara 

mereka, dan menjelaskan perkembangan kehidupan sosial, politik bahkan 

ekonomi masyarakat. Pembangunan tanpa memperhatikan aspek-aspek 

kebudayaan dan nilai-nilai yang membentuk kehidupan masyarakat, hanya 

akan menimbulkan culture shock/kejutan budaya, dan menyebabkan mereka 

mengalami keterasingan/alienasi dalam proses pembangunan. 

Konsekuensinya, pembangunan yang dilakukan tidak akan mengalami 

keberlanjutan dan masyarakat tidak merasa berdaya akan pembangunan 

tersebut. Di sinilah pentingnya kesadaran bahwa budaya memiliki andil yang 

besar dalam pembangunan. Kebudayaan juga memiliki peranan dalam 

membangun mentalitas, karakter, penghalusan budi, dan kualitas sumber 

daya manusia, baik secara kognitif, afektif maupun psikomotorik. Budaya 

bahkan dianggap memiliki andil dalam mewujudkan pendidikan karakter, 

hal ini didasari atas pandangan bahwa masyarakat dibentuk oleh nilai-nilai 

yang hidup dan berkembang di dalam masyarakat, yang diwarisi secara 

turun-temurun, seperti adat istiadat, bahasa, tradisi, seni, dan lain 

sebagainya. Kriteria manusia berkarakter yang dimaksud yakni cerdas 

secara intelektual, emosional, dan spiritual, serta memiliki kesadaran akan 

identitas, sehat secara fisik dan mental, memiliki kepekaan rasa. 

Hasil Penyusunan Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung ini memiliki peran 

penting sebagai pilar dalam membangun sumber daya manusia yang 

berkarakter. Hasil identifikasi terhadap 10 objek pemajuan kebudayaan di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal menunjukkan bahwa di dua kecamatan 

ini terdapat beragam tradisi lisan, manuskrip, adat istiadat, ritus, 

pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, seni, bahasa, permainan 

rakyat dan olahraga tradisional.  Objek pemajuan kebudayaan dalam bentuk 

tradisi lisan dan manuskrip yang ditemukan di rumah-rumah warga dan di 

pura menunjukkan tingginya tingkat literasi generasi pada zaman dahulu 

terhadap nilai-nilai luhur yang tertuang dalam tradisi lisan dan manuskrip 



227 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tersebut. Tradisi lisan dan manuskrip dapat digunakan sebagai sumber 

acuan yang menuntun masyarakat dalam menghadapi berbagai persoalan 

kehidupan, baik dari sisi sosial, ekonomi, kehidupan pertanian, ekologi, dan 

kehidupan keagamaan. Dalam manuskrip berbentuk lontar misalnya, 

tertuang rangkaian ritus peralihan yang bertujuan untuk membangun 

karakter generasi yang sehat secara fisik, mental dan spiritual. Bisa 

dikatakan, objek pemajuan kebudayaan dalam bentuk tradisi lisan dan 

manuskrip memiliki peran dalam membangun kecerdasan kognitif 

masyarakat dan membangun kesadaran masyarakat akan identitas dirinya.  

Selain itu, objek pemajuan kebudayaan yang lain seperti adat-istiadat, 

ritus, dan seni memiliki peranan dalam membangun karakter, mentalitas, 

penghalusan budi, emosional, etika, dan sistem keyakinan masyarakat. 

Adat-istiadat yang dimiliki oleh masyarakat di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal membangun kesadaran etis perihal mana yang pantas dan tidak 

pantas dilakukan. Adat juga memiliki fungsi mengintegrasikan masyarakat 

dalam satu kesatuan norma, moralitas dan tujuan sosial yakni sukerta tata 

parahyangan, pawongan dan palemahan. Sementara itu, ritus memiliki 

peran meningkatkan kualitas sradha atau keyakinan masyarakat terhadap 

Sang Maha Pencipta. Berbagai ritus yang dilakukan masyarakat khususnya 

di Kecamatan Petang dan Abiansemal memiliki tujuan untuk memuja Tuhan, 

para Dewa, dan Leluhur, menjaga keseimbangan kosmos, dan menyuburkan 

lahan pertanian. 

Objek pemajuan yang lain seperti seni merupakan pintu masuk bagi 

berbagai ungkapan perasaan manusia sehingga apabila kita masuk di 

dalamnya akan merasakan kekayaan alam perasaan manusia. Ini adalah 

modal penting bagi upaya pembangunan karakter generasi. Seni juga 

memiliki fungsi membangun karakter masyarakat, berbagai ekspresi seni 

baik itu seni sakral, wali, bebali atau balih-balihan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal berperan menghaluskan budi, menumbuhkan rasa estetik 

generasi muda dan menjadi ruang bagi keragaman ekspresi kreatif.  

Begitu juga dengan pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, 

permainan rakyat menumbuhkan sekaligus menunjukkan sebuah budaya 

kreatif di masyarakat yang diwarisi secara turun-temurun. Temuan objek 



228 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pemajuan kebudayaan dalam bentuk pengetahuan tradisional dan teknologi 

tradisional seperti kerajinan tenun, pembuatan palinggih, kerajinan bambu, 

kerajinan tedung, seni ukir, arsitektur tradisional, termasuk kuliner 

tradisional dan sebagainya menunjukkan bahwa masyarakat di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal merupakan homo creator—orang-orang yang tumbuh 

dalam budaya kreatif masyarakat. Budaya kreatif ini telah terbangun secara 

alamiah di tengah-tengah masyarakat dan menjadi pendorong sekaligus 

pemberdaya dalam pembangunan berkelanjutan di desa. Pada titik ini, bisa 

dijelaskan bahwa objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal Kabupaten Badung bisa berperan sebagai pilar dalam 

pembangunan sumber daya manusia yang berkarakter nantinya. Manusia 

yang berkarakter adalah orang yang memegang prinsip dan 

mempertahankannya dalam berbagai situasi. Manusia berkarakter tidak 

hanya cerdas secara kognitif, namun juga memiliki perilaku yang baik (etika 

dan moralitas) sesuai norma dan aturan, dan menumbuhkan budaya kreatif 

di tengah-tengah masyarakat. Selain itu, selalu berupaya membangun relasi 

harmonis antara manusia dengan Tuhan, manusia dengan manusia dan 

manusia dengan alam lingkungan (berwawasan ekologis). 

5.2. Peran Dalam Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata Berbasis 
Budaya 

Secara umum, aktivitas ekonomi dapat terlaksana ketika tersedia 

sumber daya yang dapat dikelola sedemikian rupa sehingga dapat memenuhi 

kebutuhan individu, keluarga dan masyarakat. Sumber daya yang dikelola 

secara maksimum sehingga menghasilkan nilai tambah seringkali disebut 

sebagai produk pemenuhan kebutuhan yang kemudian menjadi landasan 

aktivitas tukar-menukar kebutuhan, yang seringkali disebut pasar. 

Sedangkan, akumulasi dari produk pemenuhan kebutuhan disebut sebagai 

aset atau kekayaan. Ketika aset tersebut dialihkan fungsinya menjadi suatu 

aktivitas pekerjaan dan usaha, atau dipandang sebagai komoditi dengan 

orientasi nilai tambah dan untuk menciptakan pasar tadi, maka disebut 

sebagai modal.  Modal tersebut tentu harus diolah lagi terlebih dahulu 

sehingga memiliki pertambahan nilai atau produk yang kemudian dapat 

dipertukarkan.  



229 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Cita-cita pendiri bangsa di bidang ekonomi juga telah serta-merta 

tercermin dalam Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan. Tujuan ekonomi Indonesia menurut Mohammad Hatta 

haruslah diarahkan untuk menciptakan satu masyarakat Indonesia yang adil 

dan makmur yang memuat dan berisikan kebahagiaan, kesejahteraan, 

perdamaian dan kemerdekaan (Hatta, 1979). Pandangan ini kemudian 

diterjemahkan oleh Prof. Mubyarto, yang kemudian disebut Sistem Ekonomi 

Pancasila yaitu sistem ekonomi yang dijiwai oleh ideologi Pancasila yaitu 

sistem ekonomi yang merupakan usaha bersama yang berasaskan 

kekeluargaan dan kegotongroyongan” (Mubyarto, 1987).  Mubyarto pun 

memaparkan lebih lanjut mengenai pemaknaan Ekonomi Pancasila sebagai 

roda perekonomian khas bangsa Indonesia: 1) Roda perekonomian 

digerakkan oleh ekonomi, sosial dan moral; 2) Kehendak kuat dari seluruh 

masyarakat ke arah keadaan kemerataan sosial sesuai asas-asas 

kemanusiaan; 3) Prioritas kebijakan ekonomi adalah penciptaan 

perekonomian nasional yang tangguh yang mencerminkan nasionalisme 

menjiwai tiap kebijakan; 4) Koperasi merupakan soko guru perekonomian 

dan merupakan bentuk yang paling konkret dari usaha bersama; 5) 

Imbangan yang jelas dan tegas antara perencanaan di tingkat nasional 

dengan desentralisasi dalam pelaksanaan kegiatan ekonomi. 

Pandangan serta penjelasan di atas sejatinya telah termaktub dalam 

Pasal 33 ayat (4) UUD 1945 yakni: Perekonomian nasional diselenggarakan 

berdasar atas demokrasi ekonomi dengan prinsip kebersamaan, efisiensi 

berkeadilan, berkelanjutan, berwawasan lingkungan, kemandirian, serta 

dengan menjaga keseimbangan kemajuan dan kesatuan ekonomi nasional. 

Dalam rangka menerjemahkan pandangan dan harapan tersebut, pemajuan 

kebudayaan di tingkat daerah dapat menyentuh masyarakat hingga ke 

pelosok-pelosok desa yang senantiasa menjadi visi dan misi yang seyogyanya 

diemban terus-menerus dilakukan sehingga dapat dikatakan telah terjadi 

gerakan pemerataan dalam rangka mewujudkan keadilan sosial. Artinya, 

sesuai cita-cita Bung Hatta di atas, negara hadir untuk memajukan segala 

potensi masyarakat, dalam hal ini kebudayaan, demi memperoleh peluang 

tidak saja menjadi penciri suatu kelompok masyarakat, tetapi juga menjadi 



230 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

sumber daya yang kemudian dipandang sebagai modal budaya yang dapat 

diolah demi tujuan kesejahteraan bersama masyarakat.  

Budaya telah sejak lama dipandang sebagai modal. Modal budaya 

dapat didefinisikan sebagai aset yang mewujudkan, menyimpan, atau 

memunculkan nilai budaya di samping nilai ekonomi yang mungkin 

dimilikinya (Throsby, 1999). Walaupun budaya sering dianggap sebagai hasil 

dari kekayaan dan kekuasaan politik, namun perkembangan ekonomi terkini 

justru mengarah kepada pandangan bidang ekonomi budaya yang menyoroti 

kemungkinan pembalikan hubungan kausalitas tersebut yaitu budaya 

adalah salah satu mesin penggerak pembangunan ekonomi (Bucci & Segre, 

2009). Produksi budaya menghasilkan, baik secara langsung maupun tidak 

langsung, dampak ekonomi. Budaya berfungsi menghidupkan dan 

meningkatkan kualitas hidup, yang merupakan elemen yang semakin 

penting dalam rangka peningkatan daya saing dan daya tarik suatu daerah, 

jika dipahami dari sudut pandang modal yang berpotensi membangun 

ekonomi, terutama bagi wisatawan dan penduduk, dan menopang 

perkembangan pasar tenaga kerja, karena industri budaya biasanya bersifat 

padat karya. 

Budaya dapat berkontribusi terhadap pembangunan ekonomi yang 

lebih seimbang dan berkelanjutan; budaya memberikan kesempatan untuk 

pengembangan diri dan interaksi sosial di antara kelompok-kelompok 

masyarakat lokal, dan memberikan kesempatan kepada setiap individu 

untuk memulai usaha mereka sendiri atau untuk mengejar ketertinggalan 

secara sosial (Bucci & Segre, 2009). Hal ini sejalan dengan Undang-Undang 

Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan pada konsiderans 

Menimbang huruf a., yaitu bahwa Negara memajukan Kebudayaan Nasional 

Indonesia di tengah peradaban dunia dan menjadikan Kebudayaan sebagai 

investasi untuk membangun masa depan dan peradaban bangsa demi 

terwujudnya tujuan nasional sebagaimana diamanatkan oleh Undang-

Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Konsepsi ini sejalan 

pula dengan pandangan Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) yang 

mengusulkan pandangan untuk melihat budaya sebagai pendorong dan 



231 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pemberi peluang pembangunan berkelanjutan (United Nations dalam 

Rayman-Buccus dan Radavoi, 2019). 

Langkah untuk mewujudkan cita-cita pemajuan kebudayaan tersebut 

adalah upaya pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan 

kebudayaan yang dimiliki masing-masing kelompok masyarakat oleh 

Pemerintah sesuai dengan pasal 1 ayat (3) Undang-Undang Nomor 5 Tahun 

2017 tentang Pemajuan Kebudayaan. Perlindungan yang dimaksud telah 

tertera pada pasal 1 ayat (4) Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan adalah inventarisasi, pengamanan, pemeliharaan, 

penyelamatan dan publikasi. Dalam rangka itu, Pemerintah Provinsi Bali 

juga telah menerbitkan Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 2020 

tentang Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali. Langkah pemerintah ini 

tentu berlandaskan pemahaman bahwa kebudayaan merupakan suatu 

modal yang kemudian dapat dimajukan atau dikembangkan demi 

kesejahteraan bersama masyarakat pelaku budaya itu sendiri. Kebudayaan 

merupakan suatu modal yang menjadi komoditi unggulan dalam pariwisata 

Bali berkelanjutan dan seperti diwacanakan oleh para Tetua Bali bahwa 

kebudayaan sebagai komoditi yang “Payu, kéwala tileh!” (‘laku, tetapi tidak 

habis’).  

Hasil identifikasi awal terhadap 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal ini mendapati beragam fakta menarik. 

Pertama, masyarakat sebenarnya telah memahami potensi kebudayaan di 

daerahnya masing-masing, namun sepertinya informasi mengenai usaha 

pemerintah dalam pemajuan kebudayaan melalui Undang-Undang Nomor 5 

Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan dan Peraturan Daerah Provinsi 

Bali Nomor 4 Tahun 2020 tentang Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali 

belum tersampaikan secara merata. Kedua, perangkat desa belum 

sepenuhnya memahami dengan seksama upaya pemerintah pusat dan 

daerah tersebut.  

5.2.1 Peran Tradisi Lisan dan Manuskrip dalam Pembangunan Ekonomi 
dan Pariwisata  

Kecamatan Petang dikenal secara geografis terdapat di daerah 

pegunungan yang indah dengan gunung atau bukit (pu[n]cak) dan ngarai 



232 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

atau lembah terjal yang eksotis. Alam pegunungan tersebut juga terlihat 

masih asri dan hijau karena pemukiman masyarakat tidak terlalu padat, 

terlebih di area perkebunan suasana dan vegetasinya masih terjaga secara 

alami. Keindahan alam pegunungan tersebut kemudian memunculkan 

berbagai pura dengan nama Pucak atau Bukit, seperti Pucak Mangu, Pucak 

Tedung, Pura Luhur Pucak Manik, Pura Pucak Sari, Pura Luhur Pucak 

Pegametan, Pura Bukit Buung, Pura Beji Bukit Cepaka dan masih banyak 

lagi. Tentu saja, keseluruhan lokasi pura tersebut sangat menarik untuk 

dikunjungi, selain keeksotisan tempatnya. Pura-pura tersebut juga dapat 

diduga memiliki tradisi lisannya masing-masing, sehingga dapat menambah 

kesan religius pura dan tempat-tempat yang terdapat di Petang, seperti Pura 

Pucak Sari, Pura Bukit Buung dan Pura Kancing Gumi. 

 Potensi tersebut telah serta-merta diketahui masyarakat lokal, juga 

umat Hindu Bali pada umumnya. Umat Hindu di Bali sangat gemar dengan 

kegiatan matirta yatra (‘perjalanan memohon tirta keselamatan’) ke seluruh 

pelosok-pelosok Bali, termasuk ke pura-pura di Kecamatan Petang, 

begitupun umat Hindu yang terdapat di luar Pulau Bali. Pura-pura yang 

gemar dikunjungi seringkali berada di pegunungan dan perbukitan, selain 

dapat menghirup udara segar dan menikmati pemandangan, kesan angker 

yang menyelimuti suasana sekitar pura juga menjadi daya tarik tersendiri. 

Keberadaan pura-pura Pucak dan Bukit tersebut masih terjaga keaslian dan 

sudah memang sepatutnya dijaga kelestariannya karena memang telah 

menjadi penciri dan memiliki daya tarik dari segi religius tersendiri. Dengan 

kata lain, keberadaan pura-pura tersebut sangat menunjang keberadaan 

pariwisata budaya, khususnya pariwisata religius. 

 Kecamatan Petang dengan bentangan wilayah yang berbukit dan juga 

memiliki tempat-tempat yang mendatar dapat dikatakan menduduki posisi 

tengah Pulau Bali. Hal tersebut dibuktikan dengan keberadaan Pura Kancing 

Gumi yang dalam tradisi lisan kemudian ditulis sebagai Purana Hyangning 

Alas yang pada tahun 2005 diterbitkan dalam bentuk cetak oleh Paramita, 

sebagai pasaknya pulau Bali. Di sana terdapat sebuah Lingga yang dipahami 

dan diyakini masyarakat setempat berdasarkan tradisi lisan sebagai pasak 

tersebut. Kemudian tradisi lisan di Pura Gelang Agung yang dinamakan 



233 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

demikian karena terdapat gelang gaib yang dapat berpindah-pindah tempat 

sehingga dibuatkanlah Palinggih (candi) untuk men-stana-kannya.   

Dapat dikatakan bahwa peran tradisi lisan yang terdapat di balik pura-

pura yang terdapat di Kecamatan Petang memperkuat keyakinan umat Hindu 

terhadap keberadaan pura-pura dimaksud sehingga tertarik untuk 

mengunjungi sekaligus sembahyang memohon keselamatan. Untuk itu 

diperlukan penelitian yang lebih mendalam terhadap tradisi lisan di 

Kecamatan Petang karena dapat diduga setiap tempat di Kecamatan Petang 

memiliki tradisi lisannya masing-masing, termasuk mengenai penamaan-

penamaan suatu wilayah. 

 Selanjutnya, Kecamatan Abiansemal sampai sekarang masih 

didominasi areal persawahan hijau yang luas dan aturan adat (awig-awig). 

Di Kecamatan Abiansemal terdapat tradisi lisan yang sangat beragam, mulai 

dari tradisi lisan mengenai penamaan suatu wilayah desa sampai keberadaan 

suatu pura. Keberadaan tradisi lisan tersebut tentu saja memperkuat 

keyakinan masyarakat setempat maupun luar sehingga dapat menambah 

nilai keberadaan wilayah dan tempat suci. Berdasarkan observasi dan 

wawancara di Kecamatan Abiansemal, telah teridentifikasi beberapa tradisi 

lisan yang berkaitan dengan penamaan desa dan pura. Sebagai contoh, di 

Bongkasa Pertiwi terdapat Pura Dalem Ikut Lutung, penamaannya 

disesuaikan dengan cerita lisan yang berkembang di masyarakat bahwa 

dahulu terdapat seekor monyet (lutung) putih yang ekornya terpotong di 

sekitar pura tersebut. Tentu saja kisah lisan ini menambah kekhasan tempat 

suci dimaksud.  

Kemudian, tradisi lisan yang terdapat di Desa Jagapati menambah 

kekhasan desa ini selain dikenal memiliki aturan adat yang kuat mengenai 

alih fungsi lahan dan kehadiran pendatang yang bertempat tinggal di wilayah 

desa tersebut. Dikatakan bahwa nama Jagapati berasal dari “Jaga 

Kapatiang” (‘Akan segera dibunuh’) yang menggambarkan perselisihan dari 

penguasa wilayah itu di zaman dulu antara ayah dan anaknya. Kisah 

tersebut telah berhasil membangun kepercayaan diri masyarakat tentang 

desanya sehingga dapat diduga menginspirasi mereka untuk membuat dan 

melaksanakan peraturan yang ketat bagi penduduk pendatang dan 



234 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pengembangan lahan. Kekhasan tersebut telah berhasil kemudian 

membangun ekonomi kerakyatan karena masyarakat menolak keberadaan 

mini market-mini market yang dibangun oleh pemodal dari luar. Dari situ 

kemudian dapat dipahami bahwa kelestarian dan keasrian alam Desa 

Jagapati dapat terjaga dan mengundang masyarakat luar untuk menikmati 

pemandangan persawahan yang asri. 

Keberadaan manuskrip berupa prasasti dan lontar yang mengandung 

beragam kisah dan doktrin telah membangun kepercayaan diri bagi individu 

atau masyarakat pemiliknya, maupun masyarakat sekitar lainnya. 

Manuskrip-manuskrip di Bali senantiasa telah dipandang sebagai candi 

pustaka yang sangat sakral. Doktrin Aja Wera (‘jangan sembarangan’) telah 

senantiasa menyelimuti keberadaan manuskrip-manuskrip tersebut. Doktrin 

tersebut sebenarnya tidak sekadar untuk membatasi seseorang untuk 

membaca atau mempelajari isi lontar, tetapi memberikan pemahaman 

kepada masyarakat bahwa isi lontar yang berupa pengetahuan-pengetahuan 

para leluhur tidak boleh diumbar atau diceritakan sembarangan karena 

mengandung kesucian yang tinggi. Selain itu juga, keberadaan manuskrip-

manuskrip seperti prasasti dan lontar tidak saja hanya menegaskan 

keberadaan suatu wilayah, tetapi menandakan suatu perjalanan 

intelektualitas di zaman dahulu di tempat tersebut.    

 Berdasarkan observasi, wawancara dan studi dokumen yang 

dilaksanakan, di Kecamatan Petang dan Abiansemal terdapat beberapa 

prasasti dan lontar yang masih terawat hingga sekarang. Di Kecamatan 

Petang, khususnya di Pura Penataran Pangsan atau Pura Geni Jaya 

tersimpan sebuah prasasti berbahan lempengan tembaga yang berasal dari 

periode Bali Kuno yang diduga berasal dari abad ke-12 M. Di Kecamatan 

Abiansemal, tepatnya di Pura Blambangan, Banjar Tengah, Desa Sibangkaja 

juga terdapat prasasti Bali Kuno yang juga diduga berasal dari abad ke-12 

M. Keberadaan kedua prasasti kemudian dapat dipahami menegaskan 

keberadaan wilayah di kedua kecamatan tersebut. Selain itu, di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal juga terdapat lontar dan purana yang ratusan 

jumlahnya yang tersimpan di pura-pura dan griya-griya (‘tempat tinggal para 

pendeta Hindu’). Keberadaan manuskrip kemudian dapat menjadi daya tarik 



235 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tersendiri bagi peneliti-peneliti naskah kuno maupun penelitian berkaitan 

dengan sastra, atau bagi wisatawan untuk melakukan perjalanan pariwisata 

sastra.   

5.2.2 Peran Adat Istiadat dan Ritus dalam Pembangunan Ekonomi dan 
Pariwisata  

 Bali dikenal memiliki adat istiadat dan ritus unik di masing-masing 

daerahnya. Begitupun di Kecamatan Petang dan Abiansemal terdapat 

beragam adat-istiadat dan ritus yang unik yang ditemukan berdasarkan 

observasi dan wawancara di lapangan. Hal ini tentu saja sangat menarik bagi 

wisatawan yang kebetulan melewati kawasan atau sedang berkunjung ke 

desa-desa yang kebetulan sedang melakukan kegiatan dengan adat-istiadat 

dan ritus khas mereka. Sebagai contoh, adat-istiadat yang dijalankan di 

Kecamatan Petang, tepatnya di Desa Adat Jempanang, Desa Belok Sidan 

masih menerapkan sistem pemerintahan kuno yang terdiri dari Kubayan, Jro 

Bahu, Singgukan, Krama, dan Pider yang mirip dengan sistem adat Bali Kuno 

yang terdapat di desa-desa Bali Aga seperti di kawasan Kintamani, Bangli. 

Bagitupun di Kecamatan Abiansemal, adat istiadat seperti di Desa Adat 

Jagapati yang melarang semua toko modern berjejaring dan beroperasi di 

wilayah desa adatnya, karena dianggap berdampak pada ruang ekonomi 

masyarakat. Melalui awig-awig dan perarem desa adat, Desa Adat Jagapati 

juga melarang pembangunan kafe, bar, dan sejenisnya di wilayah desa 

karena dianggap bisa merusak mental masyarakat dan mengganggu 

keamanan desa. Selain itu, untuk menjaga sukerta tata pawongan, Desa Adat 

Jagapati memiliki adat-istiadat berupa aturan yang mewajibkan seseorang 

yang membeli tanah di Desa Adat Jagapati untuk ikut serta mebanjar adat 

seperti krama adat mipil. Artinya, melalui adat istiadatnya, seperti di Desa 

Adat Jagapati di atas mencerminkan penerapan ekonomi kerakyatan bagi 

masyarakat setempat. 

 Begitu juga dengan ritus, seperti di Desa Adat Bon, Desa Belok Sidan, 

Kecamatan Petang terdapat ritus Manusa Yadnya yang berhubungan dengan 

pergantian kepemimpinan di desa adat yang disebut Bakti Pangelad. Ritus 

ini dilakukan setiap pergantian pemimpin di Desa Adat Bon, seperti 

Pamangku, Bandesa Adat, Kelian dan yang lainnya. Para pemimpin Desa 



236 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

atau Bandesa Adat yang telah usai menjabat memiliki kewajiban 

menghaturkan seekor babi dengan berat minimal 1 ton di Bale Agung, 

rempah-rempah di Pura Puseh, Pura Dalem, Pura Melanting, dan di Balai 

Banjar. Di Kecamatan Abiansemal, tepatnya di Desa Adat Blahkiuh, Desa 

Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal, tepatnya di Banjar Tengah Blahkiuh, 

terdapat ritus dalam kategori Dewa Yadnya yang dilaksanakan di Pura 

Kahyangan Jagat Luhur Giri Kusuma. Ritus ini tergolong unik karena 

melibatkan pementasan seni kolosal bernuansa magis dan religius yang 

mengangkat judul “Geger Singasari”. Pagelaran seni kolosal dalam 

pelaksanaan ritual Dewa Yadnya di Desa Adat Blahkiuh, melibatkan seluruh 

komponen masyarakat Blahkiuh. Pada saat itu, semua Tapakan Barong dan 

Rangda termasuk Tapakan Barong Landung dari masing-masing Pura Dalem 

di Desa Adat Blahkiuh tedun masolah dan napak pertiwi. Pagelaran seni 

bertajuk Geger Singasari ini digelar bertepatan dengan purnama kapat. 

 Keberadaan adat-istiadat dan ritus tentu saja sangat menunjang 

ekonomi masyarakat setempat. Adat-istiadat yang kuat memungkinkan 

masyarakat memberlakukan aturan adat yang ketat sehingga dapat tetap 

menjaga dan melestarikan segala keunikan desa yang membedakannya dari 

desa-desa lainnya. Begitu juga dengan keberadaan ritus-ritus berupa 

pelaksanaan Panca Yadnya yang masih terpelihara memungkinkan roda 

ekonomi lokal dapat berputar di desa tersebut antar warga desa. Keberadaan 

adat istiadat dan ritus juga yang unik tentu saja memberi kesan tersendiri 

bagi wisatawan yang kebetulan beruntung dapat menyaksikan atau 

berpartisipasi secara langsung. Kekhasan tersebut juga menunjang promosi 

pariwisata pedesaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal. 

5.2.3 Peran Pengetahuan dan Teknologi Tradisional dalam Pembangunan 
Ekonomi dan Pariwisata  

Pengetahuan dan Teknologi Tradisional menganjurkan hubungan yang 

saling menghormati dan timbal balik dengan sumber daya alam, termasuk 

habitat dan tanaman serta hewan yang berinteraksi dengan manusia. 

Keduanya merupakan Objek Pemajuan Kebudayaan yang paling berdampak 

langsung terhadap pembangunan ekonomi masyarakat lokal. Pemertahanan 

pengetahuan dan teknologi tradisional juga sangat tergantung dari seberapa 



237 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

besar peluang dan keberlanjutan dampak ekonomi yang dihasilkan, karena 

keduanya sangat rentan tergantikan oleh pengetahuan dan teknologi yang 

lebih modern, berorientasi industrialisasi dan bersifat kapitalistik. Kesadaran 

masyarakat di Kecamatan Petang dan Abiansemal mengenai hal tersebut juga 

teridentifikasi berdasarkan observasi dan wawancara di lapangan, banyak di 

antara anggota masyarakat desa di Kecamatan Petang dan Abiansemal telah 

serta merta merasakan manfaat ekonomi karena masih mempertahankan 

pengetahuan dan teknologi yang mereka warisi secara turun-temurun. 

Dengan pengetahuan dan teknologi tradisional yang mereka miliki, kekhasan 

dari suatu produk yang dihasilkan senantiasa terjaga dengan baik. Hal 

tersebut dapat dipandang sebagai modal budaya karena memiliki nilai tawar 

produk yang khas dari daerah tersebut yang tidak terdapat di daerah lain. 

Walaupun telah jarang ditemukan, pengetahuan dan teknologi 

tradisional masih eksis di tengah-tengah kehidupan masyarakat lokal di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal. Di Kecamatan Petang telah 

teridentifikasi beberapa pengetahuan tradisional, di antaranya pengetahuan 

penenunan kain endek, pengetahuan pembuatan bale bengong, dan 

pengobatan tradisional pemijatan segala jenis penyakit. Sedangkan di 

Kecamatan Abiansemal teridentifikasi di antaranya pengobatan tradisional, 

arsitektur, pawacakan oton, nyurat lontar, pembuatan patung, gamelan, 

tedung, umbul-umbul, dan pembuatan minuman tuak. Seluruh 

pengetahuan tradisional tersebut telah serta merta dirasakan dampak 

ekonominya secara langsung, terutama bagi para penekun dan pelaku usaha 

di bidang tersebut. Dampak pariwisata yang timbul dari kegiatan-kegiatan 

kreatif tersebut juga telah dirasakan karena memiliki produk yang dihasilkan 

banyak dicari para wisatawan. Seperti halnya di daerah-daerah lain di 

Kabupaten Badung, dan di Bali pada umumnya, masyarakat pedesaan telah 

memiliki kesadaran pariwisata. Seluruh kegiatan tersebut memiliki potensi 

mengundang para wisatawan untuk melihat secara langsung sekaligus 

merasakan dan membeli produk-produk yang dihasilkan. Seperti contoh 

pada pawacakan dan mabayuh oton, menurut Ida Pedanda Gde Purwa Dwija 

Singharsa bahwa sudah banyak wisatawan yang datang untuk “mawacak” 

dan “mabayuh” ke Griyanya. Berdasarkan penuturan beliau juga, para 



238 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pramuwisata (tour guide) sudah juga mempromosikan pengetahuan 

tradisional ini sebagai bagian dari paket perjalanan wisata. Begitu halnya 

dengan pengetahuan tradisional lainnya, seperti produk patung JAS, kain 

tenun endek, dan sebagainya telah menjadi incaran para wisatawan domestik 

dan mancanegara yang berkunjung atau yang kebetulan melewati kawasan 

desa di Kecamatan Petang dan Abiansemal. 

Berdasarkan hasil temuan di lapangan, sejumlah teknologi tradisional 

juga beberapa masih dipertahankan karena masih relevan dipergunakan di 

masa kini. Yang menjadi kebanggaan di antara teknologi tradisional yang 

masih bertahan, tentu saja adalah sistem irigasi subak. Dapat dikatakan, 

semasih terdapat sawah di Bali, khususnya di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal, sistem subak masih serta-merta tetap dipertahankan. Selain 

subak, teknologi pengolahan sawah tradisional tentu sudah tergerus, karena 

dipandang sudah tidak efisien dan efektif lagi, apalagi pertanian telah 

mengalami industrialisasi. Sekali lagi, kata kunci kebertahanan teknologi 

tradisional adalah aspek efisiensi dan efektivitasnya, begitupun penggunaan 

alat-alat tradisional seperti tengala, tulup, semat, keroncongan dan 

sebagainya telah digantikan oleh alat-alat moderen, walaupun terlihat masih 

digunakan sewaktu-waktu saja. Efektifitas dan efisiensi teknologi tradisional 

tersebut juga sangat bergantung pada peluang ekonomi yang dihadirkan. 

Begitu halnya dampak pariwisata yang didatangkan yang tentu juga 

seharusnya menghadirkan peluang ekonomi bagi masyarakat pelakunya, 

yang tidak hanya sebagai objek atau atraksi pariwisata belaka. 

5.2.4 Peran Seni dan Bahasa terhadap Pembangunan Ekonomi dan 
Pariwisata      

 Dari seluruh kebudayaan Bali, yang paling terkenal adalah 

keseniannya. Di antara kesenian-kesenian tersebut, yang paling terkenal, 

tentu saja adalah seni tari, karawitan, dan seni rupa. Selain itu, yang tidak 

kalah juga menawan dan terkenal adalah seni drama klasik, sendratari, arja, 

bondres, mabebasan, pedalangan dan sebagainya, yang senantiasa 

menggunakan bahasa Bali dan Jawa Kuno di dalam pementasannya. Hal 

tersebut berarti seni dan bahasa senantiasa beriringan dengan aktivitas 

kesenian dan kebudayaan Bali. Demikian pula dalam pandangan yang lebih 



239 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

luas dapat dipahami  bahwa kebudayaan Bali terekam dalam bahasa yang 

dipakai masyarakatnya. Jika Bahasa Bali sudah tidak dipergunakan lagi 

dalam percakapan sehari-hari maupun pada ranah kesenian berarti 

kebudayaan Bali telah punah.  

 Peran seni dan bahasa terhadap pembangunan ekonomi dan 

pariwisata juga sangat dirasakan oleh masyarakat di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal. Masyarakat di kedua kecamatan senantiasa menggunakan 

Bahasa Bali sebagai alat komunikasi sehari-hari. Hal ini juga memungkinkan 

masyarakat saling mengetahui sesama warga masyarakat di sekitarnya 

melalui logat bahasanya, dan mengundang komunikasi lebih lanjut secara 

akrab. Penggunaan bahasa Bali ragam halus juga menjadi alat komunikasi 

dalam pertemuan-pertemuan adat, upacara, maupun jika bertemu orang dari 

luar desa dan ketika berbicara dengan mereka yang memiliki status sosial 

lebih tinggi, seperti orang suci, pendeta, dan sebagainya.  

Begitu halnya, setiap pementasan kesenian seperti arja, calonarang, 

dan sebagainya, dimana juga terdapat peran bahasa di dalamnya, selalu 

dipadati pengunjung, terutama masyarakat lokal dari desa dan sekitarnya. 

Pengunjung yang datang tidak saja menikmati pementasan, tetapi juga 

menikmati berbagai kudapan, makanan dan minuman yang disediakan atau 

dijajakan oleh penjual di sekitar area pementasan. Seperti halnya di Desa 

Carangsari yang terkenal dengan Tari Topeng Tugek, tidak saja terkenal di 

desa tersebut, seni ini juga sangat terkenal bagi kalangan seniman dan 

masyarakat Bali. Begitu pula halnya kesenian yang lain, para seniman telah 

mengetahui dan memahami dampak ekonomi yang dihasilkan, semua pihak 

yang terlibat memperoleh manfaat secara ekonomis dari kreativitas yang 

mereka lakoni secara turun-temurun baik secara individu maupun 

kelompok. 

5.2.5 Peran Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional terhadap 

Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata   

 Menengok ke masa lalu, di Bali terdapat banyak sekali jenis permainan 

rakyat sekaligus olahraga tradisional yang khas dari masing-masing wilayah 

pedesaan. Kreativitas dalam bidang ini tentu sangat didukung oleh 

lingkungan yang masih alami dan masyarakat masih memiliki pola 



240 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kehidupan yang seragam seperti pertanian, perkebunan, perikanan, dan 

sebagainya. Hal tersebut memungkinkan masyarakat saling berkomunikasi 

secara intens dan hidup berkelompok sesuai profesi. Situasinya sangat 

berbeda dengan masa kini, karena masyarakat memiliki pola berkehidupan 

yang saling berbeda satu sama lain, mulai dari pekerjaan sampai perbedaan 

hari libur, akibat industrialisasi dan pariwisata Bali. Ditambah lagi dengan 

media sosial yang telah sedemikian dalam mempengaruhi pola kehidupan, 

termasuk pola interaksi masyarakat. Tidak terhindarkan, perubahan 

tersebut telah menggerus segala bentuk kegiatan yang dilakukan bersama, 

termasuk permainan rakyat dan olahraga tradisional. 

 Berdasarkan identifikasi yang dilakukan, informasi yang diperoleh dari 

informan selalu menunjuk suatu masa, yaitu “dahulu”. Informan senantiasa 

menyatakan bahwa dahulu mereka sangat paham dan aktif melakukan 

permainan-permainan rakyat yang terdapat di daerah mereka, seperti 

magoak-goakan, gebug tingkih, mameong-meongan. Bagitu juga olahraga 

tradisional, seperti matajog (main enggrang), magala-gala, termasuk pencak 

silat yang sekarang mengkhusus terdapat di perguruan-perguruan pencak 

silat. Semua permainan rakyat dan olahraga tradisional tersebut kemudian 

serta-merta dapat disaksikan kembali biasanya jika pemerintah desa atau 

yang lebih luas mengadakan acara khusus untuk itu atau biasanya pada 

momen-momen perayaan hari kemerdekaan. Hal ini menunjukkan bahwa 

peran pemerintah sangat dibutuhkan jika permainan rakyat dan olahraga 

tradisional tersebut kembali digeluti dan menjadi warna dalam kehidupan 

masyarakat Bali, khususnya di Kecamatan Petang dan Abiansemal. 

 

5.3. Peran Dalam Pembangunan Ekosistem-Lingkungan 

Terdapat kelindan yang erat antara lingkungan dengan kebudayaan. 

Mula-mula kebudayaan sebagai produk cipta manusia, sangat bergantung 

kepada lingkungan. Terutama lingkungan dalam artian ruang hidup manusia 

dan ruang bersosialisasi (habitus). Hal ini terjadi karena manusia 

membutuhkan lingkungan (ruang) untuk dapat tetap hidup. Keinginan 

untuk tetap hidup itulah yang membuat manusia mengembangkan berbagai 

macam hal yang berguna bagi dirinya, terutama untuk memperbesar peluang 



241 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

hidup. Setelah melakukan trial and error dalam jangka waktu tertentu, ada 

banyak hal-hal yang terseleksi dengan sendirinya. Penyeleksian inilah yang 

bergantung kepada berbagai macam faktor, termasuk di dalamnya adalah 

situasi alam di mana manusia itu hidup. Segala hal yang telah dikembangkan 

oleh manusia untuk mendukung kehidupannya itu kemudian dilakukan 

secara terus-menerus sehingga terkristalisasi menjadi produk-produk 

budaya. Dengan kata lain, kebudayaan adalah hasil respons manusia 

terhadap lingkungan di mana mereka hidup. Sehingga kini kita mendapati 

berbagai macam kebudayaan yang berbeda-beda, yang telah eksis sejak 

masa lampau, sampai dengan kebudayaan-kebudayaan paling muktahir. 

Semua itu merupakan wujud atau bentuk respons manusia terhadap 

lingkungan hidupnya.  

Setelah kebudayaan terbentuk, manusia cenderung lebih mengenali 

produk-produk kebudayaannya dibandingkan dengan lingkungannya. Hal 

ini terjadi karena manusia lebih dekat dengan produk yang telah dibuatnya 

daripada lingkungan hidupnya. Konsekuensi dari situasi itu adalah 

berjaraknya manusia dengan lingkungan. Maka untuk memahami jarak yang 

mereka ciptakan sendiri, manusia membutuhkan bantuan dari hal lain 

untuk memahami lingkungan. Di dalam konteks Bali, agama adalah salah 

satu hal yang digunakan manusia untuk memahami lingkungan hidup 

mereka, terutama dalam bentuk ritus-ritus di Pura atau tempat-tempat 

tertentu yang dianggap keramat. Selain untuk memahami, agama juga 

sekaligus merupakan cara melindungi pengetahuan-pengetahuan tentang 

ekologi termasuk lingkungan itu sendiri. Karena itulah, konsep-konsep 

seperti Tri Hita Karana sangat melekat pada praktik agama di Bali. Setelah 

melakukan survey di beberapa lokasi di Kecamatan Petang dan Abiansemal, 

tim peneliti mendapati bahwa objek-objek pemajuan kebudayaan merupakan 

salah satu instrumen yang dapat digunakan untuk memahami lingkungan 

masyarakat di mana objek kebudayaan tersebut terjaga.  

Salah satu objek kebudayaan yang sangat erat kaitannya dengan 

pengenalan lingkungan masyarakat ialah tradisi lisan. Tradisi lisan yang 

dimaksud di dalam penelitian ini adalah sejarah lisan, mitos, cerita rakyat 

dan pantun. Tradisi-tradisi lisan tersebut dalam konteks ini akan ditelaah 



242 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

peranannya dalam pembangunan ekosistem-lingkungan, terutama di dua 

kecamatan yakni Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal. Berikut ini 

adalah beberapa tradisi lisan dimaksud, yang menyimpan pesan dan 

informasi yang relevan dengan upaya pembangunan ekosistem-lingkungan.  

Di Banjar Buangga, terdapat satu tempat suci bernama Pura Gelang 

Agung. Menurut penuturan I Made Cawi (63 tahun), Pura ini selesai dibangun 

pada tahun 1975 M. Mulanya pada kisaran tahun 1970-an, lokasi Pura ini 

masih berupa lahan kosong yang berada di tengah sawah. Di dalam lahan 

kosong itu terdapat bongkahan batu, arca serta lingga yang tergeletak begitu 

saja. Selain itu, di lahan tersebut juga tumbuh sebatang bunga kamboja. 

Karena masyarakat merasa tidak enak melihat benda-benda itu terbengkalai, 

maka mereka berinisiatif untuk memagari dan membuatkan asagan sebagai 

tempat meletakkan saji-sajian. Lama-kelamaan, asagan tadi diubah menjadi 

Pura. Saat pengubahan itulah, masyarakat mulai menemukan gelang-gelang 

besar. Peristiwa ini dikonfirmasi oleh Jro Mangku I Made Terum. Nampaknya 

penemuan gelang-gelang besar tadi yang mempengaruhi penamaan Pura 

menjadi Pura Gelang Agung. Kata Agung memang berarti besar.  

Secara arkeologi, di Pura Gelang Agung memang ditemukan beberapa 

benda-benda bersejarah. Pada tahun 2013 Dinas Kebudayaan Kabupaten 

Badung bekerja sama dengan Balai Arkeologi Bali melakukan inventarisasi 

dan penelusuran di pura ini yang berhasil menemukan arca kuno dan 

komponen bangunan. Arca-arca yang ditemukan di situs ini ialah arca 

Wisnu, Ganesha dan Lingga. Sedangkan komponen bangunan yang 

ditemukan ialah ambang pintu, saluran air dan kemuncak. Dari penemuan 

itu, kemudian diambil langkah lanjutan berupa ekskavasi yang dilakukan 

selama 6 tahun, yakni sejak tahun 2013 sampai dengan tahun 2019. Setelah 

melakukan ekskavasi, maka ditemukanlah benda-benda lainnya seperti: 

uang kepeng, pecahan gerabah kuno dan struktur bangunan yang terbuat 

dari batu padas di dalam areal Pura. Struktur bangunan yang dimaksud 

dapat dilihat seperti tampak dalam foto berikut ini: 



243 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 5.1 Struktur Bangunan Pura Gelang Agung (Dokumen Tim 

Penyusun, 2019) 

 

Meskipun tim peneliti telah berhasil menemukan struktur bangunan 

serta anak tangga dari bangunan ini, peneliti belum berhasil mengetahui 

ukuran bangunan tersebut secara utuh. Nampak sekali terdapat kendala-

kendala yang dihadapi oleh tim peneliti saat melakukan ekskavasi. 

Sayangnya, tim peneliti tidak menyatakan secara tegas apa saja kendala-

kendala yang mereka hadapi ketika melakukan ekskavasi. Namun 

penelusuran lanjutan sangat penting dilakukan, tidak saja untuk 

mendapatkan ukuran struktur ini secara utuh, tetapi juga untuk 

pengembangan pengetahuan. Temuan-temuan seperti ini sangat berarti bagi 

ilmu pengetahuan dan bahkan merupakan sumbangan pengetahuan yang 

penting dari Kabupaten Badung terhadap sejarah kuno Indonesia secara 

lebih luas. Terutama, mengingat tidak banyak struktur-struktur bangunan 

berupa candi maupun prasada yang dapat dijadikan patron dalam 

melakukan rekonstruksi bangunan, terutama di wilayah Bali. Bangunan 

yang telah berhasil diekskavasi ini merupakan salah satu bangunan dari 

serangkaian bangunan lainnya yang jauh lebih besar. Mengenai rangkaian 

bangunan lainnya, kuat dugaan posisinya terletak secara melebar ke arah 

Selatan dan Barat. Oleh karena itu, bukan tidak mungkin situs atau Pura 

Gelang Agung pada mulanya merupakan satu kompleks percandian yang 

besar.  

Situs Pura Gelang Agung sendiri diperkirakan berasal dari abad ke-14-

15 Masehi berdasarkan kepada temuan-temuan arkeologis di situs tersebut. 



244 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Seluruh temuan di situs Gelang Agung ini menandakan adanya masyarakat 

religius yang memanfaatkan wilayah tersebut. Selain itu, temuan struktur 

bangunan yang terbuat dari susunan batu padas menandakan adanya 

pengetahuan arsitektur, kerjasama antar manusia, serta teknologi yang telah 

berkembang pada masa lalu terutama pada abad ke-14-15 di wilayah 

Getasan. Hal penting lainnya yang tidak dapat disisihkan adalah keberadaan 

cerita lisan sebagai perekam informasi-informasi penting, salah satunya 

tentu saja adalah cerita lisan yang disampaikan oleh I Made Cawi tersebut.  

Lapisan lainnya dari sejarah Getasan bersumber dari cerita lisan yang 

lain yakni berupa mitos mengenai I Gusti Ngurah Sampalan Sakti yang 

bersaudara dengan I Gusti Ngurah Ubud. Mitos ini diinformasikan oleh I 

Gede Darma (60 tahun) yang merupakan Bandesa Adat Getasan. Nuansa 

cerita yang disampaikan oleh Gede Darma berlatarbelakang cerita babad. 

Konon menurut cerita ini, kata Getasan berasal dari kata getah, terutama 

getah dari buah pakel (mangga). Informasi-informasi mengenai Desa Getasan 

sebagaimana telah ditunjukkan melalui dua informan di atas, dengan jelas 

dapat memberikan petunjuk mengenai sejarah Desa Getasan. Terlebih lagi, 

bila cerita-cerita lisan itu dapat dikonfirmasi dengan bentuan metode lain 

seperti melalui bukti-bukti arkeologi maupun manuskrip.   

Meski terkesan terlalu jauh dengan pembahasan kita tentang objek-

objek kebudayaan di Kabupaten Badung (Kecamatan Petang dan 

Abiansemal), namun penting juga kita memahami bahwa lokasi yang kini 

disebut sebagai Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal merupakan 

wilayah tua yang sejarahnya dapat ditarik ke masa-masa paling kuno. Hal 

ini terbukti dari berbagai tinggalan arkeologis yang terdapat di dua 

Kecamatan tersebut, meskipun tersebar secara parsialis.  

Tinggalan arkeologis yang dapat digunakan sebagai bukti adanya 

kehidupan manusia kuno di masa lalu di wilayah Kecamatan Petang 

misalkan, dapat kita telusuri dari temuan-temuan yang ada di Desa Getasan. 

Berdasarkan informasi dari Sunarya (2015), bahwa Desa Getasan 

merupakan wilayah kuno yang sejarahnya dapat ditelusuri sampai jaman 

prasejarah. Buktinya adalah penemuan dua buah kapak perunggu di Pura 

Puseh Beng dan satu buah fragmen sarkofagus di Pura Tegal Suci. Dua 



245 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

temuan itu menunjukkan bahwa wilayah ini memang sudah dihuni oleh 

manusia sejak masa megalitik dan perundagian. Selain di Pura Tegal Suci, di 

wilayah Desa Getasan lainnya juga terdapat tinggalan sarkofagus. Wilayah 

ini disebut sebagai Situs Susutan. Berikut ini adalah foto sarkofagus di Situs 

Susutan: 

 

Gambar 5.2 Situs Susutan (Dokumen Sutarya, 2015) 

Seperti nampak pada foto di atas, sarkofagus ditemukan dalam 

keadaan tertancap (tertanam) di sebuah tebing yang ada di tegalan kebun. 

Namun Sutarya tidak memperjelas, tegalan kebun milik siapa. Temuan 

sarkofagus ini menandakan bahwa masyarakat di wilayah penemuan ini 

telah mengenal sistem rangking atau status sosial. Sarkofagus ini juga 

sekaligus membuktikan bahwa masyarakat telah mengenal sistem 

penguburan.  

Temuan berupa kapak perunggu di Pura Puseh Beng juga 

menunjukkan bukti adanya aktivitas manusia di wilayah Getasan pada masa 

perundagian. Menurut keterangan Sutarya (2015), kapak perunggu di Pura 

Puseh Beng dapat dikatagorikan ke dalam tipe bulan sabit. Kini kapak 

perunggu ini digunakan sebagai alat upacara, disakralkan dan telah menjadi 

pusaka (pajenengan). Sayangnya karena disakralkan, foto kapak perunggu di 

Pura Puseh Beng ini belum dapat disajikan dalam penelitian ini. Kapak 

perunggu itu kini disimpan di dalam sebuah gedong simpen, yang rupanya 

seperti tampak pada gambar 5.3. berikut ini. 



246 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 5.3 Gedong Simpen Pura Puseh Beng (Dokumentasi Ade 

Fernanda, 18 Juli 2024) 

Selain tinggalan-tinggalan yang telah disebutkan di atas, tinggalan 

lainnya di wilayah Desa Getasan yang dimasukkan ke dalam masa prasejarah 

adalah tinggalan yang secara lokal disebut sebagai celak kontong dan lugeng 

luwih yang ditemukan di Pura Rambut Siwi dan Pura Hyang Api. 

Cerita lisan lainnya yang berhubungan dengan ‘sejarah’ wilayah di 

Kecamatan Petang adalah mengenai Desa Sulangai. Informan yang ditemui 

bernama Ida Bagus Nata Manuaba (64 tahun) yang merupakan Bandesa Adat 

Sulangai menginformasikan bahwa telah terjadi pertukaran orang antara 

Catur dengan Munsengan pada masa Ida Bagus Nyoman Gede menjadi patih. 

Pertukaran itu merupakan salah satu hasil, akibat dari kesepakatan damai 

antara Bangli dengan Badung. Selain pertukaran rakyat, kedua belah pihak 

juga sepakat untuk melakukan perayaan di wilayah Lawak. Wilayah itu 

dipilih karena berada di daerah perbatasan antara Bangli dengan Badung. 

Wilayah Lawak sendiri merupakan sebuah daerah kuno, yang dibuktikan 

dari tinggalan arkeologi yang terdapat di Pura Puseh. Hasil penelitian 

sebelumnya menyebutkan bahwa di dalam Pura ini terdapat satu palinggih 

bernama Gedong Arca. Dinamakan demikian karena memang gedong ini 

berfungsi untuk menyimpan arca-arca. Arca-arca tersebut pada mulanya 



247 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

ditemukan menyebar di sekitar Pura, kemudian dikumpulkan menjadi satu. 

Tinggalan yang dimaksud di antaranya ialah lingga, komponen bangunan 

dan fragmen arca Nandi. Tinggalan lingga di Pura Puseh, Desa Lawak dapat 

dilihat pada gambar 5.4 berikut ini.  

 

Gambar 5.4 Lingga Pura Puseh Lawak (Dokumen Tim Peneliti, 2019) 

Selain lingga yang tersimpan di dalam Gedong Arca, di Pura Puseh juga 

terdapat lingga lainnya. Lingga yang dimaksud ditempatkan di tempat 

terbuka bersama dengan komponen bangunan. Berikut ini adalah foto lingga 

dan komponen yang dimaksud. 

 

Gambar 5.5 Lingga dan Komponen Bangunan Pura Puseh Lawak 

(Dokumen Tim Peneliti, 2019) 

 

Berdasarkan kepada bukti-bukti arkeologi tersebut, jelaslah bahwa 

daerah Lawak merupakan wilayah kuno. Namun periodisasinya belum dapat 



248 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dipastikan karena belum dilakukan penelitian yang lebih mendalam. 

Penelitian mendalam yang perlu dilakukan di wilayah ini adalah ekskavasi 

sebagaimana telah dilakukan di Pura Gelang Agung. Berhubung di Pura 

Puseh Lawak juga ditemukan komponen-komponen bangunan, tentu saja 

ada kemungkinan bahwa di lokasi ini juga terdapat struktur bangunan yang 

utuh.  

Di wilayah yang lain, yakni di Desa Jempeng, terdapat cerita lisan 

mengenai raja Mengwi yang nyineb wangsa pada tahun 1825. Menurut 

keterangan I Ketut Jema (58 tahun), konon raja Mengwi yang nyineb wangsa 

itulah yang membangun Desa Jempeng. Apakah pernyataan ini benar, dapat 

ditelusuri melalui sebuah peta kuno wilayah kerajaan Mengwi sebagaimana 

berhasil direkonstruksi oleh Nordholt (2006). Berikut ini adalah peta yang 

dimaksud: 

 

Gambar 5.6 Wilayah Desa Jempang (Dokumen Nordholt, 2006) 



249 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Peta di atas tidak menunjukkan adanya desa bernama Jempeng. Ada 

berbagai kemungkinan mengapa hal itu bisa terjadi. Kemungkinan pertama, 

karena Desa Jempeng memang belum dibentuk pada tahun itu. Peta tersebut 

memang dibuat untuk menggambarkan luas wilayah kekuasaan Mengwi 

antara tahun 1700-1770, sehingga bila dibandingkan dengan informasi dari 

Jema, maka pada tahun tersebut Desa Jempeng memang belum terbentuk. 

Kemungkinan kedua, peta di atas dibuat hanya untuk menunjukkan 

wilayah-wilayah yang besar. Terlepas dari kenyataan bahwa Desa Jempeng 

tidak disebutkan di dalam peta di atas, pada tahun-tahun 1825 memang di 

wilayah Mengwi tengah terjadi perselisihan yang berakar dari masa-masa 

sebelumnya. Tidak jelas sebenarnya apakah yang dimaksud sebagai Raja 

Mengwi berdasarkan keterangan Ketut Jema adalah memang raja di Mengwi 

ataukah raja dari daerah-daerah satelit. Hal ini patut diperjelas lagi melalui 

studi lanjutan, sebab kenyataannya pada tahun 1831 Mengwi telah memiliki 

raja yang baru yakni Gusti Agung Ngurah Made Agung Putra atau yang 

disingkat Agung Putra yang merupakan anak kedua dari Gusti Ngurah Made 

yang kalah pada tahun 1823 (Nordholt, 2006). 

Narasi-narasi tentang peperangan memang banyak mewarnai cerita 

lisan yang terdapat di Petang dan Abiansemal. Contoh cerita lisan lainnya 

yang juga melibatkan narasi perang adalah informasi yang diberikan oleh I 

Gusti Agung Ketut Sudaratmaja (66 tahun), Bandesa Adat Blahkiuh. 

Menurut informasi dari informan ini, wilayah Desa Blahkiuh pada mulanya 

adalah suatu wilayah yang bernama Singasari. Konon nama itu masih 

digunakan pada tahun 1617. Di tahun yang sama, raja pergi ke daerah 

Payangan untuk membantu pamannya yang hendak berperang. Pada peta 

yang telah ditunjukkan di atas, Blahkiuh dan Payangan memang sudah 

disebutkan.  

Nama daerah tertentu yang terdapat di wilayah Abiansemal pun 

terbentuk dari narasi perang. Contohnya adalah nama Desa Jagapati yang 

konon berasal dari kata Jaga dan Kapatiang. Informasi ini diberikan oleh I 

Wayan Suardana (55 tahun). Menurut Suardana, Jaga Kapatiang itu 

merujuk pada peristiwa peperangan yang urung terjadi antara I Gusti Ngurah 



250 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Bun dengan I Gusti Ngurah Putu Bija Bun. Keduanya adalah ayah dan anak. 

Maksud dari kata Jaga Kapatiang adalah ‘akan dibunuh’.  

Narasi hampir sama, dapat kita temukan di wilayah Desa Adat Sedang. 

Menurut penuturan I Gusti Ngurah Jaya Putra (52 tahun), desa ini pada 

mulanya bernama Desa Bun. Hal itu dikaitkan dengan pemerintahan I Gusti 

Ngurah Bun. I Gusti Ngurah Bun sempat berperang melawan Ida Cokorda 

dari Mengwi, namun tidak dijelaskan Ida Cokorda siapa yang dimaksud. Lalu 

bagaimana nama Bun bisa berubah menjadi Sedang juga tidak diceritakan 

melalui narasi ini. Namun cerita yang menarik dari desa ini adalah mengenai 

pancoran Nangga yang konon dapat menyembuhkan penyakit cacar. 

Kerajaan Mengwi memang tercatat beberapa kali dilanda wabah cacar, 

semisal pada tahun 1850, 1863, 1872-73, 1883 dan 1885. Bahkan selain 

penyakit cacar, Mengwi beberapa kali juga tertimpa musibah kelaparan 

akibat hama tikus, dan juga terserang penyakit kolera (Nordholt, 2006: 173-

174). Mengenai musibah-musibah ini, lebih jauh dicatat dan ditelusuri oleh 

Peter Boomgaard (2003) melalui tulisannya yang berjudul Smallpox, 

vaccination, and the Pax Neerlandica, Indonesia, 1550-1930. Dengan 

demikian, narasi mengenai kemampuan menyembuhkan penyakit dari 

pancoran Nangga tampaknya memang bermuatan sejarah. Inilah salah satu 

manfaat dari cerita-cerita lisan yang berkembang di masyarakat, yakni 

sebagai media merekam peristiwa-peristiwa sejarah.  

Berdasarkan kepada tradisi lisan yang telah dikumpulkan dari dua 

kecamatan, kecenderungan tradisi lisan yang hidup menarasikan tentang 

peristiwa perang antara berbagai macam pihak yang berkonfrontasi. Narasi-

narasi tersebut dapat disikapi sebagai periode yang diingat secara umum oleh 

masyarakat dan diteruskan secara oral. Cerita sejenis ini terus menerus 

diwariskan.  

Narasi perang bukanlah satu-satunya, karena terdapat narasi 

mengenai suatu desa yang diambil dari lingkungan alam sekitar. Misalkan 

Desa Adat Sigaran yang diambil dari cerita tentang batu yang retak. Lebih-

lebih di wilayah ini terdapat sumber mata air yang dipercaya dapat 

digunakan sebagai obat pamelikan. Sumber mata air ini berada di dalam 

hutan desa yang disebut Alas Pala. Cerita antara batu retak, Alas Pala, 



251 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dengan adanya sumber mata air, membuktikan bahwa daerah ini memiliki 

sistem perlindungan alam dengan cara tradisional. Terutama penjagaan 

terhadap mata air dengan menjaga hutannya. Hal ini penting untuk 

disebarkan sebagai metode tradisional untuk menjaga ekosistem lingkungan.   

Wilayah lain yang menunjukkan kecenderungan mengadopsi keadaan 

lingkungan ialah Desa Adat Tingas. Menurut I Ketut Astawa (54 tahun), desa 

Tingas berasal dari kata tiing nges atau sekumpulan tumbuhan bambu yang 

tumbuhnya rapat. Bukan hanya rapat, tapi bambu-bambu itu berkumpul 

menjadi hutan. Namun ada seorang keturunan Gusti Ngurah dari Penatih 

yang datang ke tempat itu dan membabat hutan bambu tadi. Tujuannya 

memang untuk menjadikan tempat itu sebagai tempat tinggal. Cara sejenis 

ini memang umum dilakukan di masa lampau, umumnya proses 

pembabatan tersebut diistilahkan sebagai mabak atau mabad. Beberapa 

peristiwa mabak memang dicatat di dalam beberapa sumber lontar maupun 

prasasti Bali, namun tujuannya adalah untuk membuka lahan pertanian. 

Lahan-lahan baru yang didapat karena proses mabak itu kemudian sering 

disebut tanah babakan. Karena tanah itu digunakan untuk lahan pertanian, 

kebanyakan disebut sebagai Subak Babakan. Di dalam konteks Tingas, 

ternyata hutan bambu itu di-babak untuk lahan hunian, bukan pertanian. 

Cerita-cerita lisan yang sejauh ini telah dapat didokumentasikan, 

menyediakan informasi-informasi penting mengenai beberapa hal. Pertama, 

tentu saja menyangkut kesejarahan suatu tempat atau desa yang ada di 

kedua kecamatan. Meskipun informasi-informasi sejarah yang didapat 

melalui cerita lisan memerlukan perhatian yang khusus, tetap saja aspek ini 

penting diperhatikan dalam usaha mengetahui kemungkinan-kemungkinan 

adanya relasi antar satu daerah dengan daerah lainnya. Demikian pula 

narasi-narasi perang yang banyak diinformasikan merupakan sebuah 

kenyataan sejarah yang harus diterima sebagai catatan hitam bagi 

keberlangsungan kepemerintahan di wilayah Badung yang sekarang. Catatan 

ini berguna untuk melihat bagaimana ekosistem sosial-politik bekerja pada 

suatu masa. Pemetaan politik melalui jalan ini, juga tidak kalah pentingnya 

karena cerita-cerita ini merupakan kekayaan kebudayaan yang diamini oleh 

masyarakat.  



252 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Kedua, dalam narasi-narasi yang melibatkan religi di dalamnya, seperti 

kemukjizatan yang dimiliki suatu tempat, benda, maupun hal lainnya – 

sebagaimana dinarasikan dalam beberapa cerita lisan di Badung – 

merupakan modal awal untuk membentuk rekayasa pariwisata atau wisata 

religi. Terutama di daerah-daerah yang memang memiliki potensi ekosistem-

lingkungan yang memadai. Sehingga cerita lisan ini, yang mulanya hidup di 

tengah-tengah masyarakat sebagai kekayaan kebudayaan semata, dapat 

memberikan daya gerak pada bidang-bidang lainnya seperti halnya ekonomi 

kerakyatan. Dengan demikian, cerita lisan dapat menjelma menjadi 

‘kekayaan’ yang diterjemahkan secara harfiah dan fisik.  

Ketiga, cerita-cerita lisan yang masih diwariskan sampai saat ini di 

tengah masyarakat Badung, merupakan kepingan-kepingan puzzle yang 

tersebar secara sporadis. Kepingan-kepingan itu bila dikumpulkan, 

kemudian dikaitkan satu sama lainnya, dapat membentuk rangkaian 

peristiwa yang sambung-menyambung sehingga kita mendapatkan 

gambaran peristiwa yang utuh. Lebih-lebih apabila dilakukan cross check 

dengan sumber-sumber lainnya yang dapat diakses, misalkan sumber-

sumber tertulis seperti babad maupun catatan-catatan dari pemerintah 

Belanda. Bila hal ini dapat dilakukan dengan seksama, peranan objek 

kebudayaan berupa tradisi lisan, dapat memberikan sumbangan yang real 

kepada ekosistem-lingkungan, baik ekosistem-lingkungan alam, maupun 

sosial. 

Objek kebudayaan yang berperan dalam pembangunan ekosistem 

lingkungan di wilayah Kabupaten Badung ialah manuskrip. Manuskrip di 

dalam penelitian ini dikatagorisasikan menjadi tiga klasifikasi yakni lontar, 

prasasti dan purana. Penjelasan mengenai ketiganya, tidak akan diulang lagi 

pada bagian ini, jadi silahkan melihat pada bagian deskripsi. Untuk melihat 

bagaimana manuskrip berperan dalam pembangunan ekosistem-lingkungan, 

amat penting untuk melihat bagaimana isian dari masing-masing klasifikasi 

tersebut. Berikut ini akan disajikan penjelasan dari ketiganya, dimulai dari 

prasasti, kemudian purana, dan yang terakhir adalah lontar.  

Bila kita beranjak dari prasejarah ke periode klasik, kita juga dapat 

menemukan beberapa tinggalan yang tersebar di wilayah Kabupaten Badung. 



253 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Temuan-temuan yang dimaksud misalkan berupa arca maupun prasasti Bali 

Kuno. Tim Penyusun (2019) telah memberikan keterangan, penjelasan, serta 

bukti-bukti adanya peradaban kuno di Kabupaten Badung melalui sebuah 

buku Mengenal Tinggalan Budaya Badung Tempo Dulu. Menurut informasi 

buku tersebut, terdapat beberapa prasasti yang memuat mengenai aktifitas 

masyarakat Badung pada masa lalu. Adapun prasasti-prasasti yang 

dimaksud adalah Prasasti Batunya, Mayungan, Pangsan, Dalung, Sibang 

Kaja, Lukluk dan Den Kayu. Berdasarkan penelusuran yang telah dilakukan, 

di Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal memang terdapat prasasti 

Bali Kuno yakni prasasti Pangsan (Kecamatan Petang) dan prasasti Sibang 

Kaja (Kecamatan Abiansemal). Isian masing-masing prasasti adalah sebagai 

berikut: 

Pertama, prasasti Bali Kuno telah terkonfirmasi disimpan di Pura 

Penataran Pangsan. Pura ini juga disebut Pura Geni Jaya. Nama Geni Jaya 

segera mengingatkan kita kepada narasi yang berkembang di dunia teks, 

khususnya babad. Namun penelusuran yang dilakukan belum menemukan 

petunjuk apapun soal Pura ini. Sedangkan bila kita memperhatikan kata 

Geni di dalam nama Pura itu, kita juga patut memperhatikan istilah lainnya 

yakni kata Api yang bermakna sepadan. Di dalam khazanah prasasti-prasasti 

Bali Kuno, memang terdapat satu buah tempat suci yang disebut Hyang Api. 

Kata Hyang merujuk kepada dua hal yakni Pura, atau entitas. Tempat suci 

Hyang Api memang umumnya berada di tengah-tengah masyarakat 

bersamaan dengan Hyang Tanda. Hyang Tanda adalah nama tempat suci 

lainnya yang juga disebut-sebut di dalam prasasti Bali Kuno. Karena bukti-

bukti yang didapat sangat minim, maka ada baiknya Pura ini tetap 

dipandang sebagai satu Pura khusus yang menyimpan prasasti Bali Kuno. 

Berikut ini adalah palinggih di Pura Penataran Pangsan, di mana prasasti 

disimpan.  



254 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 5.7 (Dokumentasi Agung Sony, 14 Juni 2024) 

Secara fisik, prasasti Bali Kuno yang terdapat di Pura Penataran 

Pangsan berbahan tembaga. Untuk mendapatkan gambaran yang utuh, 

maka informasi fisik prasasti sebagaimana dimuat di dalam deskripsi akan 

disajikan ulang sebagai berikut. Suarbhawa (2017) mendeskripsikan bahwa 

prasasti tembaga ini panjangnya 40,8 cm, lebar 9,5 cm, dan tebal 0,1 cm. 

Sayang sekali prasasti dalam keadaan patah dan terpotong menjadi dua 

bagian. Untuk lebih jelasnya pada gambar 5.8 dan 5.9 berikut ini merupakan 

prasasti yang dimaksud. 

 

Gambar 5.8 Lempeng 5 recto (Dokumen Suarbhawa, 2017) 



255 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

 

Gambar 5.9 Lempeng 5 verso (Dokumen Suarbhawa, 2017) 

Foto di atas menunjukkan keadaan prasasti yang memang patah di 

bagian tengah. Tidak diketahui mengapa prasasti bisa patah seperti itu. 

Setelah diperiksa, Suarbhawa memastikan bahwa lempeng tersebut 

merupakan lempeng nomor 5. Artinya, ada lempeng-lempeng lainnya yang 

belum ditemukan. Lempeng prasasti di Pura Penataran Pangsan ini ditulisi 

pada kedua sisinya, atau dalam bahasa sederhana, ditulis bolak-balik. Di 

dalam istilah epigrafi, sisi pertama disebut recto sedangkan sisi kedua 

disebut verso. Ada juga yang menyebutnya sebagai sisi a (untuk bagian 

depan) dan sisi b (untuk bagian belakang).  

Foto yang disediakan oleh Suarbhawa, nampak sangat tidak jelas. 

sehingga bentuk aksaranya tidak mungkin dilihat. Kenyataan ini sebenarnya 

dapat diatasi dengan melakukan re-digitalisasi terhadap prasasti tersebut. 

Namun perlu adanya dukungan dari pihak-pihak terkait menyangkut 

persoalan ini, terutama persoalan ijin secara adat maupun dinas. Penyikapan 

dengan cara ini akan memberikan pengaruh yang besar terhadap berbagai 

pihak. Digitalisasi prasasti misalnya, dapat memberikan informasi yang 

akurat mengenai satu tinggalan arkeologi yang termasuk ke dalam klasifikasi 

tangible cultural heritage (warisan budaya benda). Melakukan digitalisasi 

merupakan salah satu aspek yang bisa dikerjakan sesegera mungkin demi 

mendukung program tersebut. Bagi masyarakat, kebijakan mengabadikan 

warisan budaya mereka ke dalam bentuk digital akan memungkinkan 



256 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

masyarakat menjalin ikatan batin secara kultural dengan benda-benda 

budaya yang dimaksud. Ikatan batin yang demikianlah yang dapat menjadi 

dasar bagi masyarakat untuk turut berkontribusi aktif dalam menjaga 

warisan kebudayaan mereka sendiri secara kolektif kolegial.  

Kembali ke persoalan prasasti yang tersimpan di Pura Penataran 

Pangsan, meskipun foto-foto yang disediakan oleh Suarbhawa sangat tidak 

memuaskan, hasil bacaannya masih dapat dimanfaatkan. Hasil bacaan 

Suarbhawa inilah yang dapat kita gunakan untuk melihat isi prasasti 

tersebut. Berdasarkan hasil bacaan Suarbhawa, prasasti ini menggunakan 

bahasa Jawa Kuno, yang telah digunakan di Bali sejak abad ke-10 (Sindhu 

dan Darma, 2023). Bahasa Jawa Kuno yang digunakan dapat kita lihat 

sebagaimana dikutip pada bagian berikut ini: 

[…] hinganya, kulwan air langrun, hinganya lor bukitabwan air 

suddha, insur air raban, samangkana rasanyanugraha paduka sri 

maharaja, i paruman nungnung sapanjing thani […] (5r.1. Dalam 

Suarbhawa, 2017: 7). 

Kutipan di atas, secara sengaja tidak dikutip secara utuh dan tidak 

membubuhkan tanda-tanda khusus sebagai penanda aksara maupun 

bahasa karena terdapat beberapa simbol yang tidak konsisten digunakan 

oleh Suarbhawa. Perbedaan simbol-simbol itu, semisal ṅ dalam kata 

hinganya hanya ditulis hinanya sehingga kata itu telah tereduksi. Demikian 

pula simbol ā untuk menandakan suara panjang, ditulis â (Prancis: accent 

circonflexe), yang dalam kasus bahasa Jawa Kuno penggunaannya sangat 

berbeda. Oleh sebab itu, diputuskan penulisannya sebagaimana telah dapat 

dilihat di atas. Sedangkan terjemahan dari kutipan tersebut, oleh 

Suarbhawa (2017) adalah sebagai berikut. 

“batas sebelah barat sampai di Air Langgruing, batas sebelah Utara 

sampai di Bukit Tabwan, Air Suddha, kemudian turun sampai Air 

Rabang, demikianlah isi anugrah paduka Sri Maharasa kepada 

Paruman Nungnung se-wilayah desa”. 

Persoalan lain muncul bila kita memperhatikan terjemahan yang 

disediakan oleh Suarbhawa di atas. Terutama apabila diperhatikan yang 

telah dicetak tebal sebagaimana ditunjukkan pada bagian alih aksara dan 



257 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

terjemahan di atas. Di bagian alih aksara, Suarbhawa membacanya sebagai 

Air Langrung, namun pada bagian terjemahan beliau menulisnya sebagai Air 

Langgruing. Demikian juga frase bukitabwan air suddha sebagaimana 

tertulis pada bagian alih aksara, diterjemahkan sebagai Bukit Tabwan 

(penambahan huruf ‘t’). Di bagian yang sama juga terdapat penambahan 

tanda ‘,’ (koma) antara frase Bukit Tabwan dengan Air Suddha yang secara 

tidak langsung menggambarkan seolah-olah di batas Utara terdiri dari dua 

tempat yakni Bukit Tabwan dan Air Suddha. Informasi-informasi ini 

menguatkan dugaan bahwa memang pembacaan kepada prasasti di Pura 

Penataran Pangsan harus dilakukan ulang sebagai pengecekan terhadap 

bacaan Suarbhawa. Pembacaan Suarbhawa sejauh ini masih dapat kita 

gunakan untuk membayangkan suatu wilayah bernama Nungnung yang 

batas-batasnya sudah dijelaskan tadi. Selain itu, Suarbhawa juga 

menyatakan bahwa berdasarkan nama-nama pejabat yang termuat di dalam 

prasasti Pangsan dan dibandingkan dengan prasasti Bulian B, diduga bahwa 

prasasti Pangsan dikeluarkan oleh raja Bhatara Parameswara Sri Hyangning 

Hyang Adi Dewa Lancana. Prasasti Bulian B yang digunakan sebagai 

pembanding itu, berangka tahun 1182 Saka. Prasasti Pangsan 

dianugerahkan oleh raja kepada Parūman Nuṅnuṅ (baca: Paruman 

Nungnung) yang batas wilayahnya terdiri dari Air Langgruing (Barat), Bukit 

Tabwan (Utara), Air Suddha kemudian turun sampai di Air Rabang. Wilayah 

Paruman Nungung yang disebutkan di dalam prasasti, diduga adalah wilayah 

Banjar Nungnung yang terletak tidak jauh dari Pangsan. Prasasti ini diduga 

merupakan satu kesatuan dengan satu prasasti yang berasal dari Asah 

Duren, Negara. Prasasti Asah Duren memang menyebut thani batur taruman 

nungnung. Setelah diperiksa, ternyata di daerah petang, memang terdapat 

suatu wilayah yang bernama Banjar Nungnung dan Auman (mirip taruman) 

seperti yang terlihat pada peta berikut: 



258 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

 

Gambar 5.10 (Sumber: courtesy Google Earth, 17 Juli 2024) 

Informasi di atas telah menunjukkan data nyata bahwa prasasti 

mengandung informasi yang menarik dan sahih terutama mengenai 

persoalan-persoalan yang ada di masyarakat ketika prasasti itu ditulis. 

Persoalan batas-batas wilayah misalkan, merupakan persoalan yang krusial 

pada masa itu, bahkan sampai pada masa sekarang. Informasi itu juga 

mencerminkan bahwa persoalan tata ruang merupakan hal penting yang 

musti diperhatikan. Sehingga dari prasasti ini kita mendapatkan gambaran 

yang terang mengenai bagaimana budaya tata ruang di masa lalu. Istilah 

yang digunakan untuk menyebut tata ruang ini adalah mandala atau lebih 

lengkapnya parimandala. Konsep ini penting diperhatikan dalam usaha 

pengelolaan tata ruang, terutama untuk menghadapi penambahan populasi, 

perubahan pola hidup, sampai pada pola budaya di masyarakat dari hulu 

sampai hilir.  

Prasasti lainnya yang berhasil didapat informasi serta lokasi 

penyimpanannya adalah prasasti di Pura Blambangan. Pura ini terletak di 

Banjar Tengah, Desa Sibang Kaja. Mengenai Pura ini, sebenarnya telah 

ditulis oleh Ida Bagus Bajra (2022). Keterangan-keterangan di dalamnya, 

sangat menarik untuk ditelusuri lebih jauh. Utamanya untuk melihat 

bagaimana manuskrip-manuskrip memang memberikan sumbangan yang 

besar dalam pembangunan, tidak saja ekosistem lingkungan, tetapi juga 

eksistem-ekosistem lainnya. Namun, setelah dilakukan pendekatan kepada 

pangemong Pura, buku yang ditulis oleh Bajra tidak diijinkan untuk 



259 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

digandakan, apalagi disebarluaskan. Oleh sebab itu, meskipun informasinya 

telah didapat, untuk menghormati keputusan pangemong, maka dalam 

penelitian ini tidak akan dirujuk lebih dalam lagi. Meskipun demikian, hasil 

penelusuran ke tempat lain, telah membuahkan hasil yang cukup 

memuaskan karena terdapat informasi yang dapat diandalkan mengenai 

keberadaan prasasti yang akan dibicarakan selanjutnya. Sebelum itu, ada 

baiknya kita mendapat gambaran mengenai Pura Blambangan yang 

dimaksudkan, melalui gambar 5.11 di bawah ini. 

 

Gambar 5.11 (Sumber: courtesy google.co.id, 16 Juli 2024) 

Sebagaimana dapat diperhatikan di atas, Pura Blambangan bila dilihat 

dari luar memang terlihat cukup luas. I Wayan Subawa Edy yang menjabat 

sebagai Bendahara dan kelian Pura Blambangan, memberikan keterangan 

bahwa di Pura Blambangan memang terdapat prasasti Bali Kuna. Kondisi 

naskah konon dalam keadaan baik. Hal ini tidak dapat dipastikan lebih jauh 

karena tidak diperkenankan untuk memperlihatkannya secara 

sembarangan. Saat nedunang (mengeluarkan dan menurunkan dari 

tempatnya) harus melalui upacara besar. Meskipun demikian, berdasarkan 

satu foto yang disediakan oleh Bajra, kita dapat mengkonfirmasi bahwa di 



260 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Pura ini memang tersimpan satu lempeng prasasti Bali Kuno. Berikut ini 

adalah foto yang dimaksud: 

 

Gambar 5.12 (Dokumen Bajra, 2022). 

Gambar 5.12 di atas tidak dapat diandalkan untuk keperluan 

pembacaan karena tidak jelas sama sekali. Oleh sebab itu, penghormatan 

yang dilakukan untuk menjaga informasi agar tidak tersebar, masih dapat 

dilakukan. Kondisi fisik prasasti, berdasarkan foto di atas, memang terlihat 

masih utuh. Sedangkan isinya, tidak dapat diketahui melalui buku yang 

ditulis oleh Bajra. Selain karena tidak diperkenankan untuk 

menyebarluaskan, Bajra sesungguhnya juga tidak menyinggung persoalan 

apapun yang termuat di dalam prasasti ini. Karena itu, sebagaimana telah 

diterangkan di depan, jalan lain untuk mendapatkan informasi ternyata 

terbuka di tempat lain.  

Pada tanggal 23 Maret 1981, sebuah tim yang dibentuk oleh Fakultas 

Sastra Universitas Udayana berhasil membaca prasasti tersebut. Di dalam 

rombongan itu terdapat dua orang mahasiswa yang konon sedang meneliti 

sejarah mengenai tokoh Raden Mas Wilis yang diduga memiliki kaitan erat 

dengan keluarga yang menyimpan prasasti ini. Pembentukan tim dilakukan 

karena keluarga yang menyimpan prasasti itu ingin menyelenggarakan 

pembacaan agar mereka mengetahui isinya. Karena itulah, Semadi Astra 

yang ditugaskan untuk membaca prasasti ini.  

Akhirnya setelah dilakukan upacara sebagaimana mestinya, Semadi 

Astra membaca prasasti tersebut pada tanggal 23 Maret 1981 sekitar jam 

14.30 WITA. Bila dihitung berdasarkan perhitungan wariga, ternyata hari itu 

adahal Soma Pon Matal 1903 Śaka. Pembacaan saat itu didengarkan 

langsung oleh para panyungsung Pura. Saat tim tersebut datang ke Pura 



261 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Blambangan, mereka mendapati bahwa prasasti ternyata disimpan di 

Gedong Panyimpenan. Gedong Panyimpenan saat ini sudah nampak baru 

seperti gambar 5.13 berikut ini. 

 

Gambar 5.13 Gedong Panyimpenan (nomor 2 dari kiri) (Dokumentasi 

Dwi Safitri, 19 Juli 2024) 

Prasasti tersebut saat diturunkan dari Gedong Panyimpenan ternyata 

disimpan di dalam sebuah keropak kayu. Setelah diturunkan, ternyata 

prasasti hanya terdiri dari 1 lempeng. Serupa dengan prasasti di Pangsan, 

prasasti di Pura Blambangan juga merupakan lempeng nomor 5 dan ditulisi 

kedua sisinya. diukur, panjang prasasti 42 cm, lebar 9 cm, dan tebalnya kira-

kira 1,5 mm. Sudut kanan bawah patah. Prasasti ini tidak menyebutkan 

siapa raja yang mengeluarkan, namun kuat dugaan bahwa prasasti ini 

dikeluarkan oleh Raja Jayaśakti yang memerintah sekitar tahun 1131-1150 

Masehi. Astra menduga prasasti ini merupakan bagian dari prasasti yang 

tersimpan di Pura Dalem Tambangan di Banjar Panti, Desa Pamecutan, 

Kecamatan Denpasar Barat. Dugaan itu didasarkan atas keserupaan bentuk 

huruf.  

Adapun isi prasasti menyangkut persoalan kesenian, kelompok sosial 

yang bergerak di bidang pembuatan barang dari logam, perlindungan 

tumbuh-tumbuhan, aturan tentang tanah yang terletak di desa lain, 



262 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

kewajiban penduduk pada perayaaan (upacara) di hari kesembilan bulan 

ketujuh (magha) dan aturan upacara (Astra, 1982). Rinciannya adalah 

sebagai berikut. 

Di dalam konteks kesenian, prasasti ini menyebutkan adanya dua jenis 

atau dua kelompok kesenian yakni kelompok seni kerajaan dan kelompok 

seni rakyat. Kelompok seni kerajaan yang disebutkan ialah gending haji 

(penyanyi istana), gending ambaran (penyanyi jalanan), anuling haji (peniup 

seruling istana), anuling ambaran (peniup seruling jalanan). Menurut 

prasasti, seluruh pelaku seni itu patut diberikan upah yang nilainya diatur. 

Upah untuk pelaku seni istana selalu lebih besar dari pada pelaku seni 

jalanan. Upah penyanyi istana adalah 2 kupang, sedangkan penyanyi jalanan 

hanya 1 kupang. Peniup seruling istana mendapat upah 1 kupang, sementara 

peniup seruling jalanan hanya 3 sāga.  

Menyangkut kelompok sosial yang bergerak di bidang pembuatan 

barang dari logam, terutama pandai mas, pandai tembaga dan pandai besi, 

diharuskan membayar pajak yakni pajak parmasan, pacaksu, pabharu, dan 

pirak. Pajak-pajak itu sudah ditentukan dan tidak boleh diperbanyak lagi. 

Sedangkan bila ada pejabat adhikara yang datang, para pandai itu wajib 

menyerahkan uang perjamuan sebanyak 1 masaka. Jumlah ini pun tidak 

boleh diperbanyak atau diperbesar lagi. Karena kewajiban mereka sudah 

banyak, maka mereka bebas dari pajak atau iuran pirak pasang hulan dan 

pangurap. Sayangnya belum jelas apa yang dimaksudkan dari istilah-istilah 

pajak yang disebutkan itu. Jelasnya, sistem ini mirip dengan pesuan-pesuan 

dan luputan di dalam adat Bali hari ini. 

Masalah perlindungan tumbuh-tumbuhan diatur pula di dalam 

prasasti ini. Misalkan untuk orang-orang yang kerjanya adalah mencari 

kayu, entah untuk bahan rumah atau kayu bakar, dilarang untuk memasuki 

wilayah desa. Mereka juga dilarang menebang kayu di wilayah di mana 

prasasti ini tersimpan, dan juga dilarang memetik buah sirih. Sirih memang 

merupakan tumbuhan penting di wilayah Asia Tenggara, karena umumnya 

orang-orang di wilayah ini mengunyah sirih pinang. Selain tumbuhan yang 

telah disebut itu, ada juga sekelompok orang yang disebut silihan, gulma dan 

sumbat dilarang untuk memotong bambu. Terutama bambu-bambu bernama 



263 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pring, ptung, jelempung dan hampyal yang tumbuh di desa itu. Sedangkan 

jenis tumbuhan berbuah yang dilindungi dan tidak boleh dipetik buahnya 

oleh kelompok yang tadi adalah silaga dan kamukus. Buah-buah ini hanya 

boleh diambil oleh penduduk desa bersangkutan.  

Tanah-tanah penduduk desa yang ada di desa lain, juga diatur di 

dalam prasasti. Penduduk desa tidak dilarang untuk memiliki sawah basah 

maupun gaga (sawah kering) di desa lainnya. Namun mereka diwajibkan 

untuk membayar pajak atau iuran bernama pangrama, tarub blindarah, dan 

panuksma. Sedangkan bila mereka memelihara kuda, mereka tidak dikenai 

biaya.  

Kewajiban lainnya yang menarik ialah penyerahan barang-barang 

tertentu atau yang diistilahkan sebagai haywahaywan. Barang-barang itu 

harus diserahkan pada perayaan di hari kesembilan pada bulan ketujuh 

(magha/ kapitu). Adapun barang-barang yang patut diserahkan ialah: 

sembilan butir buah kelapa, daun enau hijau satu pikul, daun enau muda 

berwarna kuning (b.Bali baru: ambu) sebanyak dua sundung, selain itu 

mereka juga patut menyerahkan sahir dan hirus yang masing-masing satu 

buah.  

Aturan terakhir yang disebutkan di dalam prasasti ini adalah aturan 

mengenai upacara yang cukup penting, namun nama dari upacara itu tidak 

disebutkan. Menurut prasasti, bila upacara tersebut dilaksanakan, 

penduduk diijinkan untuk mengeluarkan baganjing di desanya, dan 

mengeluarkan talahara di depan tempat persidangan dan di perumahan. 

Baganjing dan talahara itu tidak boleh diambil oleh petugas, meskipun 

biasanya petugas itu berhak mengambilnya. Bila petugas itu melanggar, 

maka patut membayar pamwit sebanyak 2 kupang dan diserahkan kepada 

samgat yadnya. Sesungguhnya, ada satu lagi aturan yang sangat penting di 

dalam prasasti ini, yakni aturan yang mengatur tentang sawah milik raja. 

Menurut prasasti ini, raja memiliki sawah yang terletak di Hulunsyakan. 

Namun aturan ini tidak dapat diketahui secara jelas karena rinciannya 

ditulis pada lembar yang lain. Hulunsyakan yang disebutkan di dalam 

prasasti ini, mirip dengan nama daerah Lungsiakan yang berada di wilayah 

Ubud. 



264 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Bila diperhatikan secara serius semua aturan-aturan yang telah dirinci 

di atas, hal-hal yang diurus oleh pemerintah waktu itu memang menyangkut 

tiga hal yakni manusia, alam dan religinya. Semua itu diatur demi menjaga 

stabilitas sosial, stabilitas lingkungan alam, dan juga stabilitas ekonomi. 

Dengan demikian, prasasti ini merupakan percontohan bagaimana sebuah 

keputusan pemerintah selalu memperhatikan ruang-ruang biologis dan 

geografis. Maksudnya, aturan-aturan yang dikeluarkan oleh pemerintah 

selalu memperhatikan wilayah, lingkungan dan manusia yang ada di dalam 

wilayah itu. Bahkan dengan adanya aturan yang secara khusus mengatur 

persoalan kepemilikan tanah di wilayah desa di dalam prasasti ini, 

menandakan bahwa kebijakan-kebijakan yang dikeluarkan mungkin 

berbeda antara satu daerah dengan daerah lainnya tanpa saling 

menyinggung dan melahirkan persoalan baru. Demikian pula aturan 

mengenai perlindungan tumbuh-tumbuhan, mencerminkan kebijakan bagi 

satu daerah tertentu yang sangat khas.  

Objek kebudayaan lainnya yang berkenaan dengan pembangunan 

ekosistem lingkungan ialah ritus. Banyak ritus-ritus yang menarik masih 

dilakukan oleh masyarakat di kecamatan Petang dan Abiansemal. Contohnya 

adalah ritus meklaci di Desa Adat Jempanang. Sarana yang digunakan dalam 

ritus ini adalah babi dan daun kebasih. Menariknya lagi, bila ritual ini belum 

dilakukan, maka pasangan pengantin tidak boleh memasuki Pura di Desa 

Adat Jempanang. Di dalam konteks pelestarian ekosistem, penggunaan 

sarana berupa babi dan daun kebasih dapat dilihat sebagai bentuk 

pelestarian kepada dua komponen tadi. Babi memang masih mudah didapat 

di masa sekarang, tetapi belum tentu dengan daun kebasih itu. Tidak ada 

jaminan juga bahwa orang-orang dari generasi selanjutnya, mengetahui jenis 

tanaman ini. Sehingga bila ketidaktahuan itu terus berlanjut, maka 

konsekuensinya akan ada banyak pasangan pengantin yang tidak boleh 

masuk ke Pura. Lebih-lebih apabila tumbuhan itu sudah langka. Sehingga 

melalui ritus ini, kita mengerti bahwa melestarikan tumbuhan kebasih 

adalah hal penting.  

Ritus Bakti Pangelad di Desa Adat Bon juga menggunakan sarana babi. 

Babi ini dihaturkan di Bale Agung. Bedanya, ritus ini bukan dilangsungkan 



265 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

berkenaan dengan perkawinan, melainkan pergantian pemimpin, entah itu 

pamangku, Bandesa Adat, Kelian maupun yang lainnya. Selain babi, sarana 

lainnya adalah rempah-rempah yang dihaturkan di Pura Puseh, Pura Dalem, 

Pura Melanting dan Balai Banjar. Penting kiranya untuk mengetahui jenis 

rempah-rempah apa saja yang dihaturkan pada ritus ini. Sebagaimana 

umumnya ritus-ritus, masyarakat meyakini bahwa ritus ini harus 

dilangsungkan. Bila tidak, keturunan dari pemimpin itulah yang akan 

terkena dampak. Apa dampaknya tidak dijelaskan secara lebih terperinci. 

Namun karena ritus ini wajib dilangsungkan, tidak ada jalan lain bagi 

masyarakat, mereka harus mengenali jenis-jenis rempah yang harus 

dihaturkan. Dengan demikian, ritus ini juga berguna untuk menjaga 

ekosistem tumbuhan rempah. Ada berbagai macam manfaat yang bisa 

didapat dari rempah-rempah. Selain berguna untuk masakan, rempah-

rempah juga berguna sebagai bahan obat.  

Keberadaan ritus-ritus yang terdapat di Kabupaten Badung juga dapat 

dilihat fungsinya sebagai pembangun eksosistem lingkungan secara nonfisik 

seperti ritus Namonang yang dilaksanakan oleh masyarakat Desa Adat 

Sulabgai. Ritus ini dilangsungkan, berkaitan dengan odalan di Pura Dalem 

Cungkub. Menurut Lastra (61 tahun) ritus ini dilangsungkan untuk 

membersihkan atau purifikasi desa. Dengan demikian, ritus ini 

menunjukkan bahwa pembangunan ekosistem lingkungan mesti dilakukan 

secara fisik dan nonfisik. Keduanya mesti berjalan beriringan.  

Hal senada juga dapat dilihat pada ritus Perang Untek di Desa Adat 

Kiadan. Ritus ini disertai pula dengan upacara Neduh dan mapurwa. Seluruh 

rangkaian ritus ini sebenarnya merupakan ungkapan rasa sukur atas 

anugerah berupa hasil bumi yang telah diberikan sehingga ritus ini 

umumnya dilangsungkan berkaitan dengan musim panen. Masyarakat 

meyakini bila ritus ini tidak dilangsungkan, maka hasil panen akan gagal. 

Hal ini menandakan bahwa masyarakat memiliki kepercayaan bahwa apa 

yang mereka dapat tidak saja berasal dari yang fisik semata, tetapi juga 

merupakan bentuk anugerah dari Tuhan.  

Ritus lainnya yang menarik adalah Perang Tipat di Desa Adat Mambal, 

tepatnya di Banjar Umah Anyar. Diyakini bahwa pelaksanaan Perang Tipat 



266 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dilakukan demi kesuburan tanaman di sawah. Setelah Perang Tipat selesai 

dilangsungkan, tipat atau ketupat yang tadinya digunakan untuk berperang 

akan diambil oleh warga dan dibawa ke sawah mereka masing-masing. Ritus 

ini menandakan bahwa masyarakat sebagai pelaku ritus ini merupakan 

masyarakat agraris yang bertumpu kepada kesuburan tanah. Karena itu, 

ritus ini dapat diambil nilainya sebagai bentuk pelestarian dan pembangunan 

ekosistem lingkungan. Hal itu terbukti dari pengembalian unsur-unsur yang 

didapat dari tanah, yakni berupa tipat. Apa yang didapat atau diambil dari 

tanah, harus dikembalikan ke tanah.  

Pentingnya kesuburan dan terjaganya ekosistem lingkungan juga 

tercermin melalui ritus Nedunang Barong Sakti di Desa Adat Sibanggede. 

Meskipun ritus ini dilangsungkan di Griya Teges dan di Pura Dalem 

Sibanggede, masyarakat yakin bahwa ritus tersebut dapat bermanfaat secara 

luas untuk mereka. Terutama menjaga diri mereka agar tidak terkena 

penyakit, dan lahan-lahan pertanian mereka tidak terserang hama. 

Keyakinan ini yang menandakan bahwa ritus ini memang berkaitan erat 

dengan pembangunan ekosistem lingkungan. Artinya manusia tidak cukup 

hidup sehat dan terhindar dari segala marabahaya, semua itu tidak berguna 

bila mereka tidak mendapatkan pasokan makanan dari lingkungan yang 

mereka jaga. Melalui ritus-ritus yang telah didata itu, kita dapat mengetahui 

berbagai macam cara yang dilakukan oleh manusia untuk menjaga 

kehidupan dirinya dan lingkungannya baik secara sakala maupun niskala. 

Selain melalui ritus-ritus sebagaimana disebutkan di atas, 

pembangunan ekosistem lingkungan juga terlihat dari ragam adat istiadat 

masyarakat di Kabupaten Badung. Misalnya adalah aturan adat atau awig-

awig yang dimiliki oleh masyarakat Desa Adat Jempeng. Berkenaan dengan 

sukerta tata palemahan, masyarakat di sana memiliki aturan bahwa siapa 

pun krama yang memiliki tanaman atau pohon yang melewati batas 

pekarangan, akan dikenakan sanksi yang disebut sepat gantung. Aturan ini 

berarti masyarakat boleh mengambil buah dari pohon tersebut atau 

memotongnya. Dengan kata lain, awig atau aturan ini selain menjaga 

tumbuhan, juga menjaga hubungan yang baik antar warga desa. 

 



267 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB VI 

SIMPULAN 
 

Penelitian ini merupakan langkah awal dan pertama kalinya yang 

dilakukan oleh Pemerintah Kabupaten Badung atas kesadaran pentingnya 

peran kebudayaan dalam mewujudkan pembangunan yang berkelanjutan. 

Upaya-upaya pemajuan kebudayaan tentunya dapat mencapai sasaran 

apabila terdapat data dan informasi tentang keberadaan 10 objek pemajuan 

kebudayaan di Kabupaten Badung. Sekalipun telah difokuskan pada dua 

kecamatan, yaitu Petang dan Abiansemal, penelitian belum dapat 

mengungkap secara komprehensif seluruh aspek tentang keberadaan 10 

objek pemajuan kebudayaan di Kabupaten Badung. Oleh sebab itulah dapat 

dikatakan penelitian ini masih berupa penelitian awal. Walau demikian, 

sejumlah temuan telah berhasil diperoleh, dan keterbatasan yang terjadi 

disebabkan oleh beberapa persoalan di lapangan, sebagai berikut:  

1) Masih banyak masyarakat yang mengoleksi manuskrip terutama 

dalam bentuk lontar, belum bersedia membuka diri terhadap koleksi-

koleksi manuskrip mereka. Oleh sebab itu tentunya masih terdapat 

banyak lontar yang belum bisa diidentifikasi dalam penelitian ini.  

2) Terdapat kendala dalam mengakses manuskrip terutama dalam 

bentuk lontar, Purana maupun prasasti Bali Kuno, karena sangat 

disakralkan oleh masyarakat. Selain itu, untuk bisa melihat Purana 

dan prasasti Bali Kuno yang tersimpan di Pura, harus dilakukan 

serangkaian upacara ritual dengan menggunakan sarana 

bebantenan. Kondisi ini menyebabkan bentuk fisik dari manuskrip-

manuskrip tersebut belum bisa dilihat dan dipelajari/diungkap 

substansinya.  

3) Belum semua Pura memiliki Purana sehingga masyarakat 

penyungsung tidak banyak yang memahami sejarah dan asal-usul 

Pura tersebut.  

4) Beberapa jenis objek pemajuan kebudayaan seperti pengetahuan 

tradisional khususnya di bidang pengobatan tradisional, tenung, 

mawacak, dan kerajinan tradisional; permainan rakyat, seni, 



268 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

terancam mengalami kepunahan karena tidak adanya regenerasi. 

Selain itu, belum terdapat pusat pelatihan pengetahuan tradisional 

sebagai wadah pewarisan nilai dan ilmu sehingga dapat diteruskan 

oleh generasi selanjutnya. Banyak jenis permainan rakyat yang sudah 

ditinggalkan oleh generasi muda kekinian digantikan oleh permainan 

modern. Beberapa kesenian unik seperti Janger Ganefo, Arja Basur, 

dan kesenian unik yang lainnya sudah tinggal kenangan karena 

belum ada yang melanjutkan, selain itu sulitnya mencari generasi 

yang mau melanjutkan.  

5) Berbagai upaya pemajuan kebudayaan yang dilakukan masih 

terfokus pada ranah perlindungan, belum banyak yang menyentuh 

ranah pelestarian, pengembangan dan pemanfaatan.  

6) Masih terdapat kelemahan dalam tata kelola dan kekurangan sumber 

daya manusia yang, mengidentifikasi dan mengurus setiap objek 

pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal,  

7) Belum ada sistem informasi yang terintegrasi berkaitan dengan 

keberadaan 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah satu 

rujukan dalam membangun sistem informasi yang terintegrasi 

tentang keberadaan 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten 

Badung khususnya di Kecamatan Petang dan Abiansemal. 

Sekalipun terdapat berbagai kendala yang dihadapi dalam proses 

penelitian ini, berbagai terobosan/temuan awal namun substantif berhasil 

diperoleh sebagaimana telah disampaikan pada Bab Pembahasan. 

Berdasarkan atas proses penelitian yang telah dilaksanakan, dengan 

menghadapi sejumlah permasalahan yang ditemukan di lapangan, penelitian 

ini dapat menyimpulkan beberapa hal sebagai berikut. 

1. Profil 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal dapat ditemukan secara lengkap, walaupun terdapat 1 

objek, yaitu olahraga tradisional tidak ditemukan di Kecamatan 

Petang.  

Di Kecamatan Petang dapat diidentifikasi sebanyak 8 lokasi tradisi 

lisan, 10 lokasi penyimpanan manuskrip, 2 lokasi yang memiliki adat 



269 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

istiadat yang khas, 3 lokasi yang memiliki pengetahuan tradisional, 6 

ritus yang khas, 2 teknologi tradisional, 7 seni yang khas, 3 logat 

bahasa Bali yang berbeda, 1 permainan rakyat, dan tidak ditemukan 

olahraga tradisional. Selanjutnya di Kecamatan Abiansemal sebaran 

dan ragamnya lebih banyak, yaitu 21 lokasi dengan tradisi lisan, 32 

lokasi penyimpanan manuskrip, 8 lokasi dengan adat-istiadat yang 

khas, 16 pengetahuan tradisional, 9 ritus yang khas, 13 teknologi 

tradisional, 17 seni yang khas, 5 logat bahasa yang berbeda, 4 

permainan rakyat, dan 4 olahraga tradisional. 

2. Dilihat dari ragam dan sebarannya, 10 objek pemajuan kebudayaan di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal, walaupun tidak merata di semua 

wilayah, dapat disimpulkan bahwa setiap desa memiliki 

karakteristiknya masing-masing sesuai dengan kondisi geografis 

setempat. Terwariskan atau tidak sangat tergantung pada kebutuhan 

masyarakat dan peluang ekonomi yang memungkinkan objek-objek 

pemajuan kebudayaan tersebut dapat diwariskan dari generasi ke 

generasi.  

3. Kesepuluh Objek Pemajuan Kebudayaan tersebut sangat erat 

kaitannya dengan budaya lokal yang sangat erat kaitannya dengan 

tradisi agraris masyarakat di kedua kecamatan dan juga agama Hindu 

yang telah menjiwai setiap kebudayaan yang muncul. Selain itu, 

beberapa di antaranya telah bersinergi dengan kebutuhan masyarakat 

dan industri pariwisata yang telah menjadi trend di Bali. Oleh karena 

itu, 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal telah mampu bersinergi dengan kebutuhan pasar, 

terutama pariwisata.  

4. Kebudayaan berperan dalam membangun mentalitas, karakter, 

penghalusan budi, dan kualitas sumber daya manusia, baik secara 

kognitif, afektif maupun psikomotorik: tradisi lisan dan manuskrip 

memiliki peran dalam membangun kecerdasan kognitif masyarakat 

dan membangun kesadaran masyarakat akan identitas dirinya; adat 

istiadat, ritus, dan seni memiliki peranan dalam membangun karakter, 

mentalitet, penghalusan budi, emosional, etika, dan sistem keyakinan 



270 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

masyarakat serta meneguhkan keyakinan terhadap Ida Sang Hyang 

Widhi Wasa; pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, permainan 

rakyat menumbuhkan sekaligus menunjukkan sebuah budaya kreatif 

dan kebersamaan antar anggota masyarakat. Di samping itu, beberapa 

objek pemajuan kebudayaan telah sangat berperan membangun 

ekonomi dan pariwisata di desa-desa di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal. Sebagai contoh, pengetahuan tradisional seperti 

pengobatan dan kerajinan sudah menjadi komoditi yang setiap hari 

telah mendatangkan keuntungan ekonomi, yang tidak saja melibatkan 

masyarakat lokal, tetapi juga para wisatawan-wisatawan yang datang 

ke kedua kecamatan. Kecamatan Petang dan Abiansemal juga memiliki 

lingkungan alam yang masih terawat sehingga aktivitas pariwisata 

sudah sangat ramai di beberapa lokasi, seperti: air terjun, tempat-

tempat panglukatan, area persawahan, dan sebagainya. Artinya, 

konservasi lingkungan dan kebudayaan sudah merupakan bagian dari 

keseharian masyarakat di Kecamatan Petang dan Abiansemal. Objek 

pemajuan kebudayaan tersebut juga sangat berperan dalam 

pembangunan ekosistem lingkungan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal. Dapat dicermati berdasarkan hasil observasi di lapangan 

bahwa ekosistem lingkungan di kedua kecamatan masih sangat lestari 

atau terjaga sedemikian rupa karena seperti telah diketahui bersama, 

masing-masing desa adat telah berpedoman kepada filosofi Tri Hita 

Karana yang menekankan tiga kategori konseptual, yaitu sukerta tata 

parhyangan, pawongan, dan palemahan. Ketiga konsep tersebut saling 

berkaitan satu sama lain dalam menjaga ekosistem lingkungan. Di 

samping itu, paradigma religius bernafaskan agama Hindu telah 

senantiasa menjadi penanda utama masing-masing desa di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal, sehingga warisan-warisan budaya, terutama 

yang disakralkan oleh masyarakat masih lestari hingga sekarang ini. 

Masyarakat sadar betul dengan identitas kebaliannya yang harus 

dirawat karena disamping kemudian menjadi penciri masing-masing 

desa, objek-objek pemajuan kebudayaan tersebut juga memiliki cerita-

cerita yang sarat nilai religius-magis yang kemudian menjelma 



271 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pengalaman bersama masyarakat setempat, seperti tradisi lisan, adat-

istiadat, ritus dan seni. 

5. Berangkat dari beberapa persoalan yang diidentifikasi dan dipetakan 

dalam proses penyusunan Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan 

di Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung tersebut, 

maka dapat disusun beberapa rumusan rekomendasi kebijakan yang 

diklasifikasi menjadi empat ranah kebijakan strategis yakni ranah 

perlindungan, pengembangan, pemanfaatan dan pembinaan sumber 

daya manusia dan lembaga terkait objek pemajuan kebudayaan. 

Ranah perlindungan terdiri dari: Sosialiasi, Pencatatan, Preservasi, 

Bantuan Fasilitas, Program Penulisan Purana Pura, Pengusulan 

sebagai Warisan Budaya TakBenda, Merekonstruksi Kesenian Unik, 

Memperkenalkan Variasi Bahasa dan Dialek, Inventarisasi Situs dan 

Pembatasan Alih Fungsi Lahan. Ranah Pengembangan terdiri dari: Alih 

Pengetahuan, Pembangunan Pusat Pelatihan, Penerjemahan Naskah, 

Alih Wahan Tradisi Lisan, Memasukkan ke dalam Materi Muatan Lokal 

Sekolah, Mengadakan Lomba-lomba, Membangun Pusat Inovasi 

Kebudayaan, serta Membangun Sistem Informasi dan Komunikasi 

yang Terintegrasi. Ranah Pemanfaatan terdiri dari: Pelibatan berbagai 

Unsur Pelaku Budaya dalam Penyusunan Kebijakan, Membangun 

Pusat Pengobatan Tradisional, Memanfaatkan dan Mempromosikan 

Objek Pemajuan Kebudayaan sebagai Daya Tari Wisata, Menjadikan 

Sistem Nilai Budaya sebagai Referensi Pembangunan Daerah, 

Mengadakan Festival, Membangun Museum, Mengangkat ekspresi dan 

pengetahuan tradisional sebagai upaya pelestarian ekologi, kesehatan, 

pelestarian lingkungan, dan bahkan masalah kebencanaan. Ranah 

Pembinaan SDM dan Lembaga Kebudayaan: Memperbaiki tata kelola 

sumber daya manusia dan kelembagaan, Membuka akses yang luas, 

merata, dan berkeadilan terhadap infrastruktur dan sarana prasarana 

kebudayaan, Mengoptimalisasi anggaran, Memberi perhatian penuh 

pada seniman dan pelaku budaya, serta Memberdayakan lembaga 

tradisional, komunitas budaya, dan masyarakat tradisional dalam 

upaya pemajuan kebudayaan. 



272 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

BAB VII 

REKOMENDASI KEBIJAKAN 
 

 

Berangkat dari beberapa persoalan yang diidentifikasi dan dipetakan 

dalam proses penyusunan Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung maka disusun 

rumusan rekomendasi kebijakan yang diklasifikasi ke dalam empat ranah 

kebijakan strategis yakni ranah pelindungan, pelestarian, pengembangan 

dan pemanfaatan objek pemajuan kebudayaan yang di dalamnya meliputi 

pula dimensi sumber daya manusia dan kelembagaan sebagai berikut.  

 

A. Ranah Pelindungan  

1) Melaksanakan sosialisasi, penyuluhan dan edukasi kepada 

masyarakat dan pemangku kepentingan lainnya agar dapat bekerja 

sama dalam upaya menjaga, merawat dan melestarikan 10 Objek 

Pemajuan Kebudayaan khususnya di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal.  

2) Mengoptimalkan pencatatan tradisi lisan di tiap-tiap desa dengan 

memberdayakan sumber daya manusia baik dari penyuluh Bahasa 

Bali maupun penyuluh Agama Hindu yang bertugas di Kabupaten 

Badung. Hasil pencatatan tradisi lisan tersebut dimasukkan ke 

dalam profil desa sehingga mudah diakses oleh masyarakat.  

3) Melakukan preservasi manuskrip khususnya dalam bentuk lontar 

yang terdapat di Kecamatan Petang dan Abiansemal. Setelah 

dilakukan preservasi dilanjutkan dengan digitalisasi manuskrip 

dengan seijin pemilik naskah.  

4) Melindungi manuskrip atau naskah-naskah kuno dengan cara 

memberikan bantuan fasilitas dalam bentuk gedong panyimpenan 

yang lebih aman bagi masyarakat yang mengoleksi manuskrip dan 

naskah kuno.  

5) Mengadakan program penulisan Purana Pura, terutama bagi Pura 

Kahyangan Jagat, Pura Dang Kahyangan, Pura Kahyangan Tiga, 



273 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Pura Swagina termasuk Pura yang menyimpan benda-benda 

purbakala yang belum memiliki Purana.   

6) Mengusulkan tradisi lisan, pengetahuan tradisional, adat istiadat, 

dan ritus-ritus sakral yang diwarisi secara turun-temurun di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal sebagai warisan budaya 

takbenda (WBTB) maupun Kekayaan Intelektual Komunal (KIK).  

7) Melakukan inventarisasi terhadap situs dan cagar-cagar budaya 

yang terdapat di Kecamatan Petang dan Abiansemal.  

8) Melakukan pembatasan atas alih fungsi lahan pertanian menjadi 

pemukiman atau akomodasi pariwisata karena sangat berdampak 

serius pada eksistensi 10 objek pemajuan kebudayaan. Objek-objek 

pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal sangat 

berkaitan dengan peradaban agraris.  

 

B. Ranah Pelestarian 

1) Merekonstruksi kesenian-kesenian unik di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal yang terancam punah.  

2) Memperkenalkan variasi bahasa dan dialek khas daerah di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal kepada siswa-siswi di sekolah.  

3) Memastikan terjadinya alih pengetahuan dan regenerasi melalui 

pengembangan karya kreatif dan pengetahuan tradisional untuk 

kesejahteraan para pelaku budaya.  

4) Melakukan penerjemahan naskah-naskah lontar terpilih secara 

berkala dan membuat katalog secara digital sehingga mudah 

diakses oleh masyarakat yang meminati naskah-naskah kuno.  

5) Melakukan alih wahana terhadap tradisi lisan yang terdapat di 

Kecamatan Petang dan Abiansemal dalam bentuk video atau film 

pendek sehingga bisa menjadi media edukasi generasi muda.  

6) Memasukkan 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang 

dan Abiansemal sebagai materi muatan lokal di sekolah-sekolah 

sebagai upaya pengenalan budaya daerah sejak dini.  

7) Memperbaiki tata kelola sumber daya manusia dan kelembagaan 

yang membidangi objek pemajuan kebudayaan.  



274 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

8) Memanfaatkan aset-aset publik seperti gedung, balai desa, gedung 

kesenian, sebagai pusat kegiatan dan ruang ekspresi kebudayaan, 

guna memperluas dan menjamin akses masyarakat terhadap 

kebudayaan.  

 

C. Ranah Pengembangan  

1) Membangun pusat-pusat pelatihan pengetahuan tradisional baik 

itu pengobatan tradisional, kuliner tradisional, arsitektur 

tradisional, kerajinan tradisional dan yang lainnya dengan 

melibatkan para praktisi dan pelaku yang ahli di bidangnya.  

2) Melaksanakan berbagai lomba yang berhubungan dengan 

permainan rakyat dan olahraga tradisional agar generasi kekinian 

memiliki pengetahuan tentang objek pemajuan kebudayaan 

khususnya objek permainan rakyat dan olahraga tradisional.    

3) Membangun pusat-pusat inovasi kebudayaan yang 

mempertemukan kemajuan teknologi dengan warisan budaya 

daerah sehingga perkembangan teknologi informasi bisa 

diberdayakan untuk mendukung pelestarian dan pengembangan 10 

objek pemajuan kebudayaan.   

4) Membangun sistem informasi dan komunikasi yang terintegrasi 

tentang 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan 

Abiansemal.  

5) Membangun pusat-pusat pengobatan tradisional (wellness) 

berbasis riset dan inovasi yang dapat mempertemukan antara 

pengetahuan tradisional dan pengetahuan sains modern.  

6) Memberikan perhatian penuh kepada seniman dan pelaku budaya 

yang telah berkontribusi dalam perlindungan dan pengembangan 

objek pemajuan kebudayaan.  

7) Memberdayakan lembaga tradisional, komunitas budaya, dan 

masyarakat tradisional dalam upaya pemajuan kebudayaan. 

8) Membuka akses yang luas, merata, dan berkeadilan terhadap 

infrastruktur dan sarana prasarana kebudayaan.  

 



275 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

D. Ranah Pemanfaatan  

1) Memanfaatkan dan mempromosikan 10 objek pemajuan 

kebudayaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal sebagai daya 

tarik wisata berbasis budaya dan kearifan lokal.  

2) Melibatkan pelaku budaya, seniman, dan praktisi pengetahuan 

tradisional dalam penyusunan kebijakan pembangunan daerah 

khususnya tentang pemajuan kebudayaan, kepariwisataan 

berkelanjutan dan ekonomi kreatif yang berbasis komunitas, 

kearifan lokal, ekosistem budaya, dan pelestarian alam.  

3) Mengoptimalkan pemanfaatan anggaran peningkatan kualitas 

Sumber Daya Manusia di Bidang Kebudayaan, begitu juga anggaran 

untuk pelestarian budaya daerah.  

4) Mensinergikan pelaku budaya dan praktisi pengobatan tradisional 

dan penggerak ekonomi kreatif guna memanfaatkan kekayaan 

budaya dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat.  

5) Mengadakan festival 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten 

Badung sebagai daya tarik pariwisata dan ekonomi kreatif.  

6) Membangun museum 10 objek pemajuan kebudayaan sebagai 

upaya membangun ingatan kolektif generasi tentang warisan 

budaya daerah.  

7) Mengangkat ekspresi dan pengetahuan tradisional sebagai upaya 

pelestarian ekologi, kesehatan, pelestarian lingkungan, dan bahkan 

masalah kebencanaan.  

8) Menjadikan sistem nilai, adat-istiadat dan kearifan lokal sebagai 

referensi dalam pembangunan daerah khususnya di Kecamatan 

Petang dan Abiansemal, agar pelaksanaan pembangunan tidak 

bertentangan dengan sistem nilai, adat istiadat, dan kearifan lokal 

setempat.   

 

 

 

 

 



276 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adi Gunarta, I Wayan. 2021.Nilai –Nilai Pendidikan Karekter Dalam Drama 
Tari Arja Basur di Desa Adat Tegal, Darmasaba Badung. Artikel dalam 

Jurnal Seni dan Pendidikan Seni Vol. 19, No. 2, Oktober 2021. 
Adnyana, Ida Bagus Gede Bawa, dkk. 2021.  Eksistensi Tari Baris Sumbu di 

Desa Adat Semanik Desa Pelaga Kecamatan Petang Kabupaten 
Badung. Jurnal Batarirupa: Jurnal Pendidikan Seni Volume I, Nomor 2. 

Denpasar: Universitas PGRI Mahadewa Indonesia.  
Agastia, IBG. 1987. Sagara Giri: Kumpulan Esei Sastra Jawa Kuna. Denpasar: 

Wyāsa Sanggraha. 

Agastia, IBG. 1987. Wṛttasañcaya Gitasañcaya Kumpulan Wirama dan Pupuh. 
Denpasar: Wyāsa Sanggraha. 

Anom, I Putu, dkk. 2015. Penelitian Pengembangan Desa Wisata di 

Kabupaten Badung. Laporan Final Penelitian Pengembangan Desa 
Wisata di Kabupaten Badung. Badung: Badan Promosi Pariwisata 

Daerah Kabupaten Badung bekerjasama dengan Program Destinasi 
Pariwisata Fakultas Pariwisata Universitas Udayana. 

Artawa, I Ketut. 2004. Balinese Language: A Typological Description. 
Denpasar: Universitas Udayana. 

Astra, I Gde Semadi. 1982. Prasasti Sibang Kaja di Kabupaten Badung. 

Denpasar: Fakultas Sastra Universitas Udayana.  
Aulia, Fadilla. 2022. Revitalisasi Makna Kain Poleng Guna Menggugah 

Keterlibatan Generasi Z dalam Pelestarian Hutan di Bali. Artikel dalam 
Prosiding Nasional Pekan Ilmiah Pelajar. Denpasar: UKM Universitas 

Mahasaraswati Denpasar. 
Bagus, Lorens. 2005. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Bakker, A. (1984). Pengantar Antropologi Budaya. Jakarta: Penerbit 
Gramedia. 

Bandem, I Made. 1982. Ensiklopedi Tari Bali. Denpasar: Akademi Seni Tari 
Indonesia Denpasar. 

Bandem, I Made. 1996. Etimologi Tari Bali. Yogyakarta: Kanisius 

Belinda, Fera. 2020. Culture Based Tourism Study in New Normal Era In 
Badung District. Artikel dalam International Review of Humanities 

Studies Vol. 5: No. 2, Article 4. Depok: 
https://scholarhub.ui.ac.id/irhs/vol5/iss2/4. 

Berkes, F. 1993. Pengetahuan Ekologi Tradisional dalam Perspektif. Dalam 
Pengetahuan Ekologi Tradisional: Konsep dan Kasus, J. T. Inglis (ed.). 

Ottawa: Program Internasional tentang Pengetahuan Ekologi Tradisional 
dan Pusat Penelitian Pembangunan Internasional. Hlm. 1-9. 

Bucci, Alberto dan Giovanna Segre. 2009. Human and Cultural Capital 
Complementarities and Externalities in Economic Growth. Kertas kerja 
yang telah dipresentasikan pada Konferensi Arts, Culture and the Public 

Sphere, Venice, 4 - 8 November 2008.  
Bucci, Alberto dan Giovanna Segre. 2011. Culture and Human Capital in A 

Two-Sector Endogenous Growth Model. Artikel dalam Jurnal Research 
in Economics 65 (2011) 279–293: www.elsevier.com/locate/rie. 

https://scholarhub.ui.ac.id/irhs/vol5/iss2/4


277 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Bungin, Burhan. 2010. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT 
Rajagrafindo Persada.  

Cerita, I Nyoman. 2020. Teks dan Konteks di Balik Seni Pertunjukan Bali. 
Denpasar: PT Java Widya Duta. 

Darban, A. Adaby. 1997. Sejarah Lisan Memburu Sumber Sejarah dari Para 
Pelaku dan Penyaksi Sejarah. Artikel dalam Jurnal Humaniora, 4: 1-4. 

Denes, I Made, dkk. 1985. Geografi Dialek Bahasa Bali. Jakarta: Pusat 
Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan.  
Dharmadi, Made Agus dan A.A.N. Yudha Martin Mahardika. 2021. Analysis 

of the Maintain of Bali Traditional Games Through Photos and Videos of 
Games to Improve Digital Literacy. Artikel dalam Advances in Social 
Science, Education and Humanities Research, volume 613 4th 

International Conference on Innovative Research Across Disciplines 
(ICIRAD 2021). Dordrecht Netherlands: Atlantis Press. 

Dibia, I Wayan. 2018. Tari Barong Ket Dari Kebangkitan Menuju Kejayaan. 
Denpasar: Cakra Media Utama. 

Endraswara, Suwardi. 2008. Metodologi Penelitian Sastra (Epistemologi, 
Model, Teori, dan Aplikasi). Cetakan Keempat (Edisi Revisi). Yogyakarta: 

Media Pressindo. 
Fitriasari, Rr. Paramitha Dyah & Galih Prakasiwi. 2020. Management 

Strategies of The Art Community In Supporting Cultural Advancement 
In Magelang Regency. Artikel dalam Proceeding of the 2nd International 
Conference on Interdisciplinary Arts and Humanities. Yogyakarta: 

https://ssrn.com/abstract=3800644. 
Gitananda, W.A. Sindhu & Darma Putra, I Gde Agus. 2023. Analisis Mimesis 

dan Framing terhadap Prasasti Raja Bali Kuno (Studi Kasus 

Kebahasaan dalam Prasasti Raja Guṇapriya dan Dharmmodāyana). 
Dalam Prosiding Seminar Nasional Bahasa, Sastra dan Budaya, 2: 26-

36. 
Gunarta, I Ketut. 2017. The Hindu Theology Of Ngerebeg At Desa Adat Tegal 

Darmasaba Badung Bali. Artikel dalam Jurnal Vidyottama Sanatana: 
International Journal of Hindu Sciences and Religious Studies Vol.1 No. 1 
Mei 2017. Denpasar: IHDN Denpasar. 

Hatta, Mohammad. 1979. Ekonomi Terpimpin. Jakarta: Penerbit Mutiara. 
Holt, Claire. 2000. Melacak Perkembangan Seni di Indonesia. Terjemahan oleh 

R.M. Soedarsono. Bandung: arti.line. 
Huntington, S. P., & Harrison, L. E. (Eds.). (2000). Culture Matters: How 

Values Shape Human Progress. New York City: Basic Books. 
Hutomo, Suripan Sadi. 1991. Mutiara yang Terlupakan, Pengantar Studi 

Sastra Lisan. Surabaya: Hiski. 
Citrawati, I Putu Evi Wahyu, dkk. 2019. Morfologi Bahasa Bali Aga Dialek 

Sembiran, di Kecamatan Tejakula, Kabupaten Buleleng. Artikel dalam 
Jurnal Linguistika Vol. 26. No. 2. 

Indrianto, Agus Tinus. 2005. Commodification of Culture in Bali in the Frame 
of Cultural Tourism. Artikel dalam Asean Journal on Hospitality and 

Tourism Vol. 4, pp. 151-165. DOI: 10.5614/ajht.2005.4.2.05 · Source: 
OAI.I  



278 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Jayantiari, IGAM Rwa dan I Gusti Ngurah Dharma Laksana. 2023. 
Optimalisasi Pemajuan Kebudayaan Melalui Pengaturan Peran Desa 

Adat Dalam Peraturan Daerah Provinsi Bali. Artikel dalam Jurnal 
Legislasi Indonesia Vol 20 No. 4 - Desember 2023: 59-67. 

Kancanadana, Galuh, dkk. 2021. The Existence of Traditional Games as a 
Learning Media in Elementary School. Artikel dalam ICEEE: International 

Conference on Early and Elementary Education. 
Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). Qualitative Data Analysis: An 

Expanded Sourcebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 
Mohammad Hatta. 1979. Ekonomi Terpimpin Jakarta: Penerbit Mutiara. 

Moleong, L. J. (2009). Metodologi Penelitian Kualitatif (Revisi). Bandung: PT 
Remaja Rosdakarya. 

Mubyarto. 1987. Ekonomi Pancasila: Gagasan dan Kemungkinan. Jakarta: 
LP3ES. 

Muharamah, I., & Jayantiari, G. (2023). Penilaian terhadap program 

digitalisasi lontar di Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung. Artikel 
dalam Jurnal Kebudayaan dan Digitalisasi, 12(4), 1245-1260. 

Muharamah, Tania dan IGAM Rwa Jayantiari. 2023. Optimalisasi 
Perlindungan Hukum Objek Pemajuan Kebudayaan Melalui Digitalisasi 

Lontar Oleh Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung. Artikel dalam 
Jurnal Kertha Negara Vol 11 No. 11 Tahun 2023 hlm 1244-1253. 

Paramita, Ida Bagus Gede dan Ida Bagus Naba. 2021. Tradisi Siat Tipat 
Bantal Di Desa Kapal, Badung Sebagai Sebuah Daya Tarik Wisata. 
Artikel dalam Cultoure: Jurnal Ilmiah Pariwisata Budaya Hindu Volume 

2, No. 1, April 2021. 
Purnamawati, I Gusti Ayu, Ferry Jie & Saarce Elsye Hatane. 2022. Cultural 

Change Shapes the Sustainable Development of Religious Ecotourism 
Villages in Bali, Indonesia. Artikel dalam Jurnal Sustainability 2022, 14, 

7368. https://doi.org/10.3390/su14127368. Switzerland: MDPI. 
Rasna, I Wayan dan Ni Made Emy Juniartini. 2021. Pelestarian Tradisi 

“Mekotek” Desa Adat Munggu. Artikel dalam Jurnal Ilmu Sosial dan 
Humaniora Vol 10 No. 2 Agustus 2021. Singaraja: Doi: 

http://dx.doi.org/10.23887/jish-undiksha.v10i2.34459 
Rayman-Bacchus, Lez & Ciprian N. Radavoi. 2019. Advancing Culture’s Role 

in Sustainable Development: Social Change through Cultural Policy. 

Artikel dalam International Journal of Cultural Policy, DOI: 
10.1080/10286632.2019.1624735. Routledge: Taylor & Francis Group. 

Rema, I Nyoman, Ida Bagus Rai Putra. 2018. Sumberdaya Alam sebagai 
Media Literasi di Bali. Artikel dalam Forum Arkeologi. 31 (1): 1-14. 

Rochman, F. (2017). Kebudayaan Indonesia: Keragaman dan Kesatuan dalam 
Keanekaragaman. Artikel dalam Jurnal Kebudayaan Indonesia, 12(3), 

45-58. 
Simpen AB, I Wayan. 1988. Basita Parihasa. Denpasar: Upada Sastra. 

Soehardi, D. (2001). Metode Penelitian Sosial. Jakarta: Penerbit Rineka Cipta. 
Suarbhawa, I Gusti Made, I Nyoman Sunarya, I Wayan Sumerata, Luh Suwita 

Utami. 2013. Berita Penelitian Arkeologi, Prasasti Sukawana. Denpasar: 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Balai Arkeologi Denpasar. 
Suarbhawa, I Gusti Made. 2017. Satu Lempeng Tembaga Prasasti Desa 

Pangsan. Artikel dalam Forum Arkeologi, 1: 1-21.  



279 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Suartika, Gusti Ayu Made, John Zerby & Alexander R. Cuthbert. 2018. Doors 
of Perception to Space–Time- Meaning: Ideology, Religion, and Aesthetics 

in Balinese Development. Dalam Jurnal Space and Culture. DOI: 
10.1177/1206331217750546 journals.sagepub.com/home/sac. 

Subramanian, S.M. dan Balakrishna Pasupati (ed.). 2010. Traditional 
Knowledge in Policy and Practice: Approaches to Development and Human 

Well-Being. Tokyo: United Nations University Press. 
Sudarsana, I Made, dkk. 2023. Mangrove Forest Mud-Scrowd Performance: 

Ritual and Commodification Tradition of Mabuug-Buugan in The 
Traditional Village of Kedonganan, Bali. Artikel dalam Quest Journals 

Journal of Research in Humanities and Social Science Vol. 11 No. 7 (2023) 
pp: 147-155 ISSN(Online):2321-9467 www.questjournals.org. 

Sugiartha, I Gede Arya. 2015. Bentuk dan Konsep Estetik Musik Tradisional 

Bali. Artikel dalam Panggung: Jurnal Seni Budaya  Vol 25, No 1. 
Bandung: LPPM Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung. 

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 
Bandung: Alfabeta. 

Sukayasa, I Wayan dan I Putu Sarjana. 2009. Brahma Widya Teks Tattwa 
Jñana. Denpasar: Widya Dharma. 

Sunarya, I Nyoman, I Gusti Made Suarbhawa, I Wayan Sumerata. 2015. 
Berita Penelitian Arkeologi, Prasasti Kintamani. Denpasar: Kementerian 
Pendidikan dan Kebudayaan, Balai Arkeologi Denpasar. 

Sunarya, I Nyoman. 2015. Jejak-jejak Peradaban Kuno di Desa Getasan. 
Artikel dalam Jurnal Forum Arkeologi, 28 (2): 103—114. 

Supardjan, B.A.N., dkk. 1982. Pengantar Pengetahuan Tari. Jakarta: Proyek 
pengadaan Buku Pendidikan Menengah Kejuruan Direktorat 

Pendidikan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 
Suprayoga, I. (2001). Metode Penelitian Sosial. Jakarta: Penerbit PT Rineka 

Cipta. 
Sustiawati, Ni Luh. 2012. Penelitian Bentuk dan Nilai Budaya Permainan 

Rakyat di Kabupaten Badung. Artikel dalam Mudra: Jurnal Seni Budaya 
Vol. 27 No. 1 Januari 2012. Denpasar: ISI Denpasar. 

Sutanaya, A.A. Made. 2020. Aktivitas Religius Masyarakat Di Desa Kerobokan 

Kabupaten Badung Dalam Menjaga Keberadaan Pura Petitenget. Artikel 
dalam Jurnal Vidya Wertta Vol. 3 No. 1 Tahun 2020. Denpasar: 

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/vidyawertta. 
Suwandana, I Wayan. 2018. Fonologi Bahasa Bali Dialek Jembrana. Artikel 

dalam Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora Vol. 7 No. 1.  
Throsby, David. 1999. Cultural Capital. Artikel dalam Journal of Cultural 

Economics. DOI: 10.1023/A:1007543313370 · Source: RePEc. 
Tim Penyusun. 2006. Paribasa Bali. Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi 

Bali Badan Pembinaan Bahasa, Aksara, dan Sastra Bali Provinsi Bali. 
Tim Penyusun. 2008. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Departemen 

Pendidikan Nasional.  
Tim Penyusun. 2014. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Ed IV. Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama. 

Tim Redaksi, 2018. Merakit Strategi Majukan Kebudayaan. Majalah 
JENDELA: Pendidikan dan Kebudayaan.  

Tinggen, I Nengah. 1988. Aneka Rupa Paribasa Bali. Singaraja: Rhika Dewata. 

http://www.questjournals.org/
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/panggung/issue/view/4
https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/vidyawertta


280 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Dhanawaty, Ni Made, dkk. 2014. Variasi Kosakata Bahasa Bali Dialek Nusa 
Penida dalam Layanan Kesehatan Masyarakat. Artikel dalam Seminar 

Nasional Sains dan Teknologi (Senastek). Denpasar Bali. 
Waluyo, Herman J. 2002. Drama: Teori dan Pengajarannya. Yogyakarta: PT 

Hanindita Graha Widya. 
Wardani, Bernadeta Tri Anjarwati Kusuma dan Gregorius Ari Nugrahanta. 

2021. The Contribution Of Traditional Games In Establishing Self-
Control Children. Artikel dalam Jurnal Pedagogik Vol. 08 No. 02, Juli-

Desember 2021.  https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik.  
Website: https://permainantradisionalbali.com. 

Wuisman, J. J. (1996). Metode dan Teknik Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT 
Gramedia. 

Yudarta, I. G. (2016). Gamelan Gambang Dalam Prosesi Upacara Pitra 

yadnya Di Bali. Artikel dalam Kalangwan: Jurnal Seni Pertunjukan. 
Denpasar: Institut Seni Indonesia Denpasar. 

 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

LAMPIRAN 

Lampiran Direktori 

Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kecamatan Petang dan 

Abiansemal 

DIREKTORI 10 OBJEK PEMAJUAN KEBUDAYAAN 
Status 

TRADISI LISAN  

NO KATEGORI DESA NAMA OBJEK & 

KETERANGAN 

 

1 Sejarah 
Lisan 

Desa Samu Sejarah Desa Adat 
Samu 

Ada 

2 Sejarah 

Lisan 

Desa Adat Getasan Sejarah Banjar 

Buangga 

Ada 

3 Mitos Desa Bongkasa Pertiwi Seekor monyet 

putih 

Ada 

4 Cerita 
Rakyat 

Banjar Jempeng, Desa 
Jempeng 

Tradisi ngrebeg dan 
pendet geni 

Ada 

5 Cerita 

Rakyat 

Desa Taman Cerita tentang 

bekas wilayah 
kerajaan Mengwi 

yang disebut 
sebagai Puri Taman 

Ada 

6 Cerita 
Rakyat 

Desa Blahkiuh, Desa 
Adat Blahkiuh 

Blahkiuh 
menceritakan 

bahwa Blahkiuh 
dahulunya adalah 

kerajaan. 

Ada 

7 Cerita 
Rakyat 

Desa Jagapati, Desa 
Adat Jagapati 

Sejarah Desa 
Jagapati bahwa 

pada jaman dahulu 

kira-kira tahun 
1300, ada para arya 

keturunan 
Majapahit yang 

bergelar I Gusti 
Ngurah Pinatih 

datang ke Bali 
disertai oleh 

pengikutnya 

Ada 

8 Cerita 

Rakyat 

Desa Mekar Bhuana, 

Desa Adat Sigaran 

Sejarah Desa ini 

berawal dari jurang 
(pangkung) atau 

sungai (tukad) yang 
membelah desa 

Ada 

9 Cerita 

Rakyat 

Desa Taman, Desa 

Adat Batubayan 

Tradisi 

mempersembahkan 
rangkaian bunga 

setiap paing 

Kuningan 

Ada 

10 Cerita 
Rakyat 

Banjar Kauh, Desa 
Adat Getasan 

Sejarah Desa 
Getasan 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

11 Cerita 

Rakyat 

Desa Mekar Bhuana, 

Desa Adat Tingas 

Desa ini dulunya 

adalah hutan 
bambu (alas tiing) 

sehingga disebut 
tiing nges (‘banyak 

bambu’) 

Ada 

12 Cerita 
Rakyat 

Desa Bongkasa, Desa 
Adat Kutaraga 

Desa ini termasuk 
ke dalam Desa 

rarudan atau 

pelarian dari 
berbagai daerah 

dan menjadi 
pemukiman pada 

tahun 1825 Saka. 

Ada 

13 Cerita 

Rakyat 

Desa Bongkasa, Desa 

Adat Bongkasa 

Desa ini termasuk 

ke dalam Desa 
rarudan atau 

pelarian dari 
berbagai daerah 

dan menjadi 
pemukiman pada 

tahun 1825 Saka. 

Ada 

14 Cerita 

Rakyat 

Desa Adat Sedang Cerita Desa Adat 

Sedang 
sabelumnya 

bernama Desa Bun 

Ada 

15 Cerita 
Rakyat 

Sibang Kaja Cerita Raja 
Lambing 

Ada 

16 Cerita 

Rakyat 

Sibang Gede Cerita Desa Sibang 

Gede 

Ada 

17 Cerita 

Rakyat 

Desa Blahkiuh, Desa 

Adat Pikah 

Sejarah Desa Adat 

Pikah 

Ada 

18 Cerita 
Rakyat 

Desa Sulangai Sejarah Desa 
Sulangai  

Ada 

19 Cerita 

Rakyat 

Desa Abiansemal, Desa 

Adat Gerih 

Cerita Desa Adat 

Gerih yang berasal 
dari kata Gerih 

tersebut berasal 

dari kata gṛh yang 
berarti rumah.  

Ada 

20 Cerita 

Rakyat 

Desa Dauh Yeh Cani, 

Desa Adat Abiansemal 

Jaman dulu, nama 

desa ini adalah 

Desa Lingga Purna. 
Lingga berarti 

tempat, sedangkan 
Purna berarti 

sempurna. 

Ada 

21 Cerita 
Rakyat 

Desa Punggul, Desa 
Adat Punggul 

Desa Punggul 
berasal dari kata 

punggel yang 

berarti potong. 

Ada 

22 Cerita 
Rakyat 

Desa Selat, Desa Adat 
Selat 

Sejarah Desa Adat 
Selat. 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

23 Cerita 

Rakyat 

Desa Adat Jempanang Awal nama Desa 

Jempanang ini 
adalah Jempana.  

Ada 

24 Cerita 

Rakyat 

Desa Adat Bon Sejarah Desa Adat 

Bon 

Ada 

25 Cerita 
Rakyat 

Desa Getasan Sejarah Desa 
Getasan 

Ada 

26 Cerita 

Rakyat 

Desa Selat Sejarah Desa Selat Ada 

27 Cerita 

Rakyat 

Desa Adat Pangsan Pada zaman 

dahulu, desa ini 
disebut sebagai 

desa “Pangesahan”. 
Ada juga yang 

menyebutnya 
sebagai “Pang San”. 

Ada 

28 Cerita 
Rakyat 

Desa Pelaga, Desa Adat 
Tiyingan 

Sejarah Desa 
Tiyingan berasal 

dari bambu yang 
ditancapkan oleh 

leluhur itu. 

Ada 

29 Cerita 
Rakyat 

Desa Adat Bindu Desa Adat Bindu 
dahulu merupakan 

daerah yang berada 

di bawah 
kekuasaan 

Kerajaan Mengwi 

Ada 

MANUSKRIP   

NO KATEGORI NAMA DESA  DESKRIPSI  

1 Lontar  Banjar Kauh, Desa 
Getasan 

Terdapat 11 Lontar 
di Banjar Kauh, 

Desa Getasan, 
yaitu Dasa Aksara, 

Tatwa Wisesa, 

Sangkul Putih, 
Kaweruhan, 

Padewasan, Aji 
Kreket, Sikut Bale 

lan Umah, Asta 
Maha Bhaya, 

Kawisesan, 

Pangenteg Rare. 

Ada 

2 Lontar Griya Gede Manuaba, 
Desa Carangsari 

Griya Gede 
Manuaba, Desa 

Carang Sari 
memiliki 50 lontar. 

Ada 

3 Lontar Griya Tegeh 

Carangsari 

Griya Tegeh 

Carangsari 
memiliki 11 Lontar 

antara lain Kunti 

Sraya, Mpu Lutuk 
(Sang Sangaskara), 

Asta Kosali, 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Padewasrayan, 

Kapi Parwa, Putru 
Saji (Eka Pratama, 

Wariga), Tenung 
Sapta Wara, 

Tetamban, Mantra 
Panugrahan, 

Tenung, 

Kalpasastra. 

4 Lontar Puri Sunia Carangsari, 
Desa Carangsari 

Puri Sunia 
Carangsari, Desa 

Carangsari 
memiliki koleksi 

Lontar adalah 52 
naskah. 

Ada 

5 Lontar Banjar Mekar Sari, 

Desa Carangsari 

Banjar Mekar Sari, 

Desa Carangsari 

memiliki beberapa 
koleksi Lontar 

berjudul Tri 
mandala, Asta 

Mandala, Panca 
Mandala, dll. 

Ada 

6 Lontar Gria Agung, Banjar 

Aseman, Desa 

Abiansemal 

Gria Agung, Banjar 

Aseman, Desa 

Abiansemal 
memiliki 7 naskah 

Lontar. 

Ada 

7 Lontar Banjar Jabajero, Desa 
Jagapati 

Jero Mangku 
Dalem Banjar 

Jabajero, 
mengkoleksi Lontar 

yakni Tetengering 

Wong Kageringan, 
Patengeraning 

Wong Agering, 
Babad Pasek, 

Panunggalan Dasa 
Aksara, (Darma 

Pawintenan), Putru 
Saji, Wariga, Catur 

Patana, Kaputusan 

Kadiatmikan (Tutur 
Indik Bhatara), 

Wariga (2), 
Tingkahing Atiwa-

tiwa, Weda 
Parikrama, Wariga 

(3), dan Ratuning 

Piolas. 

Ada 

8 Lontar Banjar Semana, Desa 
Semana 

I Made Jeger 
(Mangku Dalem 

Bija) mengkoleksi 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

lontar yaitu Agem-

ageman Pamangku, 
Tingkahing 

Atatiwan 
(Dharmma Pandya 

Tattwa), Tattwa 
Wisesa (Mantran 

Pamangku), Puja 

Daha, Dewa 
Sesana, 

Panglukatan, 
Primbon (Tutur 

Eta-eto, 
Pabersiahan 

Dewek, Panyagan 
Dewek), Tingkahing 

Wetuning Wong 

Rare, Dewa Sasana, 
Tutur Putran Ida 

Bhatara Sang 
Hyang Pasupati 

Kapanikayang 
Maring Bali, 

Pratingkahing 

Pamangku, 
Panglukatan, 

Kidung Wargasari 
Ki Warga Sekar dan 

Primbon 
(Tingkahing Karang 

Panes Paweton, 
Pangayam-ayam, 

dan Panganteb ka 

Surya). 

9 Lontar Banjar Batan Buah, 
Dauh Yeh Cani 

Banjar Batan Buah, 
Dauh Yeh Cani, 

memiliki 10 Naskah 
Lontar yang dimiliki 

oleh Ketut 
Setyawan. 

Ada 

10 Lontar Banjar Peninjoan, 

Desa Darmasaba 

I Gusti Ngurah 

Pradnya Paramita 

dari Banjar 
Peninjoan, Desa 

Darmasaba 
mengkoleksi 12 

Lontar. 

Ada 

11 Lontar Banjar Ulapan II, Desa 
Blahkiuh 

Banjar Ulapan II, 
Desa Blahkiuh 

memiliki beberapa 

lontar yang 
dikoleksi oleh Agus 

Adiputra yakni 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Piwelas, Tutur 

Batara Kala, Kna 
Sungga Wuluh, dan 

Panglukuhan Dasa 
Aksara. 

12 Lontar Banjar Karang Dalem I, 

Desa Bongkasa Pertiwi 

Seorang Pemangku 

Pura Dalem dari 
Banjar Karang 

Dalem I, Desa 

Bongkasa Pertiwi 
memiliki koleksi 

lontar sebanyak 41 
Naskah. 

Ada 

13 Lontar Banjar Kembang Sari, 

Desa Blahkiuh 

I Gusti Ngurah 

Galung 
mengkoleksi 2 

Naskah Lontar 

yaitu Geguritan 
Cupak Gerantang 

dan Kakawin 
Arjuna Wiwaha. 

Ada 

14 Lontar Jalan Cempaka, 

Banjar Kembangsari, 
Desa Blahkiuh 

Ida Bagus Nyoman 

Widiastawa 
mengoleksi lontar: 

Aji Sukamageng, 

Mantra Padma Siwa 
Geni (Pamatuh), 

Guruning Desti 
mwah Leak, 

Wisarga Sandhi, 
Kramaning Anigang 

Sasihin, 
Panglukatan 

Sudamala, Usada 

Tiwang (Mokan, 
dll), Wariga Gemet, 

Patengeraning 
Gering, Tamba 

Pejen (Maloloan, 
dll), Pamatuh 

(Patanduran 

Nganutin Dina, 
Tutulak, Putru 

Saji). 

Ada 

15 Lontar Batubayan, Desa 
Taman 

I Nyoman Loyok 
mengkoleksi 

beberapa Lontar 
yakni: Usada, 

Kanda 

(Ceclantungan), 
Purusada, Usada 

Rare, Kanda 
(Rerajahan), Usada 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Buda Kecapi, 

Pamatuh Desti, 
Tingkahing 

Kalingga Buana 
Swara, Carcan 

Banteng, Siwa 
Sumedang, Wariga. 

16 Lontar Banjar Tengah, Desa 

Blahkiuh 

Ida Bagus Nyoman 

Segarayoga pemilik 

lontar di Griya 
Smara Kencana. 

Jumlah lontar yang 
dikoleksi adalah 29 

Naskah. 

Ada 

17 Lontar Banjar Sibang, Desa 
Jagapati 

Jero Mangku Ketut 
Dwija Astawa 

mengkoleksi 8 

Naskah lontar 
yakni Dharma 

Laksana Undagi 
(Asta Kosala), 

Kusuma Dewa 
(Usana Bali, 

Kaputusan 

Calonarang, dll), 
Saluiri Pangan, Ala 

Ayuning Wuku, 
Siwa Sumedang, 

Wariga Gemet, 
Pananagan Sasih, 

Pangeran Lara. 

Ada 

18 Lontar Banjar Karang Dalem 
II, Desa Bongkasa 

Pertiwi 

Banjar Karang 
Dalem II, Desa 

Bongkasa Pertiwi 

memiliki koleksi 
Lontar Nyikut 

Karang dan 
Pedalangan. 

 

19 Lontar Desa Blahkiuh Lontar Babad, Siwa 

Sasana, 
Mayadanawa, 

Babad Jero 

Bakungan. 

Ada 

20 Lontar Banjar Karang Dalem 
II, Desa Bongkasa 

Pertiwi 

- Lontar tentang 
‘cerita-cerita’ dan 

Babad. 
- Lontar 

pengobatan. 

Ada 

21 Lontar Desa Mekar Bhuana, 

Desa Adat Sigaran 

Terdapat 

manuskrip yang 
dimiliki oleh 

keluarga di Desa 
tersebut tetapi 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tidak boleh di 

publikasikan. 
Terdapat juga 

lontar di Pura 
Dalem yang mana 

juga belum dapat di 
dokumentasikan. 

22 Lontar Banjar Batubayan, 

Desa Dinas Taman 

I Ketut Sunarya 

dari Banjar 

Batubayan 
mengkoleksi 10 

Lontar yang 
merupakan 

warisan keluarga. 

Ada 

23 Lontar Desa Adat Tingas, 
Desa Dinas Mekar 

Bhuana 

Lontar Usadha dan 
Kapamangkuan. 

Ada 

24 Lontar Griya Gede Bongkasa, 

Banjar Kedewatan, 
Desa Adat Bongkasa 

Ida Bagus Ngurah 

Agung adalah 
seorang panglingsir 

(tetua) di Griya 
Gede Bongkasa. Di 

Griya ini terdapat 
koleksi lontar, yang 

terdiri dari lontar 

Wariga, Purana dan 
Usada. 

Ada 

25 Lontar Banjar Purwakerta, 

Desa Adat Gerih, Desa 
Abiansemal 

Banjar Purwakerta, 

Desa Adat Gerih, 
Desa Abiansemal 

memiliki lontar 
awig-awig yang 

pernah dibacakan 

menurut informasi 
dari I Made 

Sugiarta selaku 
Bandesa Adat 

Gerih. 

Ada 

26 Lontar Griya Bantas Batan 
Bunut, Sibang Kaja 

Terdapat lontar- 
lontar kuno. Selain 

lontar, di wilayah 

Sibang Kaja juga 
terdapat Prasasti 

Bali Kuno yang 
disimpan di Pura 

Blambangan. 
Mengenai Prasasti 

ini, secara khusus 
akan diterangkan 

pada bagian 

prasasti. 

Ada 

27 Lontar Griya Susuk, Sibang 
Kaja, Abiansemal 

Ida Bagus Gede 
Mambal 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

memberikan 

informasi bahwa 
Griya memang 

mengkoleksi 
beberapa lontar.  

28 Lontar Banjar Srijati, Sibang 

Gede 

I Nyoman Surianta 

(Bandesa Adat 
Sibang Gede) 

memberikan 

informasi bahwa 
terdapat lontar di 

Griya Gede, selain 
itu juga terdapat 

pada Pura Desa, 
Jro Pabean. 

Ada 

29 Lontar Sibang Kaja Si Gede Alit Dwi 

Payana (Pemangku 

Pura Ntegana) 
memberi informasi 

bahwa di Pura 
Ntegana terdapat 

lempengan yang 
disimpan di Gedong 

Suci. Aksara dan 

bahasa yang 
digunakan di dalam 

lempengan tersebut 
adalah aksara dan 

bahasa Kawi 

Ada 

30 Lontar Puri Taman, Desa Adat 
Taman 

Puri Taman, Desa 
Adat Taman 

menyimpan 
sejumlah 

manuskrip dalam 

bentuk lontar 

Ada 

31 Prasasti Pura Penataran 
Pangsan 

Terdapat sebuah 
prasasti berbahan 

lempengan 
tembaga yang 

berasal dari periode 
Bali Kuno. Panjang 

prasasti 40,8 cm, 

lebar 9,5 cm, dan 
tebal 0,1 cm. 

Prasasti ini patah, 
dan terpotong 

menjadi dua 
bagian. 

Ada 

32 Prasasti Pura Blambangan, 

Banjar Tengah, Sibang 

Kaja 

Di Pura 

Blambangan 

terdapat prasasti 
Bali Kuno. Kondisi 

naskah konon 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dalam keadaan 

baik. Panjang 
prasasti 42 cm, 

lebar 9 cm, dan 
tebalnya kira- kira 

1,5 mm. Sudut 
kanan bawah 

patah. 

33 Purana Purana Pura 

Penataran, Agung 
Pucak Antapsai Bon 

Purana Pura 

Penataran, Agung 
Pucak Antapsai 

Bon 

Ada 

34 Purana Pura Pucak Mangu Purana Pura Pucak 
Mangu merupakan 

salah satu Pura 
Padma Bhuwana.  

Ada 

35 Purana Pura Kahyangan Jagat 
Kancing Gumi 

Pura Kahyangan 
Jagat Kancing 

Gumi memiliki 
Purana. Di dalam 

Purana tersebut, 
pencerita di 

dalamnya belum 
dapat memastikan 

apakah isi cerita 

tersebut dapat 
dinyatakan pasti 

benar atau tidak 
(mungguing 

kawentenan Pura 
Kancing Gumi, 

sinah tan prasida 
antuk nyaritayang 

sane pastika). 

Ada 

36 Purana Purana Kahyangan 

Pura Pucak Meru 

Purana Kahyangan 

Pura Pucak Meru 
berbahan tembaga 

dengan ukuran 
5x35cm, tebal 

33mm dan terdiri 
dari 13 lembar 

tembaga. 

Ada 

37 Purana Purana Kahyangan 

Pura Ntegana 

Purana Kahyangan 

Pura Ntegana yang 
berbentuk buku 

telah diselesaikan 
pada tahun 2016 

oleh penulis. 

Ada 

38 Purana Purana Pura 

Pesanggaran 

Pura Pesanggaran 

terletak di Desa 
Adat Tegal, 

Darmasaba.  

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

39 Purana Purana Wangsa 

Anglurah Mambal 
Sakti 

Purana yang 

memiliki kesamaan 
dengan purana di 

Pura Penataran 
Agung Pucak 

Antapsai Bon, 
Perbedaannya 

mulai terlihat pada 

Bab VI yang 
menuturkan 

Dinasti Kyai 
Anglurah Mambal 

Sakti. 

Ada 

40 Purana Purana Desa Adat 
Blahkiuh 

Purana tersimpan 
pada Gedong Pura 

Luhur, Purana 

Pura Kahyangan 
Jagat Pura Luhur 

Giri Kusuma, Pura 
Dalem Swargan dan 

Pura Dalem Pancer 

Ada 

41 Purana Banjar Karang Dalem 
II, Desa Bongkasa 

Pertiwi 

Di wilayah Banjar 
Karang Dalem II 

terdapat purana 

yang tersimpan di 
Pura Dalem. 

Menurutnya 
kondisi purana 

masih dalam 
keadaan baik. Kuat 

dugaan bahwa 
purana yang 

dimaksudkan 

berbahan lontar. 

Ada 

42 Purana Desa Adat Tingas, 
Desa Dinas Mekar 

Bhuana 

I Ketut Astawa 
(Bandesa Adat 

Tingas) 
mengatakan bahwa 

purana belum 
pernah dibacakan. 

Untuk mengetahui 

lebih lanjut harus 
menghubungi 

Bandesa terdahulu. 

Ada 

ADAT ISTIADAT   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKIRPSI  

1 Adat Istiadat  Desa Adat Jempanang Sistem 
Pemerintahan 

Tradisional.  

Ada 

2 Adat Istiadat  Desa Adat Tiyingan Setiap ada upacara 

ritual di Pura 
diwajibkan 

mementaskan 4 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

tarian yakni Tari 

Baris Truna, Baris 
Tombak, Baris 

Tutup dan Rejang 
Daha. Sarana ritual 

dalam upacara 
Dewa yadnya juga 

tidak mengenal 

banten bebangkit 
dan pulagembal, 

melainlan pupuan 
bawi dan pupuan 

bebek. 

3 Adat Istiadat  Desa Adat Jempeng Desa Adat 
Jempeng, memiliki 

adat istiadat yang 

berhubungan 
dengan 

implementasi Tri 
Hita Karana yakni 

sukerta tata 
parahyangan, 

sukerta tata 
pawongan dan 

sukerta tata 

palemahan.  

Ada 

4 Adat Istiadat  Desa Adat Gerana Desa Adat Gerana 
memiliki adat 

istiadat yang di 
bidang seni dan 

keagamaan. Pada 
bidang seni ada 

upaya lembaga-

lembaga adat 
melestarikan 

beberapa jenis 
kesenian seperti 

Arja dan Topeng 
Tugek yang 

terkenal. Desa Adat 
Gerana juga 

memiliki sima atau 

aturan dan dresta 
di bidang 

keagamaan, 
khususnya pada 

pelaksanaan Pitra 
yadnya. 

Ada 

5 Adat Istiadat  Desa Adat Sangeh Desa Adat Sangeh,  

memiliki adat 

istiadat yang 
mereka sebut 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dengan istilah 

nyapuh. 

6 Adat Istiadat  Desa Adat Karang 
Dalem 

Desa Adat Karang 
Dalem memiliki 

adat istiadat 
khususnya dalam 

pelaksanaan 
upacara 

keagamaan. Setiap 

ada krama Desa 
Adat meninggal 

atau kelayuan 
sekar, maka 

banjar- banjar adat 
yang mengambil 

alih pelaksanaan 

pangabenan 
dengan catatan 

memberi upakara 
atau patus (iuran). 

Ada 

7 Adat Istiadat  Desa Adat Jagapati Desa Adat Jagapati, 

memiliki adat 
istiadat, khususnya 

peraturan khusus 

untuk mengatur 
sukerta tata 

palemahan di 
wewidangan.  

Desa Adat Jagapati 
juga melarang 

membangun kafe, 
bar, dan sejenisnya 

di wilayah desa.  

Selain itu, untuk 
sukerta tata 

pawongan, Desa 
Adat Jagapati 

memiliki adat 
istiadat berupa 

aturan yang 
mewajibkan 

seseorang yang 

membeli tanah di 
Desa Adat Jagapati 

Ada 

8 Adat Istiadat  Desa Adat Sigaran Desa Adat Sigaran 

memiliki adat 
istiadat dan dresta 

yang unik terutama 
dalam konteks 

pelaksanaan 

upacara yadnya, 
baik itu Manusa 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

yadnya maupun 

Dewa yadnya. 

9 Adat Istiadat  Desa Adat Bongkasa Desa Adat 
Bongkasa memiliki 

adat istiadat atau 
aturan yang 

mengatur 
penduduk lokal dan 

pendatang yang 

membuka usaha di 
wewidangan desa 

adatnya. 

 

10 Adat Istiadat  Desa Adat Bindu Awig-awig Subak 
Gaga yang 

melarang 
pembukaan akses 

jalan untuk 

kendaraan roda 4. 

 

PENGETAHUAN TRADISIONAL   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKRIPSI  

1 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Petang 

Desa Getasan Kerajinan tenun 
tradisional.  

Ada 

2 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Carangsari Pengetahuan 

Tradisional 
Kerajinan Bale 

Bengong dari 
Bambu  

Ada 

3 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 

Petang 

Desa Carangsari Pengobatan 

tradisional dengan 
metode pijat. 

Ada 

4 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Darmasaba Pengobatan 
Tradisional di Pura 

Ntegana. 

Ada 

5 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Sedang Pengobatan 

tradisional dengan 
metode palukatan 

(‘upacara 
pembersihan dari 

penyakit melalui 
mandi atau 

percikan tirta’). 

Ada 

6 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Bindu pengobatan Tanah 

Hyang Healing 
Center 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

7 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Sibang Kaja Pawacakan oton 

(‘pembacaan watak 
dan nasib 

berdasarkan hari 
kelahiran’) yang 

dilanjutkan 
upacara 

Bebayuhan. 

Ada 

8 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Bongkasa  Pawacakan 

(‘membaca watak 
berdasarkan 

kelahiran’) dan 
tenung (‘ramal’). 

Ada 

9 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Sibang Kaja Pengetahuan 

tradisional nyurat 
lontar. 

Ada 

10 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Bongkasa Pengetahuan 
tradisional berupa 

nyurat lontar.  

Ada 

11 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Sibang Kaja Pengetahuan 

tradisional berupa 
arsitektur 

tradisional Bali 
(OMAH 

Blumbungan). 

Ada 

12 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Jagapati, 
Angantaka dan Sedang 

Kerajinan patung 
kayu berbentuk 

kakek dengan 
kurungan ayam 

(dengan ayam 

dalam sangkar. 

Ada 

13 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Arsitektur Pura Luhur 
Giri Kusuma Desa 

Adat Blahkiuh 

Pura Luhur Giri 
Kusuma dibangun 

Jaman Kerajaan 
Singasari awal 

Abad ke-19 oleh 
Pacentokan 

Undagi/Meranggi 

(‘perkumpulan para 
ahli bangunan 

tradisional Bali’) 
tercatat sebagai 

Cagar Budaya. 

Ada 

14 Pengetahuan 
Tradisional 

di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Sangeh Pengetahuan 
tradisional berupa 

ukiran kayu. Alat-

alat untuk 
mengukir seperti 

mesin (jekso), alat 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

pahat, dan palu 

kayu.  

15 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Mekar Bhuana Pengetahuan 
tradisional 

pembuatan 
kerajinan tedung 

(‘payung kain 
tradisional’ ) juga 

umbul-umbul, 

makanan dan 
minuman 

tradisional. 

Ada 

16 Pengetahuan 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Ayunan Pembuatan 
palinggih (‘candi’) 

dari pasir malela 
(‘pasir hitam yang 

memiliki bijih besi’). 

Ada 

17 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Dauh Yeh Cani, 

Blahkiuh dan 
Bongkasa 

Tuak dan Lawar  Ada 

18 Pengetahuan 

Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Minuman Tradisional 

di Desa Adat Taman 

Di Desa Adat 

Taman terdapat 

minuman 
tradisional berupa 

tuak. Tuak adalah 
minuman alami 

dari air nira pohon 
aren yang di 

permentasikan 
dengan serabut 

kelapa yang di 

jemur atau bisa di 
sebut lau 

Ada 

19 Pengetahuan 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Konsep dan Filosofi Tri 

Hita Karana oleh I 
Gusti Ketut Kaler di 

Desa Adat Blahkiuh 

I Gusti Ketut Kaler 

merupakan sosok 
di balik konsep Tri 
Hita Karana yang 

telah mendunia. 

Ada 

RITUS   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKRIPSI  

1 Ritus di 
Kecamatan 

Petang 

Desa Adat Jempanang Ritus Maklaci.  Ada 

2 Ritus di 
Kecamatan 

Petang 

Desa Adat Bon Ritus Bakti 
Pangelad.  

Ada 

3 Ritus di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Adat Sulangai Ritus bhuta yadnya 

yang disebut 
Namonang.  

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

4 Ritus di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Adat Kiadan Ritus Perang Untek  Ada 

5 Ritus di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Adat Kiadan Ritus Nyaeb.  Ada 

6 Ritus di 

Kecamatan 

Petang 

Desa Adat Pangsan Ritus Ngelampad.  Ada 

7 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Jempeng Ritus Mabiasa.  Ada 

8 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Blahkiuh Ritus Dewa Yadnya 
yang dilaksanakan 

di Pura Kahyangan 
Jagat Luhur Giri 

Kusuma “Geger 

Singasari” 

Ada 

9 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Blahkiuh Ritus Ngerebeg 
Matiti Suara.  

Ada 

10 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Sangeh Ritus pengelukatan 
di Pura Puncak Sari 

Pancoran Solas 

Taman Mumbul.  

Ada 

11 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Banjar Gumasih, Desa 
Adat Mambal 

Ritus Tabuh Rah. Ada 

12 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Banjar Umah Anyar 
Desa Adat Mambal 

Ritus Perang Tipat.  Ada 

13 Ritus 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Sibang Gede Ritus Nedunang 
Barong Sakti.  

Ada 

14 Ritus 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Ayunan Ritus Dewa yadnya 

yakni Ida 
Sasuhunan Paksi 

dan Kulkul Desa.  

Ada 

15 Ritus di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Taman Ritus nangluk 
merana. 

Ada 

TEKNOLOGI TRADISIONAL   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKRIPSI  

1 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Adat Nungnung Teknologi 

tradisional, yakni 
alat pengolahan 

sawah. Alat 
tersebut bernama 

lampit. 

Ada 

2 Teknologi 

Tradisional 
di 

Desa Adat Sulangai Teknologi berupa 

alat pengolahan 
sawah seperti 

lampit. 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Kecamatan 

Petang 

3 Teknologi 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Jempeng Teknologi 
tradisional berupa 

sistem irigasi. 
Adapun alat-alat 

yang dimaksud 
yakni lampit, 

manala, uga, dan 

pecut. 

Ada 

4 Teknologi 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Taman Teknologi 
tradisional yakni 

sistem irigasi yang 
disebut Subak. 

Meskipun memang 
masih eksis, pelaku 

di bidang ini makin 

berkurang. 

Ada 

5 Teknologi 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Karang Dalem Sistem irigasi. Di 
dalam sistem ini 

digunakan alat-alat 
seperti tambah 

atau cangkul, 
tenggala dan 

lampit. 

Ada 

6 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Blahkiuh Alat-alat yang 

masih digunakan 
oleh masyarakat 

seperti pisau, 
semat. 

Ada 

7 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Samu Alat pengolahan 

sawah. 

Ada 

8 Teknologi 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Sangeh Teknologi 
tradisional untuk 

pengolahan sawah. 
Ada juga teknologi 

teknologi lain 
bernama tulup atau 

sumpit. 

Ada 

9 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Jagapati Teknologi 

pengolahan sawah 
tradisional. Salah 

satu alat itu ialah 
tenggala. 

Ada 

10 Teknologi 

Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Kutaraga Alat-alat tradisional 

yang digunakan 

ialah cangkul, 
lampit, tenggala, 

dan tulud. 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

11 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Bongkasa Sistem irigasi, alat 

tradisional yang 
diketahuinya ialah 

tenggala dan 
lampit. 

Ada 

12 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Sibanggede Alat komunikasi 

tradisional sejenis 
Kulkul Pajenengan 

Sangkur.  

Ada 

13 Teknologi 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Selat Teknologi 
tradisional berupa 

alat pengolahan 
sawah. 

Ada 

14 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Sibangkaja Alat kroncongan 

yang dahulunya 
digunakan sebagai 

alat komunikasi. 

Ada 

15 Teknologi 

Tradisional 
di 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Bindu Terdapat sebuah 

organisasi subak di 
Desa Adat Bindu 

bernama Subak 

Gaga. 

Ada 

SENI   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKRIPSI  

1 Seni Tari dan 
Seni Lukis di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Carangsari - Tari Topeng 
Tugek di Banjar 

Pemijian Desa 
Adat Carangsari 

- Seni Lukis di 
Banjar Telugtug 

Desa Adat 

Carangsari 

- Tahap 
pembinaan 

 
 

- - aktif  

2 Seni Tari 
Kecamatan 

Petang 

Desa Plaga - Tari Wali Desa 
Adat Tiyingan 

(Baris Tombak, 
Tari Baris 

Truna, tari Baris 
Perisai, Tari 

Rejang Injeng) 

- Tari Baris Poleng 
sebagai Tari Wali 

di Desa Adat 
Auman 

- Tari Baris 
Sumbu di Desa 

Adat Semanik 

- Aktif 
 

 
 

 
 

 

 
- Aktif  

 
 

 
 

 

- Aktif 

3 Seni Tari 
dan Seni 

Lukis 

Desa Getasan - Seni Lukis di 
Banjar Ubud, 

- Aktif  



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Kecamatan 

Petang 

Desa Adat 

Getasan 

4 Seni Tari, 
Karawitan 

dan Seni 
Suara 

Kecamatan 
Petang 

Desa Pangsan - Dramatari Arja 
Sampik, 

- Tari Barong 
Macan di Banjar 

Kasianan. 
- Sekaa Pesantian 

di masing-

masing banjar 
- Tabuh Semar, 

dll 

- Tidak aktif 

5 Seni Tari 
Kecamatan 

Petang 

Desa Petang - Tari Rejang 
Pemendak 

Tridatu sebagai 
Tari Wali di Desa 

Adat Angantiga 

- Aktif  

6 Seni Tari 

Kecamatan 
Petang 

Desa Sulangai - Tari Baris 

Babuang 
sebagai Tari Wali 

di Desa Adat 
Batulantang 

- Tari Baris 
Kakuwung 

sebagai Tari wali 

di Desa Adat 
Sandakan 

- Aktif  

 
 

 
 

 
- Aktif 

7 Seni Tari 

dan Seni 
Ukir 

Kecamatan 
Petang 

Desa Belok Sidan - Tari Baris Panah 

sebagai Tari 
Wewali di Desa 

Adat 
Sekarmukti 

- Tari Wayang 

Wong sebagai 
Tari Wali di Desa 

Adat Sidan 
- Tari Baris 

Buntal di Desa 
Adat Jempanang 

- Seni Ukir di 
Banjar Penikit 

Desa Adat Sidan 

- Aktif  

 
 

 
 

- Aktif  

 
 

 
 

- Aktif  
 

 
 

- Aktif  

8 Seni Tari di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Taman - Seni Wali di 

Desa Adat 
Jempeng (Baris 

Tombak, tari 
Pendet Agni, tari 

Rejang Dewi 
Putri) 

- Dramatari Arja 

Jaya Prana dan 
Arja Godogan 

sebagai seni 

- Aktif  

 
 

 
 

 
 

-tidak aktif 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Balih-Balihan di 

Desa Adat 
Taman 

9 Seni Tari dan 

Karawitan 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Sangeh - Tari Rejang 

Rebong Lilit 

- Aktif  

10 Seni Tari dan 

Seni Lukis 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Blahkiuh - Seni di Desa 

Adat Blahkiuh 
(Tari Cak, 

Rejang Ligir 
Kanaka) 

- Dramatari 
Parwa sebagai 

tari Balih – 
Balihan 

- Dramatari Arja 

Cupak, Arja 
Basur dan 

Janger Tonil 
sebagai seni 

Balih-balihan 
- Lukisan Bludru 

- Aktif  

 
 

 
 

- Tidak 
Aktif 

 
 

- Tidak 

Aktif 
 

 
 

 
-tidak aktif 

11 Seni Tari 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Mekar Bhuana - Tari Masaed, 

Tari Mabiasa 

dan Tari 
Kincang-

Kincung) 
- Tari Rejang Sutri 

Witala sebagai 
Tari Wali di Desa 

Adat Bindu 
Mekar Bhuana 

- Aktif  

 

 
 

 
 

- Aktif   

12 Seni Tari 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Punggul - Arja Basur 
sebagai Tari Wali 

di Desa Punggul 

- Aktif  

13 Seni Tari 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Sedang - Tari Sang 
Hyang Jaran  

- Gamelan 
Gambang. 

- Aktif  
 

- Tidak  

14 Seni Tari 

dan 

Pedalangan 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Sibang Gede - Tari Leko 

- Wayang 

Calonarang. 

- Tidak aktif 

- Aktif  

15 Seni Tari 
dan 

Pedalangan 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Sibang Kaja - Dramatari Arja 
Basur 

- Tari janger 
Ganefo. 

- Tidak aktif  
- Tidak aktif  

16 Seni Tari 

dan Seni 
Lukis 

Desa Bongkasa - Seni Tari 

Barong, 
- Seni Lukis 

- Aktif  

 
- Aktif  



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

Kecamatan 

Abiansemal 

17 Seni Tari 
dan 

Karawitan  
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Ayunan - Sekaa Semar 
Pegulingan, 

- Sekaa Angklung, 
- Sekaa 

Baleganjur, 
- Sekaa Tari 

Topeng, 

- Tari 
Kontemporer 

bahkan 
Dramatari 

Calonarang 
“Katundung 

Rarung” selalu 

dipentaskan 
setiap Ida 

Bhatara Napak 
Pertiwi. 

-  

18 Seni Tari 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Darmasaba - Dramatari Arja 

Basur dan Tari 
Baris Poleng 

Ketekok Jago. 

- Aktif  

19 Seni Tari 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Abiansemal - Seni di Desa 

Adat Gerih (Tari 
Baris Pengider-

ider, Seni Belong 
dan Patung) 

- Aktif  

20 Seni Tari 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Jagapati - Sekaa Gong 

Kebyar  
- Sekaa 

Baleganjur, 

- Sekaa Angklung, 
dll. 

-  

21 Seni Tari 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Dauh Yeh Cani - Tari Maskot 

Kabupaten 
Badung 

bernama Tari 
Sekar Jepun 

dan tarian 

lainnya yang 
berkembang 

saat ini. 

-  

22 Seni 
Karawitan 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Bongkasa Pertiwi Sekaa Baleganjur 
yang dimiliki oleh 

masing-masing 
Banjar. 

- 

23 Karawitan 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Mambal Sekaa baleganjur, 

Kesenian-kesenian 

yang ada di daerah 
Mambal masih 

bersifat sama 

- 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

dengan beberapa 

kesenian yang ada 
di daerah lain. 

24 Seni 

Karawitan 
Kecamatan 

Abiansemal  

Desa Selat - Gong Kebyar 

oleh Banjar 
Selat dan Banjar 

Tegal 
- Sekaa 

Balaganjur di 

Banjar Tegal 
- Sekaa Angklung 

di Banjar Selat 
- Sekaa Wayang 

Kulit di Banjar 
Tegal 

- Sekaa Pasantian 

di Banjar Selat 
- Sanggar Tari 

Manacika di 
Banjar Selat. 

-  

BAHASA   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKIRPSI  

1 Bahasa di 

Kecamatan 

Petang 

Desa Carangsari, 

Getasan, Pangsan, 

Petang dan Sulangai 

Variasi penggunaan 

bahasa Bali di Desa 

Carangsari, 
Getasan, Pangsan, 

Petang dan 
Sulangai. 

Bervariasi 

2 Bahasa di 

Kecamatan 
Petang 

Desa Pelaga Variasi Penggunaan 

bahasa Bali di Desa 
Plaga. 

Bervariasi 

3 Bahasa di 

Kecamatan 

Petang 

Desa Belok Sidan Penggunaan 

bahasa Bali di Desa 

Belok Sidan 
memiliki kekhasan 

tersendiri. 

Bervariasi 

4 Bahasa di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Jagapati, 
Angantaka, dan 

Sedang 

Variasi Penggunaan 
Bahasa Bali di Desa 

Adat Jagapati, 
Angantaka, dan 

Sedang 

Bervariasi 

5 Bahasa di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Dharmasaba Penggunaan 

bahasa Bali di Desa 
Dharmasaba 

memiliki keunikan 
tersendiri.  

Bervariasi 

6 Bahasa di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Sibang Gede, 

Sibang Kaja, Mambal 
dan Mekar Bhuana 

Penggunaan 

Bahasa Bali di Desa 
Sibang Gede, 

Sibang Kaja, 

Mambal dan Mekar 
Bhuana memiliki 

kecenderungan 

Bervariasi 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

perbedaan logat 

atau aksen satu 
sama lain, tetapi 

perbedaan itu 
sangat sulit 

dikenali.  
7 Bahasa di 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Abiansemal, 
Blahkiuh, Dauh Yeh 

Cani dan Ayunan 

Variasi penggunaan 
bahasa Bali di Desa 

Abiansemal, 

Blahkiuh, Dauh 
Yeh Cani dan 

Ayunan dapat 
dikatakan sangat 

memiliki ciri yang 
sangat khas. 

Bervariasi 

8 Bahasa di 

Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Punggul, Taman, 

Sangeh, Selat, 

Bongkasa dan 
Bongkasa Pertiwi 

Penggunaan 

bahasa Bali di Desa 

Punggul, Taman, 
Sangeh, Selat, 

Bongkasa dan 
Bongkasa Pertiwi, 

memiliki kesamaan 
dengan daerah 

desa- desa 

sebelumnya. 

Bervariasi 

PERMAINAN RAKYAT   

NO KATEGORI DESA ADAT DESKRIPSI  

1 Permainan 
Rakyat di 

Kecamatan 
Petang 

Sekarmukti Poh-pohan 
(memetik mangga) 

dan permaian 
bentuk bertanding 

(game) yaitu 
macingklak  

Ada 

2 Permainan 
Rakyat di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Blahkiuh - Magala-Galaan, 
- Maendut-

Endutan, 
- Masiat Tipat, 

- Makering-
Keringan, 

- Makasti, 
- Maayunan.  

Ada 

3 Permainan 
Rakyat di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Mekar Bhuana - Matajog 
- Megala-Galaan 

- Makering- 
Keringan. 

Ada 

4 Permainan 

Rakyat di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Jagapati - Megala-Gala 

- Petak Umpet, 
Meganter, 

- Matajog. 

Ada 

5 Permainan 

Rakyat di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Angantaka - Matembing 

Gandongan 
- Gebug Tingkih, 

Masuntik 

Ada 



Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung 

 

- Mameong-

Meongan 
- Magoak-

Goakan. 

OLAHRAGA TRADISIONAL   

NO KATEGORI NAMA DESA DESKRIPSI  

1 Olahraga 
Tradisional 

di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Blahkiuh Megala-gala, 
kering- keringan, 

matajog, dan kasti 

bola. 

Ada 

2 Olahraga 

Tradisional 
di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Semu  Metajog. Ada 

3 Olahraga 
Tradisional 

di 
Kecamatan 

Abiansemal 

Desa Adat Jagapati Metajog, petak 
umpet, megala-

gala. 

Ada 

4 Olahraga 
Tradisional 

di 

Kecamatan 
Abiansemal 

Desa Adat Pikah Kasti dan 
macepetan.  

Ada 

 

 


