PENYUSUNAN DIREKTORI
OBJEK PEMAJUAN KEBUDAYAAN
KABUPATEN BADUNG

BADAN RISET DAN INOVASI DAERAH
KABUPATEN BADUNG
2024




DAFTAR ISI

DAFTAR LS. oot ettt ettt e et e e aeaen ii
DAFTAR TABEL. .. ettt et ettt et e e eeae \
DAFTAR GAMBAR ..ottt vi
GLOSARIUM ...ttt e et ettt et et e ettt e e e e eenae X
KATA PENGANTAR ..ottt et et ettt e eea e Xiv
RINGKASAN EKSEKUTIF .. .ottt e et aea e XV
BAB I PENDAHULUAN ... .ottt ettt eeaes 1
1.1 Latar BelaKamg . ...ococu i e e e 1
1.2. Dasar HUKUITL «..ouiiiiiii e 4
1.3. Rumusan Masalah..........oooiiiiiiiiiiiiii 6
1.4. Maksud dan TUJUAI c.oceeinini et §)
1.4 1 MaKSUA . .iniiiiii e 6

1o4. 20 TUJUAIL et §)

) BRI - ET- - U o PPN 7
1.6. Ruang Lingkup/Batasan Kegiatan..........c.cccooviiiiiiiiiiiiiiiieee e 7
BAB II TINJAUAN PUSTAKA DAN DESKRIPSI KONSEP......ccoviiiiiiiiiiiiiiiiiieiienn 8
2.1. Tinjauan Pustaka .........ccoooiiiiiiiiiii 8
ZRP N B 115Nt g o 1= B S0 0 =T =) o JN 18
2.2, 1. DITEKEOTT. tutniiiii et 18
2.2.2. Objek Pemajuan Kebudayaan..........cceeeiuiiiiiiniiiiiiinnieieieireeeeeaans 18
BAB III METODOLOGI ...ttt ettt 23
3.1. Lokasi dan Waktu Penelitian.........c.coooiiiiiiiiiiiiiiiii, 23
3.2. Metode dan Pelaksanaan Penelitian............c.cocooiiiiiiiiiiiiiinnnnnn, 24
3.2.1 Pelaksanaan Penelitian .........c.coooiiiiiiiiiiiiiiiiiiii 24
3.2.2 Pengumpulan Data......c.o.vuiiiiiiiiiiii e 24
3.2.3 Pengolahan dan Analisis Data..........coeeiiiiiiiiiiiiiiiia 29
3.2.4 Penyajian Penelitian .........c.ccoooiiiiiiiiiiiiiiiiii 32
3.3. Penggunaan PersOnel........c.o.iuiiiiiiiiiiiii e 32
3.4. Laporan/Luaran (OULDUL .....c.ouenenenin et eenen 32
BAB IV PEMBAHASAN ..ottt 33
4.1. Pemetaan Tradisi Lisan di Kecamatan Petang dan Abiansemal.................. 34
4.1.1 Sejarah LiSam ..o e 35
1.2 MILOS .ttt 37
4.1.3 Cerita RaKyat ..ocouiuieiiiii s 38
4.1.4 Pantun (Peparikan, Cecimpedan).......c.couiuiiiiiiiiniiiiiiiiiee e eieieeens S7
4.2. Pemetaan Manuskrip di Kecamatan Petang dan Abiansemal ..................... 58

ii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



L N o) o | 7= ) 60

4.2.2 Prasasti.. .o 75
B.2.3 PUTQIIG .ot eeiiiiiiei e e ettt eeaas 79
4.3. Pemetaan Adat Istiadat di Kecamatan Petang dan Abiansemal .................. 85
4.3.1. Adat Istiadat di Kecamatan Petang ..............cooooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiinen, 86
4.3.2 Adat Istiadat di Kecamatan Abiansemal.........c.cccoveiiiiiiiiiiinniiiiiineninn, 88
4.4. Pemetaan Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal 92
4.4.1 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang...........c.c.ccoovviieiininn. 96
4.4.2 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Abiansemal...............c.c.coeeninn. 99
4.5. Pemetaan Ritus di Kecamatan Petang dan Abiansemal.............c....cccenen.e. 119
4.5.1 Ritus di Kecamatan Petang ..........cocoeviiuiiiiiiiiiiiiiiiriii e 120
4.5.2 Ritus di Kecamatan Abiansemal ..........cccveiiiiiiiiiiiiiiiniiiiiieen, 125
4.6. Pemetaan Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal ... 131
4.6.1 Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang ..........c.c.c.oooooiiiiiinin. 131
4.6.2 Teknologi Tradisional di Kecamatan Abiansemal...........c.c....coceieiinn. 132
4.7. Pemetaan Seni di Kecamatan Petang dan Abiansemal............................. 137
4.7.1 Seni di Kecamatan Petang...........coooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiei e 144
4.7.2 Seni di Kecamatan Abiansemal ..........cccoooviiiiiiiiiiiiiii i 163
4.8 Pemetaan Bahasa di Kecamatan Petang dan Abiansemal ......................... 197
4.8.1 Bahasa di Kecamatan Petang .........c.coeoeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 202
4.8.2 Bahasa di Kecamatan Abiansemal............ccooeiiiiiiiiiiiiiiiiiiniinnnn.. 206
4.9. Pemetaan Permainan Rakyat di Kecamatan Petang dan Abiansemal........ 213
4.9.1 Permainan Rakyat di Kecamatan Petang.............c.cccooiiiiiiiiiiiin.n. 217
4.9.2 Permainan Rakyat di Kecamatan Abiansemal ...........c...coooiiiiiina.n. 217
4.10. Pemetaan Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal .. 222
4.10.1 Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang.............c.c.c.coooiiiiin. 223
4.10.2 Olahraga Tradisional di Kecamatan Abiansemal..........c.c..cccceeieinnn. 223
BAB V PERAN PEMAJUAN KEBUDAYAAN SEBAGAI PILAR PEMBANGUNAN

DAERAH KABUPATEN BADUNG ...ttt ettt et e ee e 225
5.1. Peran dalam Pembangunan Sumber Daya Manusia yang Berkarakter ..... 225

5.2. Peran Dalam Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata Berbasis Budaya ... 228

5.2.1 Peran Tradisi Lisan dan Manuskrip dalam Pembangunan Ekonomi dan
PariwiSata .. .ovinin i 231

5.2.2 Peran Adat Istiadat dan Ritus dalam Pembangunan Ekonomi dan
PariWiSAta et 235

5.2.3 Peran Pengetahuan dan Teknologi Tradisional dalam Pembangunan
Ekonomi dan PariwiSata.........o.viiiiniiiiiiiiiii e 236

5.2.4 Peran Seni dan Bahasa terhadap Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata
................................................................................................................ 238

iii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



5.2.5 Peran Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional terhadap

Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata .............ccceiiiiiiiiiiiiiiin 239
5.3. Peran Dalam Pembangunan Ekosistem-Lingkungan ...........c.c.c..c.oooeeeaee. 240
BAB VI SIMPULAN ..ottt ettt ettt e e e 267
BAB VII REKOMENDASI KEBIJAKAN ... cutuiitiiiiiie et e 272
DAFTAR PUSTAKA ..ottt ettt e ettt e e e 276

iv | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



DAFTAR TABEL

Tabel 3.1 Jadwal Pelaksanaan Kegiatan Bulan April - September 2024.....
Tabel 4.1 Jumlah Temuan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan
Petang dan Abiansemal ..........ooiiiiiiiiiiiii e

v | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



DAFTAR GAMBAR

Gambar 3.1 Tahapan Pengumpulan Data dengan Teknik Snowball Sampling

.................................................................................................................. 27
Gambar 3.2 Tahapan Pengumpulan, Pengolahan dan Analisis Data.......... 31
Gambar 4.1 Sebaran 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan Petang
dan Kecamatan Abiansemal ........c.ooviiiiiiiiiiiiiiiiii e 34
Gambar 4.2 Pemetaan Tradisi LiSan ......c..cocoveveuiiiiiiiiiiiiiiinneeeeene 34
Gambar 4.3 Pemetaan ManUSKIIP ...ocvuiiiiiiiiiiiieiiei e 58
Gambar 4.4 Pemetaan Adat Istiadat ........cccoeiiiiiiiiiie 85
Gambar 4.5 Jero Bandesa I Gusti Ketut Mudiana S.Ag. (kiri berpakaian
putih) sesaat setelah diwawancarai (Dokumentasi Tim Peneliti) ................ 91
Gambar 4.6 Pemetaan Pengetahuan Tradisional ...........cc.coooveiiiiiiiiin... 92
Gambar 4.7 Alat Tenun Tradisional, Produk Kain Endek, I Gusti Made
Manis (nomer 2 dari kanan) dan Seorang Pengerajin Tenun (nomer 2 dari
kiri) (Dokumentasi Tim Peneliti)........cooeiiiiiiiiiiiiiii e 96
Gambar 4.8 Bahan Bambu dan Ilalang Kering (kiri), Bale Bengong Setengah
Jadi (tengah), dan I Wayan Sutana........c.ccoeiiiiiiiiiiiiiiiineea 97
Gambar 4.9 I Made Budiana (tengah) dan Obat, Minyak Herbal Buatannya
(Dokumentasi Tim Peneliti).......cooviiiiiiiiii e 98
Gambar 4.10 Tampak Depan Pura Ntegana, Desa Darmasaba (Dokumentasi
Tim Peneliti, 24 JUni 2024).....c.ouiiniiiiiiiie e 100
Gambar 4.11 Lokasi Pura Beji Nangga Desa Adat Sedang (Dokumentasi
Tim Peneliti) oo e 101

Gambar 4.12 Tanah Hyang Healing Center (kiri), IGK Mudita, S.Kes.
(tengah) dan Pelinggih Putra Suputra di Pura Dalem Tunon Batan Manggis
(KATIATY) e e 102
Gambar 4.13 Proses Pawacakan Oton dan Upacara Mabayuh di Griya
Bantas Batan Bunut (Dokumentasi Pribadi Ida Pedanda Gde Purwa Dwija

SINGNATSA) ceuininitii e 104
Gambar 4.14 Jero Dasaran I Wayan Cakri dan Tempat Praktik

Pengobatannya (Dokumentasi Tim Peneliti) .........ccccoviviiiiiiiiinininininnnn.n. 105
Gambar 4.15 Ida Pedanda Menunjukkan Koleksi Hasil Karya (Dokumentasi
Tim Peneliti) ....ouieniniiin e 106
Gambar 4.16 Daun Lontar dan Bahan Keropak dan Cakepan, Karya Nyurat
Lontar, dan Ketikan Aksara Bali (Dokumentasi Tim Peneliti)................... 107

Gambar 4.17 Ida Bagus Alita bersama Tim Pewawancara dengan Latar
Belakang Hasil Karya Arsitektur Tradisional Balinya (Dokumentasi Tim
PeNELIt) cuenenieiii e 109
Gambar 4.18 Tampak depan atas Pura Luhur Giri Kusuma Blahkiuh..... 110
Gambar 4.19 Beberapa Karya Patung Kayu oleh I Nyoman Sutapa

(Dokumentasi Tim Peneliti).......coooouiiiiiiiiiiii e 111
Gambar 4.20 Alat Pahat dan Bentuk Kerajinan Kayu I Wayan Karjawan
(Dokumentasi Tim Peneliti).......coooooiiiiiiiiiii e 112

vi | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.21 Kerajinan Gamelan, Tedung dan Umbul-umbul di Desa Samu

(Dokumentasi Tim Peneliti).......coooiiiiiiiiiiii e 113
Gambar 4.22 [ Made Sukanta sedang Membuat Ukiran bersama
Pewawancara (Dokumentasi Tim Peneliti)......c....oooviiiiiiiiiiiiiiiiinnnn.. 114

Gambar 4.23 Pohon Aren dengan Danggul dan I Ketut Nasib Wiriantara
dengan Produk Minuman Tradisional, Lau (‘sabut kelapa’) dan Kayu

Pemukul (panoktokan) (Dokumentasi Tim Peneliti)............cccoeeiiiniinnne. 117
Gambar 4.24 Pemetaan RitUsS......c..coooiiiiiiiiiiiii e 119
Gambar 4.25 Pura Dalem Cungkub tempat dilaksanakannya ritus

JA\E= T8 0 T0) o B o <N N 122
Gambar 4.26 Buku tentang Perang Untek di Desa Kiadan ...................... 124
Gambar 4.27 Pemetaan Teknologi Tradisional...........c.ccoveiiiiiiiininien... 131
Gambar 4.28 Pande Besi Desa Adat Sangeh ...........c.oooiiiiiiiiiiiiin. 134
Gambar 4.29 Keroncongan Desa Adat Sibangkaja..........cc.coecviiiiinninnn. 136
Gambar 4.30 Pemetaan Seni ......ccoeeuviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 137
Gambar 4.31 Karakter topeng Tugek yang dimainkan oleh alm Gusti
Ngurah Windya (Dokumentasi I Gusti Ngurah Artawan)..........cccceeuvenenn.n. 145

Gambar 4.32 I Made Gunawan (kiri) dengan karya lukisan tema alam
persawahan, wajah (kanan) dan lukisan karyanya di kantor Desa

Carangsari. (Dokumentasi I Made Gunawan dan Tim Peneliti) ................ 147
Gambar 4.33 Tari Baris Tombak Desa Adat Tiyingan (Dokumentasi I
Nyoman Ngabdi Yasa) .....cc.veuiuiiiiiiiiii e 148
Gambar 4.34 Tari Baris Poleng membawa hasil bumi (Dokumentasi
YOULTUDE) . ettt 150
Gambar 4.35 Penari menari dengan membawa sumbu sebagai sarana
persembahan dalam tarian Baris Sumbu (Dok. Kemdikbud.go.id)........... 152
Gambar 4.36 Studio dan Beberapa Karya Seni Lukis | Nyoman Lentong
Toya (Dokumentasi Tim Peneliti) .........coooiiiiiiiiiiiiiens 154
Gambar 4.37 Tari Rejang Pamendak Tridatu sedang dipentaskan (kiri) dan
Sembilan penari dengan corak busana tridatu (kanan) ............c.coeeeenne. 155

Gambar 4.38 Tari Baris Babuang (Dokumentasi Nusa Bali.com, 2022) ... 157
Gambar 4.39 Tari Baris Kakuwung di Desa Adat Sandakan (Dokumentasi

DenpPasar INOW) ...uiiiinie e e et e e e 158
Gambar 4.40 Tari Baris Panah saat dipentaskan (Dokumentasi Desa Belok
3 e F= e | PPN 159
Gambar 4.41 Tari Wayang Wong saat pementasan (Dokumentasi Anom
Fajaraditya 2024) ..o e 160
Gambar 4.42 Baris Buntal menari dalam posisi badan ngaed (rendah)
(Dokumentasi Ketut Suka Nada) ......cccoeiiiiiiiiiiiiieen 162
Gambar 4.43 Karya Ukiran Kayu Wayan Supartana (Dokumentasi Tim
PENELItE) cuoneniiii e 163
Gambar 4.44 Tari Baris Tumbak (Baris Poleng) (Dokumentasi I Ketut Jana)
................................................................................................................ 164
Gambar 4.45 Tari Pendet Agni (Dokumentasi I Ketut Jana)..................... 165
Gambar 4.46 Penari Rejang Dewi Putri (Dokumentasi I Ketut Jana)........ 166

vii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.47 Pementasan Tari Rejang Rebong Lilit (Dokumentasi Awik
MATWIAA) +ueeneneiinei ettt et e 168
Gambar 4.48 Tari Cak Desa Adat Blahkiuh (Diambil dari Tatkala.co)...... 170
Gambar 4.49 Tari Rejang Ligir Kanaka saat dipentaskan (Dokumentasi Ir. I
Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS.).....cccoiiiiiiiiiiiiiiiieieen 171
Gambar 4.50 Dokumen Informan Gambar sebelah kiri saah satu
penghargaan yang pernah diraih dan sebelah kanan tokoh Bima yang
diperankan Made Candra satu-satunya dokumentasi masih tersimpan saat

11 o PP PP PP 172
Gambar 4.51 Dokumentasi Ida Ayu Wimba Ruspawati.............ccceeeennnene. 175
Gambar 4.52 Penari melakukan ritual nusdus (Dokumentasi Gusti Ngurah
Jaya PUtra) ..o 179
Gambar 4.53 Gamelan Gambang (kiri) dan Alat Pemukulnya (kanan)
(Dokumentasi Tim Peneliti).......coooiiiiiiiiiiii e 179
Gambar 4.54 Tari Leko dengan Pangibing (kiri) dan Penari Tari Leko sedang
dipentaskan (Dokumentasi I Ketut Widnyana)..........ccooooviviiiiiinninininn.. 181
Gambar 4.55 Pementasan Wayang Calonarang (Dokumentasi I Ketut
WIANYTANIA) «.eniniin et 182

Gambar 4.56 Tokoh Nyoman Karang (kiri), tokoh Pondal (tengah) dan tokoh
Basur (kanan) saat pentas di Pura Dalem Taman Kaja Ubud, tahun 2004

(Dokumentasi diambil dari Youtube) .......ccoveiiiiiiiiiiiiiiiiiiea 184
Gambar 4.57 I Nyoman Muliana memainkan kepala (punggalan) Barong
(Dokumentasi I Nyoman Muliana) .........coeeveuiiiiniiiiniiiniiinineeeeeeens 188

Gambar 4.58 Karya Lukisan (kiri), piagam penghargaan dari Pemerintah
Kecamatan Abiansemal (tengah) dan I Wayan Abdi Nugeraha (kanan)
(Dokumentasi Tim Peneliti dan I Wayan Abdi Arya Nugeraha) ................. 189
Gambar 4.59 Tokoh I Gede Basur (kiri) dan tokoh I Wayan Tigaron (kanan)
dalam pementasan Dramatari Arja Basur di Desa Adat Tegal (Dokumentasi I

Wayan Adi GUINATTA) ...eueeiniiii ettt ea e e ans 191
Gambar 4.60 Para penari Tari Baris Poleng Ketekok Jago (Dokumentasi
Desa Adat Tegal, Darmasaba) .......cceuveuiiiniiiiniieiiiieeee e 192
Gambar 4.61 Penari Baris Pangider-ider saat pementasan (Dokumentasi
ANOM AAILYATIA) «.ttitiintetet e ettt ettt eaaaas 193
Gambar 4.62 Beberapa Belong hasil karya I Wayan Winasa (Dokumentasi
Tim Peneliti) .ooueuieniniiiiie e 194
Gambar 4.63 Pemetaan Bahasa .......c..cccoveiiiiiiiiiiiiii e 197
Gambar 4.64 Pemetaan Permainan Rakyat ..........cccoovviiviiiiiiiiinninininnn.. 213
Gambar 4.65 Pemetaan Olahraga Tradisional..............cooooiiiiiiiiinn... 222
Gambar 5.1 Struktur Bangunan Pura Gelang Agung (Dokumen Tim
Penyusun, 2019) ... 243
Gambar 5.2 Situs Susutan (Dokumen Sutarya, 2015).......c.ccceveiiniininnn... 245
Gambar 5.3 Gedong Simpen Pura Puseh Beng (Dokumentasi Ade Fernanda,
18 JULL 2024) e e 246

Gambar 5.4 Lingga Pura Puseh Lawak (Dokumen Tim Peneliti, 2019) ..... 247

viii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 5.5 Lingga dan Komponen Bangunan Pura Puseh Lawak (Dokumen

Tim Peneliti, 2019) ... 247
Gambar 5.6 Wilayah Desa Jempang (Dokumen Nordholt, 2006).............. 248
Gambar 5.7 (Dokumentasi Agung Sony, 14 Juni 2024) .........cccceevveninnen... 254
Gambar 5.8 Lempeng S recto (Dokumen Suarbhawa, 2017) .................... 254
Gambar 5.9 Lempeng 5 verso (Dokumen Suarbhawa, 2017).................... 255
Gambar 5.10 (Sumber: courtesy Google Earth, 17 Juli 2024) .................. 258
Gambar 5.11 (Sumber: courtesy google.co.id, 16 Juli 2024) .................... 259
Gambar 5.12 (Dokumen Bajra, 2022). ....c.oouiiiiiiiiiiiiiiiniiieceeeee 260
Gambar 5.13 Gedong Panyimpenan (nomor 2 dari kiri) (Dokumentasi Dwi

Safitri, 19 JULL 2024) ouiiiiiiei e 261

ix | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



adat
aga
alas
arja
asagan
awig-awig
awiran
banten
babad
bapang
badong

banjar
bantal belayag

bebladbadan
beji

bandesa
bhagawanta
buda

bun

canang

caratan
cecangkitan
cecangkriman
cecimpedan
dresta
gambuh
Panji

gebeh
geguritan
gelungan
griya

jhana

jro bau

jro mangku
kajar
kakawin
kala
kalpasastra
kanda
kapatiang
kelian
kliwon
kidung
kreteg

GLOSARIUM

: cara yang sudah menjadi kebiasaan

: sinonim dari gunung

: hutan

: seni opera Bali

: bangunan sederhana yang terbuat dari kayu dedap

: aturan-aturan

: hiasan pakaian tari Bali yang dipakai di pinggang

: sarana sembahyang

: salah satu jenis naskah Bali yang berisi sastra sejarah
: hiasan pakaian tari Bali yang dipakai di pundak

: sinonim bapang, hiasan pakaian tari Bali yang dipakai di

pundak

: struktur kepemerintahan paling bawah di Bali
: makanan yang terbuat dari ketan dan dibungkus dengan daun

enau muda

: pemuluran, salah satu jenis gaya bahasa Bali

: tempat mandi yang suci

: pemimpin desa adat

: penasihat kerajaan

: hari rabu

: tumbuhan ubi rambat

: sesajian, sehimpun bunga yang ditata di atas janur yang sudah

dibentuk sedemikian rupa

: tempat air dari tanah liat seperti teko

: kalimat bermakna ganda

: teka-teki berbentuk tembang dengan metrum pucung

: teka-teki

: kebiasaan

: nama tarian klasik yang sumber ceritanya dari cerita-cerita

: gentong yang terbuat dari tanah liat untuk tempat air

: nyanyian berbahasa Bali berbentuk pupuh

: mahkota

: rumah Pendeta

: ilmu pengetahuan,

: salah satu pimpinan dalam sistem pemerintahan ulu apad
: orang yang disucikan dan bertugas menjaga satu Pura

: alat musik yang berfungsi mengatur tempo gambelan

: nyanyian berbahasa Jawa Kuno dengan metrum India

: waktu, raksasa

: jenis naskah yang berisi penjelasan tentang sesajian

: saudara, bagian

: dibunuh

: pemimpin yang dituakan

: nama hari kelima dalam sistem pawukon

: nyanyian berbahasa Jawa Pertengahan dengan metrum puh
: jembatan

X | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kroncongan
krumpung
kucit butuan
kubayan
kulkul
kuningan
laba banjar

laba desa
lamak

lampit

lau

lontar
makendang
manusa yadnya
mapamit
mekotek
mendak tirta
napak pertiwi
nenung
ngayah
ngrebeg

niti

nusdus
nyapuh
nyineb wangsa

pahang
paing
pakaseh
palakerta
palinggih
pamancangah
pamelikan

pamadat
pamangku
panca datu
pangempon
papindan
parum
paribasa Bali
parikan
parwa
pasah
pasepan
patra
perarem

piodalan

: alat bunyi sebagai kalung sapi

: gendang kecil

: babi yang masih memiliki buah zakar

: pimpinan ulu apad

: kentongan

: hari raya, nama minggu dalam hitungan kalender pawukon
: hak milik masyarakat dalam sistem pemerintahan terkecil

(biasanya berupa tanah)

: hak milik masyarakat desa (biasanya berupa tanah)
: hiasan panjang yang terbuat dari daun palem

: alat yang berfungsi untuk meratakan tanah

: campuran tuak

: naskah bertuliskan aksara Bali

: memainkan gendang

: upacara untuk manusia

: berpamitan

: saling beradu tongkat

: menjemput air suci

: menapaki tanah

: meramal

: melakukan suatu kerja dengan ikhlas

: ritual keliling desa dengan melibatkan banyak orang
: jenis naskah yang berisi aturan pemerintahan

: mengasapi

: membersihkan dengan sapu

: menyembunyikan identitas kebangsawanan nyurat lontar :

menulis di atas daun lontar

: nama minggu ke-16 dalam kalender pawukon

: nama hari ke-2 dalam hitungan hari 5

: pimpinan subak

: klasifikasi naskah lontar yang berisi sistem etik

: bangunan suci

: klasifikasi naskah yang mencatat garis keturunan tertentu

: alat untuk menyucikan orang yang dianggap memiliki kelainan

spiritual

: penikmat hal-hal yang menyebabkan mabuk

: orang yang disucikan dan bertugas menjaga satu Pura

: lima jenis logam

: orang-orang yang menjaga Pura

: gaya bahasa personifikasi

: bertemu untuk bermusyawarah

: peribahasa dalam bahasa Bali

! pantun

: jenis naskah yang bukan puisi dan bersumber dari epos
: hari pertama dalam hitungan hari 3

: alat atau wadah asap

: manusia, daun

: aturan-aturan yang disepakati dan biasanya berada di bawah

awig-awig

: hari suci yang jatuh setiap 210 hari

xi | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pipil

pitra yadnya
prasi
pratima
presi
pucung
pujawali

puri

purnama kapat

rangda

raos ngempelin

rereg
sanggah
saron

sasih

sasih kapitu
satua

sekaa

sama
sesana
sesapan
sesawangan
sesemon
sesenggakan
sesimbing
sesonggan
sesuhunan
sima

sloka
sudamala
sulinggih
susila

taksu
tambah
tamiang
tantri
tattwa
tawa-tawa

tenggala
tetingkesan
tukad

tulud

tulup

tutur

uar-uar

uga
umbul-umbul

: catatan tanah

: ritual untuk leluhur

: seni gambar di dalam lontar

: benda yang disucikan dianggap sebagai perwujudan dewa

: perisai

! nhama metrum

: hari raya suci yang jatuh setiap satu tahun sekali, dihitung

menggunakan perhitungan bulan

: rumah pemimpin

: purnama keempat

: janda, sosok perempuan menyeramkan

: kata-kata yang ambigu, ujaran yang bermakna ganda
: hancur

: bangunan suci

: alat musik yang terbuat dari bambu bentuknya mirip

gambelan

: bulan
: bulan ketujuh
: cerita
: sekelompok orang yang memiliki profesi atau kegemaran yang

: etika, aturan tingkah laku

: ucapan-ucapan permohonan menggunakan bahasa Bali
: perumpamaan

: sarkasme dengan bahasa yang halus

: perumpamaan (biasanya lucu)

: sarkasme

: perumpamaan

: perwujudan dewa-dewi

: aturan, batas

: peribahasa dengan empat baris

: pembersih kekotoran

: orang suci, pendeta

: perbuatan yang baik

: karisma

: cangkul

: perisai

: cerita fabel

: filsafat, esensi

: alat musik seperti gong dengan bentuk yang lebih kecil,

biasanya berfungsi untuk mengatur tempo gambelan

: alat bajak sawah

: bahasa untuk merendahkan diri

: sungai

: alat pendorong

: alat sumpit

: cerita

: aturan-aturan yang biasanya disampaikan secara lisan
: penjepit leher sapi saat membajak sawah

: hiasan berupa kain panjang yang dipasang pada bambu yang

xii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



melengkung

urak : alat komunikasi dari kayu, biasanya berfungsi seperti surat
perintah

urutan : makanan yang terbuat dari daging dan lemak babi yang
dimasukkan ke dalam usus babi secara berseling

usada : pengobatan tradisional

usana : cerita-cerita kuno

uwug : cerita kehancuran suatu daerah

wariga : ilmu astronomi dan astrologi

weda : sekumpulan mantra-mantra berbahasa Sanskerta

wewangsalan : sejenis pantun yang tujuannya menyindir

xiii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



KATA PENGANTAR

Om Swastyastu,

Angayu bagia kami haturkan ke hadapan Ida Hyang Widhi Wasa
karena atas asung kerta wara nugraha-Nya penelitian berupa Penyusunan
Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung ini telah dapat
diselesaikan pada waktunya. Penelitian ini dilaksanakan melalui kerja sama
antara Badan Riset dan Inovasi Daerah (BRIDA) Kabupaten Badung dengan
Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) UNHI Denpasar,
yang pada tahun 2024 difokuskan pada Kecamatan Petang dan Abiansemal.

Penelitian ini berhasil mengidentifikasi, memetakan dan menyusun
profil singkat sebanyak 42 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang
dan 126 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Abiansemal. Kami
berharap hasil penelitian ini selanjutnya tidak berakhir menjadi tumpukan
dokumen belaka, melainkan dapat dimanfaatkan oleh perangkat daerah
teknis seperti Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung dalam perumusan
kebijakan di bidang kebudayaan maupun oleh pihak-pihak lain yang
membutuhkan. Mengingat demikian banyaknya ragam, jenis maupun
jumlah objek pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung, kami menyadari
bahwa penelitian ini belum mampu mendata secara tuntas seluruh objek
pemajuan kebudayaan yang terdapat di Kecamatan Petang dan Abiansemal.
Untuk itu kami membuka diri terhadap saran dan masukan untuk
penyempurnaan lebih lanjut.

Penelitian ini dapat berjalan dengan baik berkat informasi berbagai
pihak, terutama para sulinggih, bandesa adat, jero mangku, jero balian,
pekaseh, pengrajin, Penyuluh Bahasa Bali serta masyarakat adat di
Kecamatan Petang dan Abiansemal. Oleh sebab itu perkenankan kami
menghaturkan ucapan terima kasih dan penghargaan kepada berbagai pihak
atas bantuan dan dukungan yang telah diberikan selama pelaksanaan
penelitian ini. Akhirnya perkenankan kami mempersembahkan hasil
penelitian ini kepada para penggiat budaya yang telah mendedikasikan
dirinya untuk keberlanjutan dan pemajuan kebudayaan daerah Kabupaten
Badung.

Om Shanti, Shanti, Shanti, Om.

September 2024

,./ A'Mangu are
A Kab. Badung

3y Kepala BR

4*~‘

P
{ §
{ o
*‘

xiv | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



RINGKASAN EKSEKUTIF

Kabupaten Badung sebagai sentrum pariwisata Bali memiliki kepentingan
dalam pemajuan kebudayaan termasuk menjadikan budaya sebagai paradigma dan
haluan pembangunan Kabupaten Badung. Berbagai potensi budaya di Kabupaten
Badung menjadi modal dalam pengembangan pariwisata berbasis budaya dan
masyarakat. Ini sekaligus menjadi model pariwisata alternatif menghadapi
tantangan pariwisata masal yang menggejala dewasa ini yang tidak mengutamakan
kualitas. Upaya menjadikan budaya sebagai paradigma pembangunan sesuai
dengan semangat pemajuan kebudayaan perlu diawali dengan melakukan pemetaan
terhadap objek-objek pemajuan kebudayaan yang dimiliki Kabupaten Badung dan
penyusunan direktori sasaran pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung.

Pemetaan ini dilakukan sesuai dengan potensi budaya yang masih eksis dan
berkembang di tengah-tengah masyarakat yang mendiami desa-desa di Kabupaten
Badung. Mengacu pada Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan, terdapat 10 Objek Pemajuan Kebudayaan yang meliputi 1)
tradisi lisan, 2) manuskrip, 3) adat istiadat, 4) ritus, 5) pengetahuan tradisional, 6)
teknologi tradisional, 7) seni, 8) bahasa, 9) permainan rakyat, dan 10) olahraga
tradisional. = Objek-objek pemajuan kebudayaan ini belum seluruhnya
terinventarisasi di Kabupaten Badung.

Berdasarkan Peta Badung Smart City, baru satu objek yang terpetakan yakni
manuskrip, itu pun hanya salah satu jenis atau kategori manuskrip yakni lontar.
Oleh sebab itu, perlu dilakukan penelitian perihal pemetaan 10 Objek Pemajuan
Kebudayaan Kabupaten Badung yang hasilnya dalam bentuk Direktori. Ada tiga
rumusan masalah yang jadi konsentrasi dalam penelitian ini yakni 1) Profil dan
pemetaan terhadap 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung, 2) Peran
pemajuan kebudayaan sebagai pilar pembangunan daerah Kabupaten Badung, 3)
Rumusan kebijakan pemajuan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung.

Penelitian ini dilakukan di dua Kecamatan di Kabupaten Badung yaitu di
Kecamatan Petang terdiri dari tujuh (7) Desa yakni Desa Carangsari, Getasan,
Pangsan, Petang, Sulangai, Belok dan Pelaga, sementara di Kecamatan Abiansemal
terdiri dari delapan belas (18) Desa yakni Darmasaba, Sibang Gede, Jagapati,
Angantaka, Sedang, Sibangkaja, Mekar Bhuana, Mambal, Abiansemal, Dauh Yeh
Cani, Ayunan, Blahkiuh, Punggul, Bongkasa, Taman, Selat, Sangeh, Bongkasa
Pertiwi. Waktu pelaksanaan penelitian ini selama 6 (enam) bulan yakni dari April
sampai September.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif. Pengumpulan data
dilakukan dengan teknik observasi, wawancara semi terstruktur dan studi
dokumen. Teknik wawancara yang digunakan dalam penelitian ini adalah
wawancara semi terstruktur dengan menyiapkan terlebih dahulu pedoman
wawancara atau quisioner. Penentuan informan dilakukan secara purposif.
Informan yang dipilih adalah mereka yang dinilai mengetahui informasi berkaitan
dengan objek pemajuan kebudayaan, seperti tokoh adat (pimpinan lembaga-
lembaga adat), tokoh agama, budayawan, praktisi seni, praktisi olahraga tradisional,
penekun sastra, pengrajin tradisional, praktisi di bidang irigasi dan pertanian
tradisional, praktisi pengobatan tradisional, praktisi makanan dan minuman

xv | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tradisional. Selain menggunakan teknik purposive sampling untuk menentukan
informan, juga digunakan teknik snowball sampling untuk mendapatkan informasi
yang lebih dalam jika informasi yang diberikan oleh informan kunci belum
dipandang cukup.

Selain tiga teknik pengumpulan di atas, karena luaran penelitian ini juga
untuk merumuskan rekomendasi kebijakan berkaitan dengan pemajuan
kebudayaan, maka dilakukan Focus Group Discussion. Teknik ini digunakan untuk
mengungkap pemaknaan dari suatu kelompok berdasarkan hasil diskusi yang
terpusat pada suatu permasalahan tertentu. FGD juga dimaksudkan untuk
menghindari pemaknaan yang salah dari seorang peneliti terhadap fokus persoalan
yang diteliti.

Dalam penelitian ini, teknik analisis data yang digunakan adalah analisis
deskriptif-kualitatif. Tahap analisis data dalam penelitian kualitatif secara umum
dimulai sejak pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan atau verifikasi. Hasil analisis data secara umum akan disajikan melalui
dua cara, yaitu secara informal dan secara formal. Penyajian ini dilakukan
berdasarkan atas data yang diperoleh dari sumber data dan hasil analisis yang
ditetapkan. Penyajian data secara informal merupakan data kualitatif yang
disajikan melalui narasi, uraian serta dikuatkan oleh suatu argumentasi. Data
secara formal yang merupakan data kuantitatif disajikan untuk memperjelas dan
memudahkan dalam pemahaman hasil penelitian disajikan dalam bentuk tabel dan
matriks sesuai dengan jenis dan bentuk data. Untuk mempermudah pemahaman,
dan memperjelas maksud penelitian maka penyajian hasil penelitian ini dilengkapi
dengan tabel, grafik, foto, peta, serta gambar-gambar. Berdasarkan pengumpulan
dan analisis data lapangan terhadap keberadaan 10 objek pemajuan kebudayaan di
Kecamatan Petang dan Abiansemal, diperoleh hasil bahwa setiap desa memiliki
karakteristiknya masing-masing. Di Kecamatan Petang berhasil teridentifikasi
sebanyak 8 objek tradisi lisan, 10 objek manuskrip, 2 objek adat istiadat yang khas,
3 objek pengetahuan tradisional, 6 objek ritus yang khas, 2 objek teknologi
tradisional, 7 objek seni yang khas, 3 objek bahasa, 1 objek permainan rakyat, dan
tidak ditemukan olah raga tradisional. Adapun di Kecamatan Abiansemal ragam dan
sebarannya lebih banyak yaitu 21 objek tradisi lisan, 32 objek manuskrip, 8 adat-
istiadat yang khas, 16 pengetahuan tradisional, 9 ritus yang khas, 13 teknologi
tradisional, 17 seni yang khas, 5 dialek yang berbeda, 4 permainan rakyat, dan 4
olah raga tradisional. Secara keseluruhan di Kecamatan Petang dan Abiansemal
terdapat 171 objek pemajuan kebudayaan.

Peran pemajuan kebudayaan sebagai pilar pembangunan daerah Kabupaten
Badung meliputi tiga hal yakni 1) Berperan dalam pembangunan sumber daya
manusia yang berkarakter, 2) Berperan dalam pembangunan ekonomi dan
pariwisata berbasis budaya, 3) Berperan dalam pembangunan ekosistem
lingkungan.

Rumusan rekomendasi kebijakan yang dapat dipetakan dari hasil penelitian
ini akan diklasifikasi menjadi empat ranah kebijakan strategis yakni ranah
perlindungan, pengembangan, pemanfaatan dan pembinaan sumber daya manusia
dan lembaga terkait objek pemajuan kebudayaan.

Ranah Perlindungan terdiri dari: sosialiasi dan edukasi, pencatatan,
preservasi, bantuan fasilitas, program penulisan purana pura, pengusulan sebagai

xvi | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Warisan Budaya Tak Benda, merekonstruksi kesenian unik, memperkenalkan
variasi bahasa dan dialek, inventarisasi situs dan pembatasan alih fungsi lahan
pertanian.

Ranah Pengembangan terdiri dari: alih pengetahuan ke generasi selanjutnya,
pembangunan pusat pelatihan Pengetahuan tradisional, penerjemahan naskah
kuno, alih wahana tradisi lisan, menjadikan 10 objek pemajuan kebudayaan sebagai
materi muatan lokal sekolah, mengadakan lomba-lomba, membangun pusat inovasi
kebudayaan, serta membangun sistem Informasi dan komunikasi terintegrasi
perihal 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kabupaten Badung.

Ranah Pemanfaatan terdiri dari: pelibatan berbagai Unsur pelaku budaya
dalam penyusunan kebijakan, membangun pusat pengobatan tradisional,
memanfaatkan dan mempromosikan Objek Pemajuan Kebudayaan sebagai Daya
Tarik Wisata, menjadikan sistem nilai budaya sebagai referensi pembangunan
daerah, mengadakan festival 10 objek pemajuan kebudayaan, membangun
museum, mengangkat ekspresi dan pengetahuan tradisional sebagai upaya
pelestarian ekologi, kesehatan, pelestarian lingkungan, dan bahkan masalah
kebencanaan.

Ranah Pembinaan SDM dan Lembaga Kebudayaan: memperbaiki tata kelola
sumber daya manusia dan kelembagaan, membuka akses yang luas, merata, dan
berkeadilan terhadap infrastruktur dan sarana prasarana kebudayaan,
mengoptimalisasi anggaran di bidang kebudayaan, memberi perhatian penuh pada
seniman dan pelaku budaya, serta memberdayakan lembaga tradisional, komunitas
budaya, dan masyarakat tradisional dalam upaya pemajuan kebudayaan.

xvii | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB 1
PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Kebudayaan dalam arti luas memiliki peranan penting dalam
membentuk identitas masyarakat di Indonesia. Indonesia memiliki
khazanah kebudayaan yang sangat melimpah. Khazanah kebudayaan
tersebut tersebar di seluruh pelosok negeri dari Sabang sampai
Merauke. Hal ini didukung oleh Rochman (2017) yang menyatakan
bahwa keragaman budaya Indonesia mencakup suku, adat, tradisi,
bahasa, dan agama, yang berkontribusi pada kekayaan budaya
nasional.

Kesadaran akan pentingnya kebudayaan bagi masyarakat
Indonesia tercermin dalam Undang-undang Dasar tahun 1945 terutama
pada pasal 32 Ayat 1 yang mengamanatkan: “Negara memajukan
kebudayaan nasional Indonesia di tengah peradaban dunia dengan
menjamin  kebebasan masyarakat dalam  memelihara dan
mengembangkan nilai-nilai budayanya”. Atas dasar amanat ini, negara
berperan aktif dalam menjalankan agenda pemajuan kebudayaan.
[tulah sebabnya, pemerintah mengesahkan Undang-Undang Nomor 5
Tahun 2017 tentang pemajuan kebudayaan sebagai pengejawantahan
dari komitmen tersebut.

Salah satu daerah yang saat ini masih kuat merawat dan
melestarikan budayanya adalah Bali. Kebudayaan Bali merupakan
keseluruhan hasil cipta, rasa, dan karsa manusia Bali yang terbentuk
melalui proses historis yang panjang. Pembentukan identitas tersebut
melalui proses adaptasi, revitalisasi, asimilasi, bahkan sintesa sehingga
kebudayaan yang terbentuk memiliki ciri spesifik dan menjadi penanda
identitas masyarakat Bali.

Bakker (1984) mengartikan kebudayaan sebagai penciptaan dan

perkembangan nilai meliputi segala yang ada dalam alam fisik, personal,

1 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dan sosial yang senantiasa disempurnakan. Melalui kebudayaan
manusia merawat kosmos dan menghumanisasikan dirinya. Dengan
demikian, dalam pengertian ini kebudayaan meliputi hal-hal yang
bersifat subyektif seperti pandangan dunia, gagasan, imajinasi, dan
ideologi sedangkan kebudayaan objektif meliputi keseluruhan produk
empiris atau hasil dari kebudayaan subyektif. Mengacu pada pandangan
Bakker tersebut maka dapat dikatakan bahwa kebudayaan Bali
melingkupi kebudayaan subyektif dan objektif.

Kebudayaan memiliki arti penting dalam pembangunan daerah.
Nilai-nilai budaya yang membentuk mentalitas masyarakat menjadi
penentu dalam upaya mencapai kemajuan dan pembangunan daerah.
Di samping itu, kebudayaan Bali memiliki peran sangat penting karena
tidak hanya membentuk imajinasi, mentalitas dan kepribadian
masyarakat Bali, termasuk membangun relasi manusia dan alam,
namun juga menjadikan Bali sebagai destinasi yang menarik para
wisatawan untuk berkunjung menikmati kebudayaan Bali yang bersifat
empiris. Oleh karena itu, ketenaran Bali sebagai destinasi wisata dunia
tidak bisa dilepaskan dari peran kebudayaannya. Bisa dikatakan,
pariwisata Bali saat ini adalah “bonus” dari upaya masyarakat Bali
menjaga, merawat dan melestarikan budayanya.

Pesatnya perkembangan industri pariwisata serta arus
modernisasi dan globalisasi telah memperkenalkan nilai-nilai baru
dalam lingkungan tradisi masyarakat Bali. Masyarakat Bali yang
tersentuh sistem pengetahuan baru dan nilai-nilai baru mencoba
memberi arti dan makna baru bagi tatanan tradisi dan budayanya. Ini
juga yang menyebabkan terjadinya transformasi secara struktural,
sosial maupun kultural. Transformasi ini tidak hanya mengubah
kepribadian dan pengetahuan masyarakat Bali, bahkan juga mengubah
lanskap fisik dan budaya Bali sehingga dapat menjadi ancaman
terhadap eksistensi tradisi dan budaya Bali itu sendiri.

Melihat betapa pentingnya peran kebudayaan dalam membentuk
kepribadian, mentalitas dan pandangan dunia masyarakat Bali,

termasuk di dalamnya menjadi daya tarik utama pariwisata Bali, maka

2 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diperlukan upaya menjadikan kebudayaan sebagai paradigma dan
haluan perencanaan pembangunan. Dalam arti ini, kebudayaan
menjadi modal sekaligus jalan keluar dalam menghadapi berbagai
“krisis” yang dialami masyarakat modern seperti krisis identitas, sosial,
ekonomi, maupun ekologi sebagai dampak pembangunan yang
eksploitatif. Pada titik ini, kebudayaan tidak saja merupakan modal
dasar, tetapi juga investasi jangka panjang dalam membangun Bali di
masa kini dan masa yang akan datang.

Melihat  begitu  pentingnya peran kebudayaan dalam
pembangunan baik di tingkat daerah maupun pusat, Pemerintah terus
berupaya meningkatkan pembangunan kebudayaan, salah satunya
melalui Undang-undang Nomor S5 Tahun 2017 tentang Pemajuan
Kebudayaan. Pada tingkat Provinsi, semangat penguatan dan pemajuan
kebudayaan tercermin melalui Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4
Tahun 2020 tentang Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali.
Regulasi ini membawa arah baru dalam pembangunan kebudayaan
dengan menjadikan kebudayaan sebagai investasi untuk membangun
masa depan dan peradaban bangsa.

Kabupaten Badung sebagai sentrum pariwisata Bali memiliki
kepentingan dalam pemajuan kebudayaan termasuk menjadikan
budaya sebagai paradigma dan haluan pembangunan Kabupaten
Badung. Berbagai potensi budaya di Kabupaten Badung menjadi modal
dalam pengembangan pariwisata berbasis budaya dan masyarakat. Ini
sekaligus menjadi skema atau model pariwisata alternatif menghadapi
tantangan pariwisata massal yang menggejala dewasa ini yang tidak
mengutamakan kualitas, melainkan kuantitas saja. Hal ini juga
mengacu pada Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan
Kebudayaan, khususnya pada pasal 4 yang menyebutkan bahwa
pemajuan kebudayaan memiliki beberapa tujuan penting, di antaranya
adalah mengembangkan nilai luhur bangsa, meningkatkan
kesejahteraan masyarakat, dan mempengaruhi arah perkembangan

peradaban.

3 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Upaya menjadikan budaya sebagai paradigma pembangunan
sesuai dengan semangat pemajuan kebudayaan tersebut perlu diawali
dengan melakukan pemetaan terhadap objek-objek pemajuan
kebudayaan yang dimiliki Kabupaten Badung dan penyusunan direktori
objek pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung. Pemetaan ini
dilakukan sesuai dengan potensi budaya yang masih eksis dan
berkembang di tengah-tengah masyarakat adat di Kabupaten Badung.

Mengacu pada Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan, terdapat 10 Objek Pemajuan
Kebudayaan yang meliputi 1) tradisi lisan, 2) manuskrip, 3) adat
istiadat, 4) ritus, 5) pengetahuan tradisional, 6) teknologi tradisional, 7)
seni, 8) bahasa, 9) permainan rakyat, dan 10) olah raga tradisional.
Objek-objek  pemajuan  kebudayaan ini belum  seluruhnya
terinventarisasi di Kabupaten Badung. Berdasarkan Peta Badung Smart
City, baru satu objek yang terpetakan yakni manuskrip, itupun hanya
salah satu kategori manuskrip, yakni lontar. Oleh sebab itu, kesepuluh
objek pemajuan kebudayaan ini penting untuk dipetakan dan
didokumentasikan dalam bentuk Direktori Objek Pemajuan
Kebudayaan Kabupaten Badung, serta dianalisis sebagai bahan

perumusan kebijakan pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung.

1.2. Dasar Hukum

1. Undang-Undang Nomor 69 Tahun 1958 tentang Pembentukan
Daerah-daerah Tingkat II Dalam Wilayah Daerah-daerah Tingkat I
Bali, Nusa Tenggara Barat dan Nusa Tenggara Timur (Lembaran
Negara Republik Indonesia Tahun 1958 Nomor 122, Tambahan
Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 1655);

2. Undang-Undang Nomor 25 Tahun 2004 tentang Sistem Perencanaan
Pembangunan Nasional (Lembaran Negara Republik Indonesia
Tahun 2004 Nomor 104, Tambahan Lembaran Negara Republik
Indonesia Nomor 4421);

3. Undang-Undang Nomor 6 tahun 2014 tentang Desa (Lembaran
Negara Republik Indonesia Tahun 2015 Nomor 7) sebagaimana telah

4 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diubah beberapa kali terakhir dengan Peraturan Pemerintah
Pengganti Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2022 tentang Cipta
Kerja;

4. Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan
Daerah (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor
244, Tambahan Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 5587)
sebagaimana telah diubah beberapa kali terakhir dengan Undang-
Undang Nomor 1 Tahun 2022 tentang Hubungan Keuangan Antara
Pemerintah Pusat dan Pemerintahan Daerah (Lembaran Negara
Republik Indonesia Tahun 2022 Nomor 4, Tambahan Lembaran
Negara Republik Indonesia Nomor 6757);

5. Undang-Undang Nomor S Tahun 2017 tentang Pemajuan
Kebudayaan (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2017
Nomor 104);

6. Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2019 tentang Sistem Nasional
[Imu Pengetahuan dan Teknologi (Lembaran Negara Republik
Indonesia Tahun 2019 Nomor 148, dan Tambahan Lembaran Negara
Nomor 6374 Tahun 2019);

7. Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 87 Tahun 2021
tentang Peraturan Pelaksanaan Undang-Undang Nomor 5 Tahun
2017 tentang Pemajuan Kebudayaan;

8. Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 65 Tahun 2018
tentang Tata Cara Penyusunan Tata Cara Pokok Pikiran Kebudayaan
Daerah dan Strategi Kebudayaan;

9. Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 114 Tahun 2022
Tentang Strategi Kebudayaan;

10. Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 17 Tahun 2016 tentang
Pedoman Penelitian dan Pengembangan di Kementerian Dalam
Negeri dan Pemerintah Daerah;

11. Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 tahun 2019 tentang Desa
Adat di Bali;

12. Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 2020 tentang

Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali;

5 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



13. Peraturan Daerah Kabupaten Badung Nomor 4 Tahun 2021 tentang
Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Semesta
Berencana Kabupaten Badung Tahun 2021-2026;

14. Peraturan Daerah Kabupaten Badung Nomor 8 Tahun 2023 tentang
Anggaran Pendapatan dan Belanja Daerah Tahun Anggaran 2024.

1.3. Rumusan Masalah
Berdasarkan pemaparan latar belakang di atas, disusun
rumusan masalah sebagai berikut:

1) Bagaimanakah profil dan pemetaan terhadap 10 Objek
Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung ?

2) Bagaimanakah peran pemajuan kebudayaan sebagai pilar
pembangunan daerah Kabupaten Badung?

3) Bagaimanakah rumusan kebijakan pemajuan 10 Objek

Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung?

1.4. Maksud dan Tujuan

1.4.1. Maksud

Maksud dari kegiatan Penelitian dan Pengembangan Bidang
Sosial dan Kependudukan dengan Sub Kegiatan Penelitian dan
Pengembangan Pendidikan dan Kebudayaan adalah untuk
mengidentifikasi dan memetakan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan

yang tersebar di Kabupaten Badung.

1.4.2. Tujuan

Adapun tujuan dari kegiatan Penelitian dan Pengembangan
Bidang Sosial dan Kependudukan dengan Sub Kegiatan
Penelitian dan Pengembangan Pendidikan dan Kebudayaan
adalah:

1) Menyusun profil dan pemetaan Objek Pemajuan

Kebudayaan Kabupaten Badung.

6 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



2) Menganalisis peran pemajuan kebudayaan sebagai pilar
pembangunan daerah Kabupaten Badung.
3) Menghasilkan rumusan rekomendasi kebijakan pemajuan

kebudayaan Kabupaten Badung.

1.5. Sasaran

Sasaran kegiatan Penelitian dan Pengembangan Bidang Sosial
dan Kependudukan, Sub Kegiatan Penelitian dan Pengembangan
Pendidikan dan Kebudayaan dengan spesifikasi Penyusunan Direktori
10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung ini adalah Dinas
Kebudayaan Kabupaten Badung dan perangkat daerah terkait,
pemerintahan desa, desa adat, serta masyarakat adat di Kabupaten

Badung.

1.6. Ruang Lingkup/Batasan Kegiatan

Ruang lingkup Penelitian dan Pengembangan Bidang Sosial dan
Kependudukan, Sub Kegiatan Penelitian dan Pengembangan Pendidikan
dan Kebudayaan dengan spesifikasi Penyusunan Profil dan Pemetaan
Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung meliputi :

1) Menyusun profil dan pemetaan berupa narasi dan gambar
yang mengungkap informasi dan realitas kondisi 10 Objek
Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung, secara khusus
dibatasi di dua Kecamatan, yakni Kecamatan Petang dan
Kecamatan Abiansemal.

2) Mengidentifikasi dan menganalisis peran pemajuan
kebudayaan dalam pembangunan daerah Kabupaten Badung,
secara khusus di dua Kecamatan yakni Kecamatan Petang dan
Kecamatan Abiansemal.

3) Merumuskan kebijakan keberlanjutan 10 Objek Pemajuan
Kebudayaan yang ada di Kabupaten Badung, secara khusus
di dua Kecamatan yakni Kecamatan Petang dan Kecamatan

Abiansemal.

7 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB II
TINJAUAN PUSTAKA DAN DESKRIPSI KONSEP

2.1. Tinjauan Pustaka

Kabupaten Badung sebagai sentrum pariwisata Bali memiliki
kepentingan dalam pemajuan kebudayaan termasuk menjadikan
budaya sebagai paradigma dan haluan pembangunan Kabupaten
Badung. Mengacu pada Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan, terdapat empat indikator utama dalam
pemajuan tersebut, yaitu perlindungan, pengembangan, pemanfaatan
dan pembinaan kebudayaan. Undang-Undang di atas juga telah dengan
tegas menyebutkan 10 objek pemajuan kebudayaan yang meliputi 1)
tradisi lisan, 2) manuskrip, 3) adat istiadat, 4) ritus, 5) pengetahuan
tradisional, 6) teknologi tradisional, 7) seni, 8) bahasa, 9) permainan
rakyat, dan 10) olahraga tradisional. Dalam rangka riset pemajuan
kebudayaan Badung yang berdasarkan kepada Undang-Undang di atas,
penting kiranya melakukan penelitian terhadap pustaka-pustaka yang
relevan terlebih dahulu. Penelitian pustaka ini menyasar pandangan-
pandangan mengenai kebijakan, proses dan solusi yang dapat
diterapkan dalam rangka pemajuan kebudayaan baik yang tampak

(tangible) maupun yang tak tampak (intangible).

Dalam sebuah artikel, (Rayman-Bacchus & Radavoi, 2019)
menekankan pentingnya kebijakan pemerintah dalam pemajuan
kebudayaan dan pembangunan berkelanjutan. Menurut hasil studi ini,
penilaian  rasionalistik terhadap hubungan budaya dengan
pembangunan berkelanjutan menyiratkan kebingungan epistemologis,
dampak ontologis, dan pentingnya pandangan dunia yang saling
bersaing terhadap pemahaman kita yang terus berkembang mengenai
pembangunan berkelanjutan. Untuk itu, Rayman-Bacchus dan Radavoi
(2019) menyarankan perlunya refleksivitas lebih mendalam, tidak hanya

di antara para pembuat kebijakan, tetapi juga kelompok masyarakat

8 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



yang lebih besar (melalui pendidikan sosial) dalam rangka memahami

estetika dan etika lingkungan.

Dalam penelitian yang mengkaji kebijakan-kebijakan UNESCO
ini ditemukan bahwa keberlanjutan budaya lebih tepat dikaitkan
dengan peningkatan keberlanjutan budaya, yang menyoroti
komodifikasi budaya dan produk budaya berdasarkan -ciri-ciri
komunitas atau bangsa tertentu. Dalam kaitan itu, pengistimewaan
penilaian ekonomi terhadap budaya (baik dalam praktik maupun usulan
kebijakan untuk pembangunan berkelanjutan) hanya akan
berkontribusi pada pembangunan ekonomi saja, tetapi tidak

mendukung pemajuan nilai kebudayaan yang berkelanjutan tersebut.

Dalam rangka keberlanjutan budaya, penting kiranya dilakukan
penanaman nilai instrumentalis dan pemahaman konteks budaya yang
disasar. Hal ini disebabkan karena kelenturan budaya memungkinkan
adanya resistensi terhadap justru kepada kebijakan, karena negara dan
masyarakat dapat menangguhkan komitmen, dan menanggung banyak
kewajiban yang berpotensi bersaing satu sama lain, khususnya prioritas
ekonomi dan lingkungan, nasionalisme, progresivisme, dan
tradisionalisme. Perbedaan-perbedaan yang berpotensi bersaing
tersebut harus diwadahi secara tepat. Keberlanjutan budaya perlu
mewaspadai potensi ideologi ekonomi politik yang saling bersaing.
Dalam konteks yang lebih besar, kesepakatan tentang perlunya
tindakan terhadap isu-isu keberlanjutan, yang diratifikasi dalam
beberapa perjanjian dan kesepakatan perdagangan. Namun, ideologi-
ideologi yang saling bersaing ini memiliki sikap yang sangat berbeda

terhadap keberlanjutan lingkungan dan keadilan sosial.

Dalam rangka itu, Rayman-Bacchus dan Radavoi (2019),
mengusulkan agar kebijakan dalam rangka pemajuan kebudayaan
dibuat secara bersinergi bersama pemerintahan yang lebih tinggi, baik
secara regional maupun nasional, bahkan internasional, serta
mendorong kerangka kerja (re)Jedukasi untuk mendorong perubahan

sosial melalui beberapa jalur: mengarahkan inovasi teknologi untuk

9 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kebaikan sosial dan lingkungan; mengembangkan penilaian estetika
terhadap lingkungan, di samping pengakuan kewajiban moral untuk itu;

dan mempromosikan perilaku pro-sosial.

Dalam konteks Bali, peneliti senantiasa dihadapkan kepada
beragam dinamika yang terjadi di masyarakat; sangat penting bagi
peneliti untuk memahami pandangan dunia dan cara pikir masyarakat
Bali. Untuk itu, penting kiranya meninjau hasil penelitian Suartika,
dkk., tahun 2018 yang menjelaskan bahwa ideologi, agama, dan estetika
saja belum cukup sebagai pintu dalam memahami pandangan dunia
dan cara pikir masyarakat Bali. Pemahaman harus dilanjutkan dengan
menyasar gerakan sosial baik yang bersifat potensial maupun yang

sudah terjadi di masyarakat.

Pandangan ini rupanya sangat penting dalam penyusunan
kebijakan berkaitan dengan pemajuan kebudayaan, karena menurut
penelitian ini potensi penolakan sangat tinggi jika komponen
masyarakat tidak dilibatkan dalam proses penyusunan kebijakan
(Suartika, dkk., 2018). Artinya harus ada antisipasi terhadap gerakan
sosial alih-alih perlawanan terhadap dominasi Pemerintah Daerah
dalam bentuk kebijakan yang tidak melibatkan peran masyarakat,

apalagi yang menyangkut identitasnya di masing-masing wilayah.

Pintu lain yang terbukti sangat relevan adalah hubungan antara
globalisasi dan agama Hindu yang diidentifikasi memiliki dua dampak.
Pertama, kecenderungan suatu kelompok agama untuk menutup diri
dari yang lain dan menegaskan batas-batas dengan kelompok
masyarakat lain di sekitarnya. Kedua, kecenderungan masyarakat
untuk terbuka terhadap akselerasi pengaruh dari masyarakat luar.
Keduanya dapat terjadi pada kelompok agama ataupun budaya yang
berbeda, tetapi intoleransi dari satu kecenderungan atau yang lain
tampaknya meningkat dengan kecenderungan tersebut, dan
kecenderungan yang lebih kuat condong ke yang pertama, tentu saja

dapat mendorong terjadinya intoleransi yang lebih besar. Terakhir,

10 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



etnoekologi adalah pintu tambahan yang dapat membuka

kemungkinan-kemungkinan baru (Suartika, dkk., 2018).

Para penulis studi kasus mengenai lansekap budaya dan
ekowisata di Bali (dalam Suartika, dkk., 2018) menyimpulkan bahwa
lansekap budaya yang unik di Bali merupakan hasil dari filosofi dan
penerapan etnoekologi dalam waktu yang sangat lama. Masyarakat Bali
menyadari pentingnya melestarikan pengelolaan sumber daya pulau
secara etnoekologis dengan menerapkannya pada semua pembangunan
yang berhubungan dengan pariwisata. Dalam rangka pembangunan
kebudayaan, ruang sosial dan bahasa senantiasa menjadi kunci dalam
memasuki pintu persepsi yang mengemuka melalui diskusi-diskusi

kebudayaan masyarakat Bali.

Sejalan dengan pandangan di atas yang mendorong
dilakukannya kerangka kerja (re)Jedukasi dalam rangka pemajuan
kebudayaan, khususnya di bidang seni, hasil penelitian oleh Fitriasari
dan Prakasiwi tahun 2020 sekiranya sangat relevan dikaji. Hasil studi
tersebut menunjukkan bahwa komunitas budaya (seni) perlu memilih
strategi yang mencakup pemanfaatan setiap kekuatan untuk
menghadapi ancaman dengan memahami selera pasar dan
mengembangkan kreativitas dan inovasi penciptaan. Selain itu, strategi
komunitas juga memikirkan bentuk edukasi dengan melibatkan
masyarakat dan pemerintah dengan pengelola komunitas budaya.
Sejalan dengan Pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan, bahwa perlindungan, pengembangan,
pemanfaatan, dan pembinaan, strategi pengelolaan komunitas budaya

akan mendorong kemajuan kebudayaan (Fitriasari dan Prakasiwi 2020).

Sejalan dengan itu, khusus untuk pengembangan kebudayaan
dalam rangka pariwisata di Bali, Purnamawati, dkk (2022) menekankan
pentingnya pengembangan desa ekowisata religi di daerah Bali demi
pengembangan kebudayaan yang lebih berkelanjutan. Dalam hasil
penelitian itu ditegaskan bahwa ekowisata religi memiliki filosofi yang

lebih besar dalam menjaga hubungan yang harmonis baik antara

11 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



manusia dengan lingkungan spiritual, dengan lingkungan sosial
maupun lingkungan fisik yang berkontribusi terhadap perekonomian
(Purnamawati, dkk., 2022). Pengembangan desa ekowisata dengan
konsep religius menjadikan ketiga hubungan harmonis tersebut sebagai
objek dan subjek. Sebagai objek, ketiganya berfungsi sebagai daya tarik
wisata yang cukup kuat untuk menarik wisatawan. Sebagai subjek,
ketiga nilai tersebut menjadi landasan moral yang mengendalikan arah
pembangunan. Desa ekowisata dikembangkan agar tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip hubungan yang harmonis, terutama yang
berkaitan dengan masalah keagamaan. Keberadaan desa ekowisata
dapat meningkatkan kesejahteraan ekonomi masyarakat lokal. Selain
itu, konsep ekowisata religi juga dapat digunakan sebagai
pemberdayaan untuk revitalisasi budaya dan melestarikan warisan

tradisi keagamaan untuk melestarikan adat istiadat di desa ekowisata.

Sementara itu, bertalian dengan penelitian Suartika, dkk. (2018),
Purnamawati, dkk. (2022) menilai bahwa teknologi dan komitmen
pemerintah dan masyarakat belum sepenuhnya mendorong
pengembangan desa ekowisata religi. Penguasaan teknologi dan
pembiayaan masih belum optimal, dan masyarakat lokal tidak
berkomitmen dengan sepenuh hati. Pemerintah daerah dan masyarakat
diharapkan dapat bersinergi dalam mengembangkan desa ekowisata
dengan memaksimalkan potensi yang dimiliki desa. Dengan
memaksimalkan terutama desa-desa yang berkaitan dengan agama dan
dukungan dari kecanggihan teknologi yang dimanfaatkan, seperti
pengembangan website desa. Dengan demikian, niscaya pariwisata akan
terus berkembang dan mempertahankan citra Bali sebagai salah satu
destinasi wisata terbaik, meningkatkan kesejahteraan ekonomi di Bali,

khususnya Kabupaten Badung dan Indonesia pada umumnya.

Namun patut diwaspadai bahwa pemajuan kebudayaan dalam
rangka pariwisata sangat berkaitan dengan komodifikasi budaya. Untuk
persoalan ini, Indrianto (2005) menjelaskan kekhawatirannya bahwa

persoalan komodifikasi budaya sebenarnya merupakan persoalan yang

12 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kompleks, karena karena terkait dengan sistem penawaran dan
permintaan, yang didukung oleh tiga aspek, yaitu wisatawan,
masyarakat Bali, dan pemerintah. Rencana dan kebijakan yang tidak
tepat dari pemerintah pusat mungkin juga menjadi penyebab utama dari
masalah ini, karena di Indonesia, otoritas pemerintah lebih kuat
daripada masyarakat dan sektor swasta dalam menangani masalah
ekonomi atau sosial. Jika masalah ini tidak segera diselesaikan,

pariwisata budaya di Bali dapat mengalami kehancuran.

Dalam hal ini, masyarakat Bali harus berusaha untuk menyadari
dampak atas komersialisme budaya yang akan menurunkan nilai daya
tarik budaya di mata wisatawan (Indrianto, 2005). Oleh karena itu
Indrianto (2005) menyarankan bahwa program revolusi hijau di sektor
pertanian harus dilakukan berdasarkan kebutuhan untuk memulihkan
kondisi ekonomi di Bali, khususnya di Badung sebagai sentra pariwisata
Bali, dan untuk mengurangi ketergantungan terhadap pariwisata. Jika
masyarakat Bali tidak terlalu bergantung pada industri pariwisata,
maka mereka dapat melestarikan budaya mereka dalam pola asli, bukan
untuk tujuan komersial semata. Kondisi ini akan mengarah terhadap

kelestarian budaya di Bali, khususnya di Kabupaten Badung.

Pariwisata berbasis budaya merupakan sesuatu yang tepat
untuk diprioritaskan di Kabupaten Badung. Hal ini sesuai dengan hasil
penelitian yang dilakukan oleh Belinda tahun 2020 bahwa dari sisi
positifnya perkembangan pariwisata tentu akan berpengaruh pada
kelangsungan kehidupan dan budaya masyarakat Bali. Meningkatnya
ketertarikan wisatawan dengan budaya dan spiritualitas masyarakat
Bali akan menciptakan motivasi tersendiri di kalangan anak muda
untuk berinovasi dan memberikan efek yang baik bagi perkembangan
pelestarian budaya Bali itu sendiri. Ditambah lagi jika sudah tercipta
sistem pengelolaan yang baik, sektor kebudayaan tentu akan sangat
menguntungkan masyarakat Bali, sehingga generasi muda akan dapat
fokus untuk mengembangkan kebudayaan dan pariwisata dalam hal

menciptakan objek-objek wisata budaya yang baru dan menarik lebih

13 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



banyak wisatawan (Belinda, 2020). Dengan pengelolaan dan sistem yang
baik, diharapkan akan ada kepastian dalam kelanjutan hidup para
penggiat budaya sehingga mereka dapat menjadikan pengembangan dan
pelestarian budayanya sebagai tujuan utama dan kembali membuka

pekerjaan sampingan.

Sebagai tambahan, pariwisata ini dapat dijadikan landasan
untuk pengembangan dan pelestarian budaya dan spiritualitas Bali
sehingga masyarakat tidak dipusingkan dengan hal-hal terutama
pendanaan untuk pengembangan budaya itu sendiri, sehingga baik
budaya dan spiritualitas dengan pariwisata akan berjalan beriringan
dan menimbulkan hubungan yang saling menguntungkan antara semua
pihak. Oleh karena itu, berdasarkan Belinda (2020) aturan yang jelas
dalam hal pemajuan kebudayaan sangat dibutuhkan agar pariwisata di
Badung dapat berkelanjutan dan kebudayaan di Badung menjadi

terpelihara dan terbina sesuai peruntukannya.

Dari aspek hukum, hasil penelitian oleh Jayantiari dan Laksana
tahun 2023 menilai bahwa pemajuan kebudayaan melalui Undang-
Undang Nomor S Tahun 2017 dan turunan peraturan pelaksanaannya
dalam bentuk produk hukum daerah sejak diundangkan hingga
sekarang belum maksimal memuat substansi yang responsif-
partisipatif, yaitu keterlibatan masyarakat hukum adat dengan hak-hak
tradisionalnya. Isu dasar yang sangat krusial dalam perlindungan
hukum menyangkut objek pemajuan kebudayaan adalah bahwa banyak
karya budaya tradisional masyarakat hukum adat memiliki daya tarik
sebagai modal sosial bahkan mengandung nilai komersial. Sehingga bila
tidak diperhatikan dengan maksimal akan sangat mudah diklaim dan
dimanfaatkan pihak lain untuk kepentingannya. Artinya pertahanan
budaya dalam jangkauan luas dimaksudkan agar citra bangsa terjaga

dalam pergaulan global (Jayantiari dan Laksana, 2023).

Dalam  paparannya, Jayantiari dan Laksana (2023)
menyampaikan urgensi memasukkan masyarakat hukum adat dalam

substansi pengaturan pemajuan kebudayaan di Indonesia dalam rangka

14 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



melihat fakta penting bahwa nilai tradisi tumbuh dan berkembang
dalam tatanan hukum adat (living law) pada komunitas yang telah ada
bahkan jauh sebelum Negara Kesatuan Republik Indonesia terbentuk.
Pengaturan dengan substansi yang memberi peran, wewenang dan
tugas pada Desa Adat di Bali dalam melestarikan tradisi dan budaya
yang secara eksplisit termuat dalam Perda Provinsi Bali Nomor 4 Tahun
2019 tentang Desa Adat di Bali berkarakter responsif sehingga terdapat
pengakuan dan ruang partisipasi masyarakat hukum adat dalam
pemajuan kebudayaan. Strategi dalam perlindungan hukum bagi aset
budaya yang dituangkan dalam berbagai peraturan dan kebijakan tentu
tidak bisa maksimal bila tidak melibatkan seluruh komponen terdekat
kebudayaan yaitu masyarakat hukum adat. Pengakuan pada Perda
Desa Adat di Bali mempunyai arti strategis secara lokal menuju nasional

sebagai strategi kebudayaan.

Berkaitan dengan 10 objek pemajuan kebudayaan, Kabupaten
Badung memiliki potensi yang sangat melimpah di bidang kebudayaan.
Dapat dikatakan, setiap kecamatan di Badung memiliki beberapa
kebudayaan yang unik. Akan tetapi, penelitian-penelitian berkaitan
dengan objek pemajuan kebudayaan di Badung kurang mendapat
perhatian khusus karena peneliti lebih banyak berfokus pada sisi
pariwisata. Walau demikian penelitian tentang pariwisata di Badung
dapat menjadi pintu masuk yang baik menuju penelitian pemajuan

kebudayaan.

Hal ini mengindikasikan bahwa penelitian yang berupaya
mengidentifikasi kebudayaan yang masih bersifat baik tangible dan
intangible di masyarakat harus dilaksanakan demi tujuan yang lebih
besar di masa depan. Kendatipun belum banyak diidentifikasi, beberapa
pustaka berikut dapat memberi gambaran bahwa terdapat beragam
potensi kebudayaan di masing-masing wilayah Kabupaten Badung.
Pertama, penelitian oleh Ni Luh Sustiawati tahun 2012 telah memberi
gambaran keunikan permainan rakyat di beberapa wilayah di Badung.

Berdasarkan hasil penelitian tersebut, Sustiawati (2012) telah

15 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



mengidentifikasi permainan rakyat di Kabupaten Badung, di antaranya
(1) Poh-Pohan (memetik mangga) mewakili desa Petang dan permainan
bentuk bertanding yaitu Mecingklak dari Desa Sekar Mukti, sebagai
perwakilan Kecamatan Petang); (2) Meong-Meongan (kucing-kucingan) di
Desa Blahkiuh dan Desa Bongkasa dengan permainan Mencar (menjala
ikan) yang mewakili Kecamatan Abiansemal; (3) mewakili Kecamatan
Mengwi di Desa Beringkit terdapat Main Ki (Main Kaki) dan di Desa Kapal
dengan jenis pertandingan (game) Jaran Teji; (4) di Kecamatan Kuta
Utara, yaitu Desa Kerobokan terdapat permainan Makering-Keringan
(perlombaan suara senyaring-nyaringnya) dan Desa Kerobokan Kelod
dengan permainan Macepetan Nengkleng (menembak sasaran dengan
satu kaki); (5) mewakili Kecamatan Kuta Selatan, yaitu Desa Bualu
dengan Matembing (membidik lalu melempar sasaran berupa uang
dengan lembing pipih berupa batu) dan Desa Peminge dengan Matajog
(lomba lari dengan tumpuan batang bambu, atau sering disebut
enggrang); dan (6) di Kecamatan Kuta terdapat permainan Lelipi Ngalih
Ikuh (ular mencari ekor) di Desa Kuta dan Mapiyak-Piyakan (dua pemain
duduk mengangkang dan pemain lainnya melompat-lompat di dalam

bingkai kaki itu) di Desa Tuban.

Selanjutnya, I Wayan Rasna dan Ni Made Emy Juniartini tahun
2021 meneliti tradisi “Mekotek” di Desa Adat Munggu. Mekotek menurut
mereka merupakan tradisi turun-temurun yang mengandung nilai
sosial, nilai budaya, nilai religius dan nilai kebersamaan. Lalu, Paramita
dan Naba tahun 2021 meneliti tradisi Siat Tipat Bantal di Desa Kapal,
yang menurutnya dapat dijadikan salah satu daya tarik wisata di
Kabupaten Badung. | Made Sudarsana dkk. (2023) yang meneliti tradisi
Mabuug-Buugan di Desa Kedonganan, menegaskan bahwa telah terjadi
komodifikasi, yaitu ideologi ekonomi, globalisasi, pariwisata, agama
(Hindu), dan resistensi terhadap wacana reklamasi Teluk Benoa yang
pada dasarnya saling berinteraksi dan mempengaruhi di Desa Adat
Kedonganan. Selain itu, tradisi Ngrebeg yang terdapat di beberapa
wilayah di Kabupaten Badung telah mendapat perhatian beberapa

16 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



peneliti, di antaranya I Ketut Gunarta tahun 2017 membahas aspek
teologi Ngrebeg yang terdapat di Desa Adat Tegal Darmasaba.
Selanjutnya Sutanaya (2020) menulis aktivitas religius masyarakat di
Desa Kerobokan dalam menjaga keberadaan Pura Petitenget yang
menyoroti sosial-religius masyarakat dalam menjaga keberadaan dan

kesucian pura.

Dalam kaitan dengan salah satu objek pemajuan kebudayaan
berupa lontar, Pemerintah Kabupaten Badung telah senantiasa
melakukan langkah strategis, yaitu pelatihan nyurat lontar dan upaya
digitalisasi. Muharamah dan Jayantiari (2023) dalam artikelnya
menyebutkan bahwa upaya tersebut telah dilaksanakan oleh Bidang
Sejarah Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung yang memiliki program
digitalisasi lontar yang telah dilaksanakan sejak tahun 2012. Program
tersebut dijalankan sebagai salah satu upaya pelestarian naskah kuno
dan penyelamatan terhadap nilai-nilai yang terkandung di dalam lontar

agar terus hidup di masyarakat.

Kendatipun upaya awal telah dilakukan, Muharamah dan
Jayantiari (2023) menilai bahwa upaya tersebut belum maksimal, masih
terdapat sejumlah hal yang memerlukan pembenahan dari program
digitalisasi lontar di Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung, yaitu
mengenai eksistensi dari hasil digitalisasi lontar yang dinilai belum
optimal karena hanya diedarkan kepada sulinggih-sulinggih setempat
dan diberikan kepada masyarakat jika ada masyarakat yang meminta
soft file hasil digitalisasi lontar. Seharusnya optimalisasi eksistensi
digitalisasi dapat dilakukan dengan pembentukan website mumpuni
yang dapat menampung hasil digitalisasi lontar dan terjemahannya,

serta dapat diakses oleh kalangan luas masyarakat.

Dari beberapa tinjauan pustaka di atas dapat dipahami bahwa
potensi kebudayaan di Kabupaten Badung sangat tinggi dan telah
mendapat perhatian beberapa kalangan peneliti. Namun terdapat studi
yang menyasar secara keseluruhan objek pemajuan kebudayaan yang

dalam upaya pelindungannya perlu diatur dalam peraturan daerah.

17 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Oleh karena itu, penelitian tentang objek pemajuan kebudayaan
Kabupaten Badung perlu dilaksanakan untuk mengidentifikasi
kebutuhan masyarakat adat dan referensi penyusunan kebijakan

pelestarian dan pengembangan kebudayaan.

2.2. Deskripsi Konsep

2.2.1. Direktori

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (2008), kata direktori
memiliki arti katalog, dokumen, atau berkas yang dijadikan satu file.
Direktori juga dapat berarti komponen sistem pemberkasan yang
mengandung satu berkas atau lebih. Pengertian direktori dalam
penelitian ini yakni sebuah katalog atau dokumen tentang 10 objek
pemajuan kebudayaan. Direktori berisikan profil dan pemetaan 10 objek
pemajuan kebudayaan. Profil di dalam bahasa Indonesia dapat berarti
pandangan dari samping (tentang wajah orang); lukisan (gambar) orang
dari samping; sketsa biografis; penampang (tanah, gunung, dan
sebagainya); grafik atau ikhtisar yang memberikan fakta tentang hal-hal
khusus. Berkenaan dengan penelitian ini, profil yang dimaksudkan
adalah deskripsi singkat tentang informasi yang didapat. Informasi-
informasi tersebut berkenaan dengan sepuluh objek pemajuan
kebudayaan.

Pemetaan Objek Pemajuan Kebudayaan di dalam penelitian ini
didasarkan kepada basis pengumpulan data dan analisis data.
Pemetaan dilakukan melalui tiga tahap yakni pengumpulan data dasar,
data tematik, dan data yang telah dianalisis. Di dalam penelitian ini,
jenis pemetaan yang dilakukan terdiri dari pengumpulan data dasar
yang kemudian dilanjutkan dengan analisis data yang luarannya berupa

pemetaan sepuluh objek pemajuan kebudayaan.

2.2.2. Objek Pemajuan Kebudayaan

Berdasarkan Undang-undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang

Pemajuan Kebudayaan, yang dimaksud Pemajuan Kebudayaan ialah

18 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



upaya meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi budaya
Indonesia di tengah peradaban dunia melalui Pelindungan,
Pengembangan, Pemanfaatan  dan Pembinaan Kebudayaan.
Berdasarkan terminologi tersebut, jelaslah bahwa budaya dipandang
sebagai produk manusia yang rentan mengalami kemunduran hingga
menghilang atau tidak lagi muncul sebagai suatu produk dari aktivitas
masyarakat yang dilaksanakan secara terus-menerus. Oleh sebab
kerentanan itu, maka berbagai macam produk kebudayaan harus
dilindungi. Pelindungan tersebut berupaya untuk menjaga
keberlanjutan kebudayaan dengan jalan inventarisasi, pengamanan,
pemeliharaan, penyelamatan serta publikasi.

Pelindungan nyatanya tidak cukup apabila kebudayaan tersebut
dibenturkan dengan perkembangan ilmu pengetahuan serta teknologi di
dunia global, sehingga amat penting kebudayaan tersebut dapat
dikembangkan. Pengembangan dilakukan dengan berupaya untuk
menghidupkan suatu ekosistem kebudayaan. Ekosistem tersebut
penting dibangun karena kebudayaan dapat dilindungi dan
dikembangkan hanya jika pelaku-pelaku budaya dapat berperan aktif.
Pada gilirannya nanti, dari berbagai pelaku budaya yang bertemu dalam
suatu ekosistem kebudayaan dapat saling bertukar informasi
kebudayaan sehingga kebudayaan dapat semakin diperkaya dengan
sendirinya. Di dalam pengembangan ini juga terhimpun maksud agar
kebudayaan dapat disebarluaskan melalui ekosistem-ekosistem yang
telah terbentuk itu. Melalui pengembangan kebudayaan juga
diharapkan agar kebudayaan dapat menyesuaikan diri dengan dunia
yang lebih luas.

Kebudayaan yang telah dilindungi serta dikembangkan itu,
penting dilihat pula pemanfaatannya. Pemanfaatan kebudayaan
dimaksudkan sebagai pendayagunaan objek pemajuan kebudayaan.
Tujuannya ialah demi menguatkan kembali ideologi nasional yang
menekankan kepada unity in diversity yang bermakna ‘bersatu dalam
perbedaan’. Ideologi inilah yang kemudian menjadi akar dalam

penguatan politik nasional. Berdasarkan pandangan ini, jelaslah bahwa

19 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pandangan politik nasional mesti disandarkan pula kepada objek-objek
kebudayaan sebagaimana diamanatkan oleh Undang-undang.
Pemanfaatan yang nyata dari objek kebudayaan yang dimaksud adalah
berkontribusi terhadap pemajuan peradaban dunia.

Seluhur-luhurnya cita-cita pemertahanan kebudayaan, tanpa
dilakukannya perawatan terhadap sumber daya utama kebudayaan itu
yakni manusia, niscaya cita-cita luhur itu tidak dapat terwujud. Oleh
karena itu, manusia sebagai poros kebudayaan mesti dibina dengan
baik, melalui institusi/lembaga kebudayaan maupun pranata
kebudayaan yang berorientasi meningkatkan dan memperluas peran
aktif dan inisiatif masyarakat sebagai pelaku budaya.

Berdasarkan pada hal itu maka jelaslah bahwa yang dimaksud
sebagai Objek Pemajuan Kebudayaan sebagai unsur dan sasaran utama
pemajuan kebudayaan patut diinventarisir. Berdasarkan Undang-
undang Undang-undang tentang Pemajuan Kebudayaan Tahun 2017
pasal 5, yang dimaksud sebagai Objek Pemajuan Kebudayaan ialah
keseluruhan produk empiris atau hasil kebudayaan subyektif. Produk
empiris yang dimaksudkan di dalam penelitian ini terdiri dari sepuluh
bidang yakni:

1) Tradisi lisan
Tradisi lisan adalah tuturan yang diwariskan secara turun-
temurun oleh masyarakat antara lain sejarah lisan, dongeng,
rapalan, pantun dan cerita rakyat.

2) Manuskrip
Manuskrip adalah naskah beserta segala informasi yang
terkandung di dalamnya, yang memiliki nilai budaya dan
sejarah, antara lain lontar, serat, babad, hikayat, dan kitab.

3) Adat istiadat
Adat istiadat adalah kebiasaan yang didasarkan pada nilai
tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus-
menerus dan diwariskan kepada generasi berikutnya, antara lain
tata kelola lingkungan dan tata cara penyelesaian sengketa.

Khusus untuk di Bali terdapat hukum adat, sima, dresta, dll.

20 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4) Ritus
Ritus adalah tata cara pelaksanaan upacara atau kegiatan yang
didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan oleh sekelompok
masyarakat secara terus menerus, dan diwariskan kepada
generasi berikutnya, seperti misalnya berbagai perayaan,
peringatan kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian,
dan ritual kepercayaan beserta perlengkapannya.

5) Pengetahuan Tradisional
Pengetahuan tradisional adalah seluruh ide dan gagasan dalam
masyarakat yang mengandung nilai-nilai setempat sebagai hasil
pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan,
dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan kepada
generasi berikutnya. Pengetahuan tradisional tersebut antara
lain kerajinan, busana, metode penyehatan, jamu, makanan dan
minuman tradisional, serta pengetahuan dan kebudayaan
perilaku mengenai alam dan semesta.

6) Teknologi Tradisional
Teknologi tradisional yakni keseluruhan sarana untuk
menyediakan barang-barang atau cara yang diperlukan bagi
kelangsungan dan kenyamanan hidup manusia dalam bentuk
produk, kemahiran, dan keterampilan masyarakat sebagai hasil
pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan,
dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan kepada
generasi berikutnya. Wujud teknologi tradisional tersebut antara
lain seperti arsitektur, perkakas pengolahan sawah, alat
transportasi, dan sistem irigasi.

7) Seni
Seni yang dimaksud di sini yakni ekspresi artistik individu,
kolektif atau komunal yang berbasis warisan budaya maupun
berbasis kreativitas penciptaan baru yang terwujud dalam
berbagai bentuk kegiatan dan atau medium. Seni antara lain seni
pertunjukan, seni rupa, seni sastra, film, seni musik dan seni

media.

21 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



8) Bahasa
Bahasa adalah sarana komunikasi antarmanusia, baik
berbentuk lisan, tulisan, maupun isyarat antara lain bahasa
Indonesia dan bahasa daerah.

9) Permainan Rakyat
Permainan rakyat adalah berbagai permainan yang didasarkan
pada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat
tradisional secara terus-menerus dan diwariskan kepada
generasi berikutnya, yang bertujuan untuk menghibur diri,
antara lain permainan kelereng, congklak, gasing, gobak sodor,
dll. Permainan rakyat dalam penelitian ini disesuaikan dengan
ciri khas di Kabupaten Badung.

10)Olahraga Tradisional
Olah raga tradisional adalah berbagai aktivitas fisik dan atau
mental yang bertujuan menyehatkan diri, peningkatan daya
tahan tubuh, didasarkan pada nilai tertentu, dilakukan oleh
kelompok masyarakat secara terus menerus dan diwariskan
kepada generasi berikutnya, antara lain bela diri, dan yang

lainnya sesuai ciri yang khas di Kabupaten Badung.

22 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB III
METODOLOGI

3.1. Lokasi dan Waktu Penelitian

Penelitian perihal pemetaan 10 objek pemajuan kebudayaan ini
dilakukan di Kabupaten Badung yaitu di Kecamatan Petang terdiri dari
tujuh (7) Desa yakni Desa Carangsari, Getasan, Pangsan, Petang,
Sulangai, Belok dan Pelaga, sementara di Kecamatan Abiansemal terdiri
dari delapan belas (18) Desa yakni Darmasaba, Sibang Gede, Jagapati,
Angantaka, Sedang, Sibangkaja, Mekar Bhuana, Mambal, Abiansemal,
Dauh Yeh Cani, Ayunan, Blahkiuh, Punggul, Bongkasa, Taman, Selat,

Sangeh, Bongkasa Pertiwi.

Waktu pelaksanaan kegiatan ini selama 6 (enam) bulan kalender
dengan jadwal sebagaimana terlihat pada tabel 3.1.

Tabel 3.1 Jadwal Pelaksanaan Penelitian

URAIAN
PEKERJAAN

AGUSTUS | SEPTEMBER

1. Penyusunan
Laporan
Pendahuluan

2. Pembahasan
Laporan
Pendahuluan

3. Perbaikan
Laporan
Pendahuluan

4. Penyerahan
Perbaikan
Laporan
Pendahuluan

5. Pelatihan
Tenaga Surveyor

6. Uji coba
instrument

7. Pengumpulan
Data Lapangan

8. Pengolahan dan
Analisis Data

9. Penyusunan
Laporan Antara

23 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



10.Pembahasan
Laporan Antara

11.Perbaikan
Laporan Antara

12.Penyerahan
Laporan
Perbaikan
Antara

13.Pembasan
Laporan Akhir

14.Perbaikan
Laporan Akhir

15.Penyusunan
Manuskrip
Artikel Jurnal

16.Penyerahan
Dokumen Akhir
Hasil Penelitian

3.2. Metode dan Pelaksanaan Penelitian

3.2.1 Pelaksanaan Penelitian

Pelaksanaan penelitian ini menggunakan metode atau
pendekatan penelitian kualitatif dengan teknik yang digunakan yakni
melakukan observasi atau pengamatan terhadap objek yang diteliti,
wawancara langsung kepada informan yang dianggap memiliki
pengetahuan dan pemahaman terkait topik yang diteliti serta
melakukan studi dokumen. Peneliti akan menerjunkan tim pencari
data ke lapangan untuk melakukan observasi, wawancara dan
pendataan terhadap 10 objek pemajuan kebudayaan yang ada di

daerah tersebut.

3.2.2 Pengumpulan Data

Penelitian pemetaan 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten
Badung menggunakan metode penelitian kualitatif. Pengumpulan data
dilakukan dengan teknik observasi, wawancara semi terstruktur dan
studi dokumen. Observasi merupakan pengumpulan data yang
dilakukan oleh peneliti dengan cara mengamati secara langsung.
Pengamatan tersebut dilengkapi pula dengan pencatatan kejadian,
peristiwa maupun hal-hal yang berkaitan dengan persoalan penelitian
yang sedang dilakukan (Soehardi, 2001). Observasi disebut juga

dengan pengamatan, meliputi kegiatan pemusatan perhatian terhadap

24 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



objek penelitian dengan menggunakan seluruh alat indra. Dalam
penelitian ini, metode observasi dimaksudkan untuk mengamati dan
memperoleh gambaran tentang objek Pemajuan Kebudayaan.

Teknik wawancara yang digunakan dalam penelitian ini adalah
wawancara semi terstruktur dengan menyiapkan terlebih dahulu
pedoman wawancara atau quisioner melalui media google form. Artinya
dalam wawancara semi terstuktur, pertanyaan-pertanyaan yang
diberikan telah disiapkan terlebih dahulu dan memberikan
keleluasaan informan menjawab pertanyaan tersebut. Wawancara
dilakukan dengan memberikan pertanyaan-pertanyaan yang
berhubungan dengan fenomena yang diteliti (Sugiyono, 2018). Respons
yang diberikan narasumber selanjutnya dicatat atau direkam dengan
menggunakan alat perekam. Sementara hasil wawancara atau
interview dihimpun menggunakan media google form untuk
mempermudah penghimpunan data lapangan.

Sementara itu, teknik ini membutuhkan informasi dari informan
yang mengenali persoalan-persoalan dalam penelitian. Informan
diharapkan dapat memberikan informasi tentang situasi dan kondisi
latar penelitian (Moleong, 2009). Agar informasi yang diperoleh dapat
dipercaya keabsahannya, maka informan harus memiliki pengetahuan
tentang latar penelitian. Prosedur penentuan informan yang terpenting
dalam penelitian kualitatif adalah penentuan informan kunci atau key
informant yang memiliki informasi sesuai fokus penelitian. Pemilihan
informan kunci dilakukan secara purposif, atau yang sering disebut
purposive sampling. Informan kunci yang dimaksud adalah mereka
yang dinilai mengetahui informasi berkaitan dengan objek pemajuan
kebudayaan, seperti kepala desa, bandesa adat, tetua desa/adat,
budayawan dan sebagainya, sesuai informasi yang dibutuhkan.
Jumlah informan dalam penelitian kualitatif tergantung dari tepat
tidaknya pemilihan informan kunci dan kompleksitas objek yang
diteliti. Selain menggunakan teknik purposive sampling untuk

menentukan informan kunci, juga digunakan teknik snowball sampling

25 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



untuk mendapatkan informasi yang lebih dalam jika informasi yang
diberikan oleh informan kunci belum dipandang cukup.

Sugiyono (2018) menyatakan bahwa teknik snowball sampling
ialah cara menentukan informan dengan cara memilih informan yang
dipandang memiliki pengetahuan tentang persoalan yang diteliti.
Secara spesifik teknik snowball sampling yang digunakan yakni
snowball sampling linear.

Jenis teknik snowball sampling linier adalah teknik yang
merekrut informan pertama, kemudian informan pertama tersebut
memberikan banyak informasi tentang informan lain yang memiliki
kesamaan atau kemiripan informasi, dan berlanjut dengan
berdasarkan satu informan saja. Pola ini akan berhenti ketika
informan yang didapatkan atau dibutuhkan dinilai sudah cukup
untuk digunakan sebagai informan. Namun, jika informasi yang
dibutuhkan sudah cukup pada satu informan kunci saja, dan
informan kunci tidak menunjuk informan lain yang sekiranya dapat
memberikan informasi tambahan, maka teknik snowball sampling
tidak diterapkan.

Tahapannya, pertama, peneliti melakukan identifikasi awal
berdasarkan informasi yang diberikan oleh informan kunci. Tahapan
kedua, informan kunci memberikan referensi informan yang dianggap
memiliki pengetahuan tentang topik yang diteliti. Tahapan ketiga,
informasi-informasi yang didapat dari informan tersebut dikumpulkan,
kemudian jika informasinya dipandang belum cukup, maka informan
diminta untuk memilih atau menunjuk orang lain yang dianggap tahu
tentang masalah yang diteliti. Cara ini dilakukan secara berulang kali
sampai dipandang mencukupi untuk mendapatkan data yang lengkap.
Beberapa informan yang menjadi sasaran utama atau dipandang
sebagai informan kunci dalam pengumpulan data dan informasi di
antaranya tokoh adat (pimpinan lembaga-lembaga adat), tokoh agama,
budayawan, praktisi seni, praktisi olah raga tradisional, penekun
sastra, pengrajin tradisional, praktisi di bidang irigasi dan pertanian

tradisional, praktisi pengobatan tradisional, praktisi makanan dan

26 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



minuman tradisional, dan informan-informan lain yang memiliki
pemahaman dan keahlian yang berhubungan dengan 10 objek

pemajuan kebudayaan.

Tahapan Pengumpulan Data dengan Teknil Snowball Sampling

Informasi Dinyatakan

Cukup

1 r

Referensi informan
memberikan Referensi lain

1 r

Menentukan Informan

Kunci

Gambar 3.1 Tahapan Pengumpulan Data dengan Teknik Snowball
Sampling
(Sumber: Sugiyono, 2018; Bungin; 2010)

Studi dokumen terkait dengan sumber studi, juga dapat
dikatakan sebagai sumber tertulis, didapatkan dari berbagai sumber
seperti buku-buku, majalah ilmiah, arsip, dokumen pribadi, dan
dokumen resmi (Moleong, 2009). Kepustakaan dan dokumen tersebut
dapat membantu peneliti untuk menelaah sumber-sumber sekunder
lainnya. Tujuan dari teknik ini adalah untuk mengetahui secara lebih
mendetail dan memberikan kerangka berpikir, khususnya referensi
relevan yang berasal dari teori-teori. Teknik ini juga bertujuan
memberikan gambaran secara lengkap melalui sumber atau
penelusuran kepustakaan, sehingga informasi yang didapat lebih utuh
dan dapat dijadikan bahan pertimbangan dalam menentukan tindak

lanjut terhadap kegiatan ilmiah, terutama dalam rangka deskripsi

27 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



objek penelitian. Kepustakaan dalam hal ini dapat berupa buku-buku,
dokumen, catatan-catatan yang berhubungan dengan Objek Pemajuan
Kebudayaan.

Selain tiga teknik pengumpulan di atas, karena luaran penelitian
ini juga bertujuan untuk merumuskan rekomendasi kebijakan
pemajuan kebudayaan, maka dilakukan Focus Group Discussion.
Menurut Bungin (2010) Focus Group Discussion (selanjutnya disingkat
FGD) adalah sebuah teknik pengumpulan data yang umumnya
dilakukan pada penelitian kualitatif dengan tujuan menemukan
makna sebuah tema menurut pemahaman kelompok. Teknik ini
digunakan untuk mengungkap pemaknaan dari suatu kelompok
berdasarkan hasil diskusi yang terpusat pada suatu permasalahan
tertentu. Pelaksanaan FGD juga dimaksudkan untuk menghindari
pemaknaan yang salah dari seorang peneliti terhadap fokus persoalan
yang diteliti. Melalui forum FGD ini informasi yang ditangkap peneliti
adalah informasi kelompok, sikap kelompok, pendapat kelompok, dan
keputusan kelompok terhadap suatu fenomena. Dengan demikian
maka kebenaran informasi bukan lagi merupakan kebenaran
perorangan atau kebenaran subyektif, melainkan kebenaran
intersubyektif. Teknik ini digunakan agar peneliti mendapatkan
informasi yang bersifat intersubyektif dari kelompok-kelompok pelaku
budaya, terutama yang berhubungan dengan 10 objek pemajuan
kebudayaan dalam upaya merumuskan rekomendasi kebijakan
pemajuan kebudayaan Kabupaten Badung.

Selain teknik-teknik pengumpulan data tersebut, dokumentasi
kegiatan penelitian juga penting dilakukan. Dokumentasi merupakan
catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dokumentasi sendiri dapat juga
berupa potret sebuah peristiwa, catatan, tulisan, gambar, atau karya-
karya dari seseorang. Misalnya: cerita, biografi, foto, gambar, karya
seni, film dan sebagainya (Sugiyono (2018). Dalam penelitian ini,
dokumentasi terus-menerus dilakukan untuk memperoleh gambaran
yang tegas dari seluruh objek penelitian yang ditemukan di lapangan

untuk memudahkan proses analisis data.

28 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Akses untuk melakukan observasi atau mendapatkan informasi
dari informan sangat bergantung kepada pendekatan-pendekatan yang
dilakukan. Hal ini mengingat di antara para informan ada yang sangat
sulit ditemui untuk dimintai informasi berkaitan dengan suatu objek
dengan berbagai alasan. Dalam hal observasi, aparat desa juga sangat
mementingkan perihal surat-menyurat untuk memudahkan akses ke
suatu situs ataupun meninjau kegiatan-kegiatan masyarakat yang
terdapat di desa. Terlebih lagi, banyak di antara para informan tidak
memberikan akses informasi maupun observasi kepada suatu objek,
seperti manuskrip. Oleh karena itu berbagai strategi pendekatan
digunakan untuk dapat mengakses data dan informasi tentang objek

pemajuan kebudayaan.

3.2.3 Pengolahan dan Analisis Data

Penelitian ini menggunakan teknik analisis deskriptif-kualitatif.
Ketika diperlukan pendalaman lebih lanjut, analisis data dilanjutkan
ke tahap interpretasi sesuai dengan data-data dari objek pemajuan
kebudayaan yang telah dikumpulkan. Wuisman (1996) mengatakan
bahwa analisis kualitatif merupakan cara pemadatan data melalui
pengembangan sistem klasifikasi deskriptif sesuai dengan jumlah
keterangan yang dikumpulkan dan menunjukkan keterkaitan secara
sistematis. Analisis data merupakan serangkaian langkah analisis yang
terdiri dari penelaahan, sistematisasi, dan verifikasi agar sebuah
fenomena memiliki nilai sosial, akademis, dan ilmiah. Seluruh langkah
analisis data tersebut merupakan satu kesatuan yang saling terjalin
pada saat sebelum, selama dan sesudah pengumpulan data
(Suprayoga, 2001).

Proses analisis telah dimulai dari penjajagan, proses
pengumpulan data, reduksi (penyederhanaan data kasar), penyajian,
dan pengolahan data yang diakhiri dengan verifikasi data
(pembuktian). Data tersebut dapat ditelaah dengan teori-teori yang
relevan. Analisis data dalam penelitian kualitatif bersifat berkelanjutan

dan dapat dikembangkan sepanjang penelitian. Tahap analisis data

29 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dalam penelitian kualitatif secara umum dimulai sejak pengumpulan
data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau
verifikasi.

Reduksi data dilakukan dengan jalan memilah, memusatkan
perhatian, menyederhanakan, mengabstrakkan, dan mentransformasi
data kasar yang muncul dari catatan-catatan lapangan. Reduksi data
sering kali berupa pembuatan ringkasan, pengkodean, penelusuran
tema, membuat gugus-gugus, menulis memo, dan sebagainya.
Sedangkan verifikasi merupakan langkah menarik kesimpulan
berdasarkan deskripsi kualitatif dari data yang diperoleh selama proses
penelitian.

Setelah reduksi dilakukan, kemudian dilanjutkan dengan
analisis data yakni pencarian, pengaturan secara sistematis informasi-
informasi yang dapat berupa transkrip hasil wawancara, catatan
lapangan, dan bahan-bahan lain yang ditemukan di lapangan. Secara
substansial dalam analisis data kualitatif sudah terkandung muatan
proses interpretasi. Prosedur yang dipergunakan dalam analisis
mencakup tahapan-tahapan klasifikasi, deskripsi, dan interpretasi
atau penarikan kesimpulan. Setelah data terkumpul maka langkah
berikut yang dilakukan adalah seleksi atau klasifikasi. Data yang
diperlukan untuk kebutuhan deskripsi kemudian diinterpretasi untuk
selanjutnya dilakukan penarikan kesimpulan sebagai jawaban atas
permasalahan yang diajukan dalam penelitian. Dalam analisis data,
langkah-langkah yang dilakukan sesuai dengan pernyataan Miles dan
Huberman (1992) adalah: (a) reduksi data, yaitu proses pemilahan,
pemusatan perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan, dan
transformasi data kasar yang muncul dari catatan-catatan tertulis di
lapangan; (b) penyajian data, yaitu merangkai dan menyusun informasi
yang benar dan selanjutnya dilakukan penarikan simpulan atau
penyederhanaan informasi yang kompleks ke dalam suatu bentuk yang
disederhanakan, selektif dan mudah dipahami. Penyajian data
menggunakan teks naratif, sehingga semua informasi yang disusun

mudah dilihat dan dimengerti; dan (c) menarik kesimpulan yaitu suatu

30 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kegiatan konfigurasi yang utuh serta merupakan suatu tinjauan ulang
terhadap catatan-catatan lapangan, yakni dengan maksud menguji
kebenaran, kecocokan, dan validitas makna-makna yang muncul

berdasarkan data penelitian. [lustrasi tahapan sebagai berikut.

Gambar 3.2 Tahapan Pengumpulan, Pengolahan dan Analisis Data

31 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



3.2.4 Penyajian Penelitian

Hasil analisis data secara umum disajikan melalui dua cara,
yaitu secara informal dan secara formal. Penyajian ini dilakukan
berdasarkan atas data yang diperoleh dari sumber data dan hasil
analisis yang ditetapkan. Penyajian data secara informal merupakan
data kualitatif yang disajikan melalui narasi, uraian serta dikuatkan
oleh suatu argumentasi. Data secara formal yang merupakan data
kuantitatif disajikan untuk memperjelas dan memudahkan dalam
pemahaman hasil penelitian disajikan dalam bentuk tabel dan matriks
sesuai dengan jenis dan bentuk data. Untuk mempermudah
pemahaman, memperjelas maksud penelitian, penyajian hasil
penelitian dilengkapi dengan tabel, grafik, foto, peta, serta gambar-

gambar.

3.3. Penggunaan Personel

Penelitian pemetaan 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten

Badung membutuhkan beberapa tenaga ahli yang terdiri dari disiplin

[Imu Agama dan Budaya sebagai ketua tim, ahli Bahasa dan budaya

sebagai ahli utama dan madya dan didukung beberapa disiplin ilmu

pendukung yakni ahli seni dan ahli informatika.

3.4. Laporan/Luaran (Output)

Produk yang dihasilkan dari kegiatan penelitian ini berupa

Buku/Dokumen dengan keluaran dalam bentuk soft file Profil dan

Pemetaan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung, yang

dilaporkan dalam bentuk laporan secara bertahap sebagai berikut:
1. Laporan Pendahuluan

Laporan Antara

Laporan Akhir

Ringkasan Eksekutif

Naskah artikel jurnal ilmiah

A

Soft copy dokumen hasil penelitian.

32 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB IV
PEMBAHASAN

Pemetaan terhadap 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan
Petang dan Kecamatan Abiansemal menyajikan keberadaan dan esensi
budaya yang hidup dan berkembang di tengah-tengah masyarakat adat.
Dalam konteks ini, budaya bukan hanya representasi visual dari Tradisi
Lisan, Manuskrip, Adat Istiadat, Pengetahuan Tradisional, Ritus, Teknologi
Tradisional, Seni, Bahasa, Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional,
namun juga narasi tentang keberagaman yang membentuk identitas kolektif.
Pemetaan ini menjadi cermin bagi masyarakat untuk melihat ke dalam diri
mereka, mengakui warisan yang telah mereka terima dari generasi terdahulu,
dan merenungkan tanggung jawab mereka untuk melestarikan dan
memperkaya kebudayaan ini. Berdasarkan identifikasi dan pemetaan
terhadap 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal, diperoleh data seperti pada tabel 4.1 adapun detail masing-
masing objek pemajuan terdapat pada lampiran.

Tabel 4.1 Daftar Temuan 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan
Petang dan Abiansemal

PETANG ABIANSEMAL
1 TRADISI LISAN 8 21
2 MANUSKRIP 10 32
3 ADAT ISTIADAT 2 8
4 PENGETAHUAN 3 16
TRADISIONAL
5 RITUS 6 9
6 TEKNOLOGI 2 13
TRADISIONAL
7 SENI 7 17
8 BAHASA 3 5
9 PERMAINAN 1 4
RAKYAT
10 OLAHRAGA 0] 4
TRADISIONAL
42 129

33 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Untuk pemetaan sebaran 10 Objek Pemajuan Kebudayaan dalam Peta dapat

dilihat pada gambar 4.1.

Pemetaan Pemajuan Kebudayaan .. :

Denpasar ¥ Mg g

Ma daza 82023 imasers £2004 Teral's

Gambar 4.1 Sebaran 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan
Petang dan Kecamatan Abiansemal

4.1. Pemetaan Tradisi Lisan di Kecamatan Petang dan Abiansemal

oc
©c
Oc
[°L
©c
(o8
=L
oc
=L
O

Gambar 4.2 Pemetaan Tradisi Lisan
Kata tradisi di dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti adat
kebiasaan turun-temurun yang masih dijalankan di masyarakat, dapat juga
diartikan penilaian atau anggapan bahwa cara-cara yang telah ada

merupakan yang paling baik dan benar. Umumnya yang dimaksud sebagai

34 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tradisi hanya berupa adat-istiadat, ritus-ritus, ajaran-ajaran sosial,
pandangan-pandangan, nilai-nilai, serta aturan-aturan prilaku yang
diwariskan dari generasi ke generasi. Hal itu wajar, sebab tradisi dianggap
sebagai unsur warisan sosio-kultural yang dilestarikan dalam masyarakat
atau dalam kelompok-kelompok sosial masyarakat dalam kurun waktu yang
panjang. Sehingga tradisi umumnya dibatasi sebagai kebiasaan yang
diturunkan oleh leluhur serta diwariskan dari generasi ke generasi dan
dilestarikan oleh masyarakat karena dianggap memiliki fungsi dan makna
yang penting (Bagus, 2005).

Berkenaan dengan pengertian tradisi tersebut, maka yang dimaksud
sebagai tradisi lisan ialah pesan-pesan atau kesaksian-kesaksian yang
disampaikan secara turun-temurun dari satu generasi ke generasi
selanjutnya. Bentuk penyampaiannya tentu saja secara lisan (oral) atau
berupa tuturan. Akibat dari definisinya yang demikian itu, maka tradisi lisan
mencakup satu bidang yang sangat luas dan bahkan terkadang tumpang
tindih dengan tradisi lisan yang sudah ditulis. Oleh sebab itu, di dalam
penelitian ini sangat penting untuk membatasi objek pemajuan kebudayaan
yang akan dimasukkan ke dalam kelompok tradisi lisan. Tradisi lisan yang
dimasukkan di dalam penelitian ini yakni Sejarah Lisan, Mitos, Cerita Rakyat
dan Pantun. Sesuai dengan klasifikasi tersebut, berikut ini adalah beberapa

tradisi lisan yang berhasil diidentifikasi.

4.1.1 Sejarah Lisan

Sejarah lisan atau oral history merupakan usaha merekam sejarah
melalui ingatan-ingatan yang dituturkan secara lisan. Menurut Darban
(1997) sejarah lisan merupakan salah satu sumber sejarah yang dapat
digunakan secara sah. Agar sumber itu dapat digunakan secara sah, maka
idealnya narasumber yang diwawancarai mengalami langsung peristiwa-
peristiwa yang ingin diketahui. Karena itulah, tuturan yang dimaksud
sebagai sejarah lisan ialah sumber sejarah yang dilisankan oleh manusia
pengikut atau yang menjadi saksi akan adanya peristiwa sejarah pada

zamannya. Berkenaan dengan hal itu, narasumber yang diwawancarai

35 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diseleksi. Seleksi dilakukan dengan mempertimbangkan indikator-indikator
seperti: kesehatan sumber lisan, kejujuran dan usia sumber lisan.
1. Desa Adat Samu

Gusti Ngurah Wiratra (60 tahun) yang merupakan Bandesa Adat
Samu menerangkan bahwa Desa Adat Samu baru berdiri pada tanggal
16 Juni 2009. Bila dihitung dari segi usia, nampaknya informan saat
itu berusia kurang lebih 45 tahun. Awalnya, Desa Mekar Bhuana
terdiri dari tiga desa adat, yaitu Desa Adat Lambing, Tingas dan
Sigaran. Namun setelah beberapa waktu, desa ini memiliki 2 tambahan
desa adat, yaitu Desa Adat Bindu dan Desa Adat Samu sejak 2009.
Konon nama Samu berasal dari “pasamuhan” sebagai upaya untuk
memecahkan setiap masalah di desa melalui suatu ‘pertemuan’ atau
rapat adat yang dipimpin oleh I Gusti Ngurah Mambal. Lama-kelamaan
tempat diadakannya pertemuan tersebut dinamakan Desa Adat Samu

yang awalnya merupakan Banjar Adat.

2. Banjar Buangga, Desa Adat Getasan

I Made Cawi (63 tahun), Kelian Adat Banjar Buangga
menerangkan sebagai berikut. Pada tahun-tahun di bawah tahun
1970-an, Pura di Banjar Buangga belum disebut Pura, karena masih
berupa lahan kosong di tengah persawahan. Di lahan ini terdapat
pohon jepun (kamboja/plumeria) yang di bawahnya banyak terdapat
arca-arca berupa lingga, arca Dewa Wisnu, arca nandi, dan beberapa
bongkahan batu. Karena terdapat beberapa peninggalan arca di lahan
tersebut, para petani yang mengolah sawah di kawasan peninggalan
tersebut merasa tidak enak melihat peninggalan tersebut terbengkalai,
maka dari itu dibuatkanlah pembatas berupa pagar yang mengitari
lahan tersebut dan sebuah asagan (‘sebutan tempat persembahan
umat Hindu di Bali’). Pada tahun 1975, tempat ini mulai dijadikan Pura
yang disebut Pura Gelang Agung. Sebutan yang demikian itu untuk
pura ini memang sudah dari dulu. Setelah pembangunan pura,
kemudian dilanjutkan dengan renovasi dan pembesaran lahan pura.
Renovasi ini bukan tanpa alasan, tetapi memang dilakukan atas asas

manfaat dari keberadaan pura ini. Dalam proses renovasi dan

36 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pembangunan Pura ini, juga banyak ditemukan peninggalan-
peninggalan semacam bata kuno dan uang bolong. Menurut Jro
Mangku I Made Terum, Pura Gelang Agung dinamakan demikian
karena di tempat ini sering ditemukan gelang besar terutama di sekitar
kawasan pura. Jro Mangku I Made Terum juga menjelaskan dirinya
waktu kecil pernah melihat gelang tersebut. Pertama kalinya beliau
melihat gelang tersebut adalah di bawah pohon besar yang ada di
depan Pura. Kali kedua, beliau melihatnya di Sungai Ayung. Kemudian
lokasi ketiga, ditemukan di sungai sebelah barat Pura Gelang Agung.
Sedangkan lokasi keempat, gelang ditemukan di lahan sawah milik Jro
Mangku I Made Terum. Gelang tersebut dibiarkan begitu saja di lokasi-
lokasi tersebut karena Jro Mangku tidak berani mengambilnya. Karena
gelang yang berukuran besar tersebut sering ditemukan di Banjar

Buangga, maka Pura tersebut dinamakan Pura Gelang Agung.

4.1.2 Mitos

Mitos (mite) berasal dari bahasa Yunani “mythos” yang berarti cerita,
yakni cerita tentang dewa-dewa dan pahlawan-pahlawan yang dipuja-puja.
Pengertian ini dilatarbelakangi oleh mitologi-mitologi dari Yunani yang
memang bercerita tentang dewa-dewa dan pahlawan-pahlawan. Kebanyakan
dari cerita-cerita itu menyoal sistem-sistem religi, sehingga wajar apabila
mitos didefinisikan sebagai cerita-cerita suci yang mendukung sistem
kepercayaan atau agama (Hutomo, 1991).

Pengertian yang demikian itu, sejalan dengan yang dinyatakan oleh
Bascom (dalam Danandjaja, 1986) yang menyatakan bahwa mite ialah cerita
prosa rakyat yang dianggap benar-benar terjadi serta dianggap suci oleh
empunya cerita. Ciri yang khas dari mite adalah pada kesuciannya. Dengan
kata lain, masyarakat pendukung mitos tertentu, menganggap mitos sebagai
cerita suci. Anggapan yang demikian itu lahir karena mite ditokohi oleh dewa-
dewa atau makhluk-makhluk setengah dewa. Terjadinya di dunia lain, bukan
di dunia seperti yang kita kenal pada masa sekarang dan dianggap terjadi
pada masa yang amat lampau. Kloos (dalam Endraswara, 2009) menjabarkan

ciri-ciri mitos yakni: (1) Mitos sering memiliki sifat suci; (2) Oknum-oknum

37 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dan peristiwa yang berperanan dan terjadi dalam mitos hanya dapat dijumpai
dalam dunia mitos dan bukan dalam dunia kehidupan sehari-hari atau pada
masa lampau yang nyata; (3) Banyak mitos menunjuk pada kejadian-
kejadian penting; dan (4) Kebenaran mitos tidaklah penting sebab cakrawala
dan zaman mitos tidak terikat pada kemungkinan-kemungkinan dan batas-
batas dunia nyata ini.
1. Desa Bongkasa Pertiwi
Bandesa Desa Adat Karang Dalem, I Wayan Supartana (56
tahun), menceritakan bahwa di desa ini terdapat mitos tentang seekor
monyet putih (lutung). Ekor monyet putih itu kemudian terpotong,
sehingga dijadikanlah sebuah Pura yang kini disebut Pura Dalem Ikuh
Lutung. Tidak satupun masyarakat mengetahui cerita lengkap
mengenai monyet putih tersebut hingga ekornya terpotong. Yang jelas
masyarakat setempat sangat meyakini kesakralan Pura Dalem Ikuh
Lutung. Pura ini merupakan bentuk nyata dari mite atau mitologi yang
terdapat di Desa Bongkasa Pertiwi. Keberadaan purana untuk
menjelaskan kisah tersebut dengan keberadaan pura sepatutnya
diadakan, sehingga masyarakat dapat dengan jelas dan lebih meyakini

latar belakang cerita di balik pendirian pura.

4.1.3 Cerita Rakyat

Cerita rakyat sebenarnya mencakup keseluruhan tradisi lisan, karena
itulah disebut sebagai folklore. Namun penggolongan tersebut dipersempit
dan disesuaikan dengan petunjuk definisi pemajuan kebudayaan, yang
menyamakan folklore dengan ‘cerita prosa rakyat’. Kedua hal tersebut
sesungguhnya merupakan klasifikasi yang berbeda, karena folklore meliputi
bidang yang lebih luas dari pada cerita rakyat. Bahkan nyanyian-nyanyian
tradisional, peribahasa, bahasa, dan lain sebagainya yang berupa tuturan
dapat digolongkan ke dalam folklore. Danandjaja (1986) mendefinisikan
folklore sebagai kebudayaan kolektif, yang tersebar dan diwariskan turun-
temurun, di antara kolektif macam apa saja, secara tradisional dalam versi
yang berbeda, baik dalam bentuk lisan maupun contoh yang disertai dengan

gerak isyarat atau alat pembantu pengingat. Alan Dundes, seorang ahli

38 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



folklore Amerika mengatakan yang dimaksud dengan folk yakni kelompok
orang-orang yang mempunyai ciri-ciri pengenal kebudayaan yang ciri-cirinya
tadi dapat membedakan dengan kelompok lain. Sedangkan yang dimaksud
dengan lore adalah tradisi dari folk. la diwariskan secara turun-temurun
melalui cara lisan atau melalui contoh yang disertai dengan perbuatan
(Hutomo, 1991). Dalam penelitian ini dilakukan penyesuaian dengan
mendefinisikan cerita rakyat sebagai cerita yang berkembang di masyarakat
dan tidak mengandung unsur kesucian sebagaimana mite. Adapun yang
akan digolongkan sebagai cerita rakyat di dalam penelitian ini adalah legenda
dan dongeng.

Legenda umumnya ditokohi oleh manusia, walaupun ada kalanya
tokoh manusia itu memiliki sifat-sifat yang sangat luar biasa. Bahkan tokoh-
tokoh itu seringkali juga dibantu oleh makhluk-makhluk ajaib. Setting atau
latar tempat di dalam legenda adalah di dunia ini seperti yang kita kenal,
karena waktu terjadinya belum terlalu lampau (Danandjaja, 1986).

Dongeng adalah prosa rakyat yang tidak dianggap benar-benar terjadi
oleh yang empunya cerita dan tidak terikat oleh waktu maupun tempat
(Danandjaja, 1986). Oleh karena itu, dongeng dapat disejajarkan dengan
satua yang ada di Bali. Satua tergolong dalam kesusastraan Bali purwa atau
klasik yang berbentuk gancaran serta penyebarannya dari mulut ke mulut.
Satua Bali umumnya memiliki peranan yang sangat penting sebagai sarana
pendidikan anak. Satua Bali berhubungan dengan nilai-nilai, norma-norma,
pendidikan, etos dan sebagainya yang dapat digunakan untuk mengajarkan
etika kepada anak-anak. Melalui satua-satua itu anak-anak diharapkan
mampu dan bisa menjadi pribadi yang berbudi pekerti luhur dan mempunyai
karakter yang lebih baik. Berikut ini adalah beberapa daerah yang memiliki
cerita rakyat.

1. Banjar Jempeng, Desa Jempeng
[ Ketut Jema (58 tahun), Kelian Desa Adat menyatakan bahwa di
wilayahnya terdapat cerita rakyat yang berhubungan dengan piodalan
yang harus dipertahankan. Menurutnya Desa Jempeng dibangun oleh
raja Mengwi yang nyineb wangsa pada tahun 1825. Tradisi yang

menarik di tempat ini adalah tradisi ngrebeg dan pendet geni. Selain

39 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



itu, juga terdapat tradisi ngancog tumbak. Di desa ini juga terdapat
cerita bahwa tempat ini dahulunya adalah tempat pembuangan istri
raja. Berdasarkan hal itu, maka cerita rakyat di Banjar Jempeng ini
termasuk ke dalam legenda.
2. Desa Taman

I Made Tantra (62 tahun), Bandesa Adat Taman menceritakan
bahwa desa ini dahulunya adalah bekas wilayah kerajaan Mengwi yang
disebut sebagai Puri Taman, sehingga sampai sekarang menjadi Desa
Adat Taman. Ia juga menceritakan bahwa di wilayah ini terdapat
bangunan kuno, namun yang tersisa hanya pondasinya saja. Cerita ini
termasuk ke dalam legenda.

3. Desa Blahkiuh, Desa Adat Blahkiuh

I Gusti Agung Ketut Sudarmaja (66 tahun), Bandesa Adat
Blahkiuh menceritakan bahwa Blahkiuh dahulunya adalah kerajaan
bernama Singasari. Sekitar tahun 1617, sang raja membantu
pamannya di daerah Payangan karena terjadi perang. Keunikan
lainnya dari daerah ini adalah pada piodalan di Pura Luhur Giri
Kusuma. Umumnya masyarakat lain akan menghindari piodalan saat
pasah, namun di Pura tersebut justru dilangsungkan saat Purnama
Kapat menuju pasah. Bentuk pura juga unik karena meniru bentuk
Pura Taman Ayun yang berisi kolam. Di Pura Luhur juga sempat
ditemukan lontar oleh masyarakat. Di tempat ini juga terdapat topeng
Rangda yang berbeda dari topeng Rangda lainnya. Keunikan lain
tempat ini adalah keberadaan umbul-umbul hitam yang digunakan
saat melakukan ritual untuk menurunkan hujan. Di wilayah ini juga
terdapat Banjar Jambangan yang berasal dari daerah Jambangan
Gianyar. Selain itu, juga terdapat Pura Samuan Tiga Bedulu. Di
wilayah ini terdapat Pura yang berada di empat penjuru mata angin
yakni Pura Dalem Suargan, Pura Dalem Majapahit, Pura Dalem Pancer,
dan Pura Dalem di Timur Dalem Gede. Cerita ini termasuk ke dalam

legenda.

40 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4. Desa Jagapati, Desa Adat Jagapati

I Wayan Suardana (55 tahun), Bandesa Adat Jagapati
menerangkan mengenai sejarah Desa Jagapati sebagai berikut. Sejarah
Desa Jagapati belum dapat diketahui dengan pasti, tetapi berdasarkan
sumber yang ada yaitu dari babad Mengwi yang disimpan di Puri Agung
Belang dan dari orang yang dituakan di Desa Jagapati dapat
disampaikan bahwa pada jaman dahulu kira-kira tahun 1300, ada
para arya keturunan Majapahit yang bergelar I Gusti Ngurah Pinatih
datang ke Bali disertai oleh pengikutnya. Waktu itu pulau Bali masih
berupa hutan belantara. Ketika I Gusti Ngurah Pinatih berangkat ke
Bali, konon di tengah perjalanannya, beliau merasa sangat lelah
karena menempuh perjalanan jauh, lalu beristirahat (majanggelan).
Kemudian di tempat beliau beristirahat itu didirikan tempat suci yang
diberi nama Pura Jenggala yang berasal dari bahasa bali
“majanggelan”. Pura tersebut berada di Br. Bindu, Desa Mekar
Bhuana, Kecamatan Abiansemal, Kabupaten Badung.

Diceritakan pula bertepatan dengan malam sasih kepitu, I Gusti
Ngurah Pinatih mendengar sabda dari angkasa. Sabda itu menitahkan
beliau agar melihat ke selatan. Apabila beliau melihat sinar api yang
jatuh di selatan, maka beliau harus segera datang ke tempat itu. Di
tempat itulah kemudian beliau membuat tempat tinggal. I Gusti
Ngurah Pinatih kemudian mengubah namanya menjadi [ Gusti Ngurah
Bija. Ternyata apa yang disabdakan benar-benar terjadi. I Gusti
Ngurah Bija segera mengejar sinar api yang jatuh itu ke selatan dengan
cepat. Tetapi sinar itu ternyata tidak jatuh ke tanah, melainkan
bertengger di ujung pohon yang sangat besar dan di pangkal pohon itu
dililit oleh ular yang banyak.

Tanpa ragu-ragu, [ Gusti Ngurah Bija mendekati pohon tersebut,
seketika itu api dan pohon tersebut berubah menjadi tombak. Tombak
itu terlihat berdiri menancap di tempat pohon besar tadi. Kemudian
tombak tersebut diambil oleh I Gusti Ngurah Bija dan digunakan
sebagai senjata pusaka. Keesokan harinya I Gusti Ngurah Bija

memerintahkan para pengikutnya untuk merambas hutan di mana

41 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pohon tadi tumbuh. Di tempat itu pula beliau akan mendirikan Puri.
Setelah Puri tersebut berdiri, kemudian dinamakan Puri Bun. I Gusti
Ngurah Bija kemudian dikenal bergelar I Gusti Ngurah Bija Bun. Kata
Bun berasal dari Ular (Bun) yang melilit di pangkal pohon besar itu.

Diceritakan pula beberapa pengikut beliau yakni rakyat Bun,
berbelanja di Pasar Pengumpian, yaitu pasar yang menjadi wilayah
Kerajaan Pengumpian. Di pasar itulah masyarakat Bun dan
masyarakat Pengumpian bertemu. Rupa-rupanya masyarakat
Pengumpian tidak senang melihat masyarakat Bun. Hal itu mungkin
karena masyarakat Bun sering membuat keonaran di pasar. Akibat
peristiwa itu, masyarakat Pengumpian melaporkan hal tersebut
kepada Raja Pengumpian. Setelah mendengar laporan tersebut, Raja
Pengumpian marah dan memerintahkan rakyatnya untuk mengusir
warga Bun dari wilayah pengumpian. Sedangkan di pihak lain, setelah
mendengar rakyatnya diusir oleh warga Pengumpian, I Gusti Ngurah
Bija Bun pun marah, lalu memerintahkan warganya untuk menyerang
kerajaan Pengumpian. Dalam peperangan tersebut Raja Pengumpian
gugur dalam peperangan. Setelah Raja Pengumpian gugur,
pengikutnya yang masih hidup seperti Anom Pengumpian melarikan
diri ke Tumbak Bayuh, dan ada juga yang mengungsi ke Kauripan dan
Beraban. Semenjak I Gusti Ngurah Bija Bun menjadi Raja di Kerajaan
Bun, kerajaan Bun menjadi tenteram, sejahtera, damai dan hidup
serba berkecukupan. Pendeta kerajaan (Bhagawanta) waktu itu adalah
Ida Pedanda Mabian.

I Gusti Ngurah Bija Bun mempunyai beberapa putra antara lain
I Gusti Ngurah Putu Bija Bun dan I Gusti Ngurah Anom Branjingan. I
Gusti Ngurah Bija Bun dan I Gusti Ngurah Anom Branjingan diberikan
tahta di Branjingan. Mereka diberi pengikut 300 orang lengkap dengan
senjata pusaka berupa tombak. Entah beberapa lama berlangsungnya
kerajaan Branjingan terjadilah perselisihan antara I Gusti Ngurah Bija
Bun dengan I Gusti Ngurah Anom Branjingan karena memperebutkan
wilayah kekuasaan atau tanah warisan. Mendengar perselisihan

putranya, I Gusti Ngurah Bun bermaksud untuk menengahi

42 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



perselisihan tersebut. Namun I Gusti Ngurah Putu Bija Bun justru
menantang ayahnya untuk berperang. Mendengar hal tersebut, raja
Mengwi pun ikut turun tangan menasehati I Gusti Ngurah Putu Bija
Bun, tetapi tidak dihiraukan juga. Perang tak dapat dihindari, pasukan
I Gusti Ngurah Bun dengan pasukan I Gusti Ngurah Putu Bija Bun
akhirnya berhadap-hadapan. Saat berhadap-hadapan di medan
perang itulah, I Gusti Ngurah Putu Bija Bun tersadar bahwa yang
sedang dihadapinya adalah ayah kandungnya sendiri. Saat itu juga I
Gusti Ngurah Putu Bija Bun mohon maaf pada ayahnya atas kesalahan
yang telah dibuatnya. Maka perang antara anak dan ayah itu urung
terjadi. Karena dalam peperangan itu I Gusti Ngurah Bija Bun
bermaksud membunuh anaknya (dalam bahasa Bali disebut Jaga
Kasedayang/Kapatiang) maka dari kata “Jdaga Kepatiang” itulah
kemudian menjadilah “Jagapati” yang sampai sekarang menjadi nama
Desa Jagapati.
5. Desa Mekar Bhuana, Desa Adat Sigaran

I Made Sabo (58 tahun), Bandesa Adat Sigaran menceritakan
bahwa sejarah Desa ini berawal dari jurang (pangkung) atau sungai
(tukad) yang membelah desa. Kata Sigaran yang digunakan sebagai
nama Desa, diambil dari cerita tentang batu yang retak. Ciri khas yang
ada di tempat ini adalah adanya Alas Pala yang disucikan oleh
penduduk karena di tempat itu terdapat sumber mata air yang
biasanya digunakan sebagai obat pamelikan.

6. Desa Taman, Desa Adat Batubayan

[ Made Konda (61 tahun) Bandesa Adat Batubayan menceritakan
bahwa desa ini merupakan pecahan dari Desa Taman. Pemecahan itu
dilakukan pada tahun 1931, kemudian dilanjutkan dengan
mendirikan Kahyangan Tiga di desa ini, sehingga dapat dijumpai Desa
Adat Batubayan seperti sekarang ini. Di tempat ini juga terdapat tradisi
mempersembahkan rangkaian bunga setiap Paing Kuningan. Di tempat
ini juga terdapat tradisi berupa tradisi Centing. Ada juga cerita berupa
mitos bahwa pengantin tidak boleh melewati Pura Penataran, dan

cerita mengenai Pura Pakerisan.

43 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



7. Banjar Kauh, Desa Adat Getasan

I Gede Darma (60 tahun), Bandesa Adat Getasan menceritakan
mengenai sejarah Desa Getasan sebagai berikut. Dikisahkan dahulu
ada seorang raja di Ubud yang bernama I Gusti Ngurah Sampalan
Sakti. Beliau mempunyai seorang adik yang bernama [ Gusti Ngurah
Ubud. Karena dalam satu kerajaan ada dua orang pangeran, peluang
untuk terjadinya perebutan kekuasaan sangat besar. Karena itulah,
demi menghindari terjadinya perebutan tahta, maka I Gusti Ngurah
Ubud mengalah dan pergi dari Puri. Beliau pergi dengan satu
permintaan kepada kakaknya, yakni agar diberikan seratus orang
prajurit atau pengikut untuk diajak pergi. Setelah permintaannya
dipenuhi, lalu I Gusti Ngurah Ubud memulai perjalanan ke arah barat
dari Ubud. Di sana beliau turun menuju penyeberangan yang disebut
Sungai Ayung. Setelah menyebrangi sungai Ayung tibalah I Gusti
Ngurah Ubud di Karang Dalem, tepatnya di Bongkasa Pertiwi. Di sana
mereka menginap selama semalam. Malam itu I Gusti Ngurah Ubud
dan seratus pengikutnya merasa tidak nyaman berada di sana.
Sehingga pada akhirnya mereka melanjutkan perjalanan ke arah utara
dan kemudian tembus di Desa Carangsari. Setelah itu, mereka
melanjutkan perjalanan ke utara melewati Desa Klutug dan akhirnya
tiba di sebuah hutan. Di hutan ini banyak tumbuh pohon mangga
pakel (mangga yang banyak berisi getah), sehingga tempat itu disebut
dengan hutan pakel. Karena lelah, maka I Gusti Ngurah Ubud dan
seluruh pengikutnya bermalam di hutan tersebut. Keesokan paginya, I
Gusti Ngurah Ubud terbangun dari tidur, seolah-olah beliau
mendapatkan sesuatu di hutan tersebut. Kemudian berliau bertanya
kepada pengikutnya “Kenapa saya seperti merasakan mendapatkan
rasa nyaman di daerah ini?”, setelah bertanya dibuatlah sebuah
keputusan untuk mendirikan perkampungan di hutan tersebut.
Mulailah dibangun pondok-pondok untuk tempat tinggal prajurit dan
dibuat sebuah Jeroan Getas (tempat tinggal I Gusti Ngurah Ubud) yang
sekarang. Karena memiliki beberapa keturunan, maka tempat beliau

itu dibagi menjadi beberapa bagian dan disebut Jeroan Tegeh, Jeroan

44 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Tengah dan Jeroan Kaja. Karena di hutan itu ada banyak pohon pakel
yang tumbuh dan berisi banyak getah, maka dibuatlah nama Getas
yang berarti getah. Kata getah itu kemudian mendapat akhiran -an
yang menunjukkan tempat, sehingga kemudian dinamakan Getasan.
Di daerah ini banyak ditemukan peninggalan-peninggalan
berupa Lingga dan arca lainnya. Selain itu di daerah ini juga terdapat
cerita tentang benda berupa gelang yang besar, yang ditemukan di
beberapa tempat di desa Getasan, yang berhubungan dengan Pura
Gelang Agung.
8. Desa Mekar Bhuana, Desa Adat Tingas
I Ketut Astawa (54 tahun), Bandesa Adat Tingas menceritakan
desa ini dulunya adalah hutan bambu (alas tiing) sehingga disebut tiing
nges (banyak bambu’). Dari kata tiing nges itulah kemudian berubah
menjadi Tingas. Dahulunya tempat tersebut pangempon-nya hanya 12
orang. Itu pun karena keturunan Gusti Ngurah dari Penatih yang
datang ke tempata tersebut. Tiing atau bambu itu kemudian dibabat
dan dijadikan tempat tinggal. Gusti Ngurah dari Penatih lalu menetap
di sini dengan pangayah-nya, lalu dibentuklah banjar kecil. Dulu
sebelum ada Pura, di tempat ini hanya ada meragjan saja, sampai pada
akhirnya mulai ada perkembangan, dan mereka membuat Pura Desa,
Setra, Mrajapati, serta Pura Dalem.
9. Desa Bongkasa, Desa Adat Kutaraga
I Gusti Ngurah Oka Arsajaya (64 tahun), Bandesa Adat Kutaraga,
menceritakan bahwa sejarah desa ini berawal dari ketika Desa Punggul
meminta wilayah ke Puri Bayuning. Permintaan itu dikabulkan,
sehingga setelah diberikan wilayah, para tetua-tetua (pengelingsir)
Desa mulai membangun pemukiman dengan meratakan hutan
Bongkasa.
10. Desa Bongkasa, Desa Adat Bongkasa
Ida Bagus Gede Sujia (48 tahun), Bandesa Adat Bongkasa,
menceritakan bahwa Desa ini termasuk ke dalam Desa rarudan atau
pelarian dari berbagai daerah dan menjadi pemukiman pada tahun

1825 Saka.

45 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



11. Desa Adat Sedang

I Gusti Ngurah Jaya Putra (52 tahun), Bandesa Adat Sedang,
menceritakan bahwa dalam Babad Mengw:i disebutkan lingkungan
Desa Adat Sedang sebelumnya bernama Desa Bun yang diperintah oleh
I Gusti Ngurah Bun, yang pada masa itu menjadi wilayah kekuasaan
Kerajaan Mangupura. Kerajaan Mangupura yang sekarang dikenal
dengan nama Mengwi, saat itu diperintah oleh Ida Cokorda Agung
Mayun. Pada suatu kesempatan. Ida Cokorda Agung Mayun
mengadakan kunjungan ke Desa Lambing. Di Desa itu. Ida Cokorda
mendengar selentingan berita bahwa penguasa tunggal Desa Bun yaitu
I Gusti Ngurah Bun berniat melepaskan diri dari kekuasaan kerajaan
Mengwi. Guna memastikan kebenaran berita tersebut, maka Ida
Cokorda memerintahkan I Gusti Ngurah Bun untuk menghadap
dirinya, yang saat itu berada di Desa Lambing. Lambing adalah sebuah
Desa yang letaknya di sebelah utara Desa Bun. I Gusti Ngurah Bun
menolak perintah Ida Cokorda. Penolakan bersebut membangkitkan
kemarahan Ida Cokorda. Akhirnya Ida Cokorda memutuskan untuk
menyerang Desa Bun. I Gusti Ngurah Bun ternyata telah siap
menghadapi serangan karena telah mendapatkan bala bantuan dari
Dalem Sukawati.

Terjadilah pertemputan sengit antara kedua belah pihak. I Gusti
Ngurah Bun berada di atas angin sehingga bisa mematahkan serangan
Kerajaan Mengwi. Ida Cokorda Agung Mayun pun gugur dalam
pertempuran tersebut. Mendengar berita naas itu, I Gusti Ngurah Made
Munggu, adik raja saat itu, memerintahkan Manca Sibang Serijati dan
Penarungan untuk mengadakan pertemuan kilat di Desa Lambing. Isi
instruksi dapat ditebak, yakni bersama-sama menyusun strategi
serangan balasan terhadap Desa Bun. Keesokan paginya, ketika fajar
menyingsing, serangan balasan dimulai. I Gusti Ngurah Kamasan,
Manca Sibang Srijati bersama Gusti Ngurah Jalantik dan Manca
Panarungan mengepung dari arah barat. Sementara pimpinan
tertinggi, yakni I Gusti Agung Made Munggu bersama I Gusti Made

Munang, menyerbu dari arah utara yakni dari Desa Bindu.

46 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Di wilayah ini juga terdapat Pancoran Nangga, yang biasanya
digunakan untuk mengobati penyakit cacar. Beji Pura Desa dibangun
di sumber mata air yang ditemukan di Sungai sebelah timur Pura
Dalem Desa Adat Sedang, yang dikenal dengan Temuku Batu. Sumber
mata airnya keluar dari tebing sisi timur Sungai tersebut. Sedangkan
Beji Pura Dalem dibangun di sebelah selatan Beji Pura Desa. Karena
pertimbangan medan yang cukup berat, maka ketika akan mendak
tirta ke sumber mata air di Beji Pura Desa, harus menyeberangi Sungai.
Dengan berbagai pertimbangan dan atas putusan Parum Krama Desa
maka Beji Pura Desa disatukan dengan Beji Pura Dalem, sehingga
otomatis saat ini sumber mata air dari Beji Pura Desa Nyaris di
lupakan. Karena sudah disatukan dengan beji Pura Dalem, bila ada
upacara di Pura Desa, maka mendak tirta dan ngiring lda Bhatara
masucian sekaligus ke Pura Beji Desa Dalem saat ini. Sementra itu,
piodalan di Pura Beji Desa Dalem bersamaan dengan piodalan di Pura
Dalem Desa Adat Sedang yang jatuh pada hari Buda Kliwon Pahang.

12. Sibang Kaja

Ida Bagus Gede Mambal (62 tahun), Penasehat Listibya
Kabupaten Badung beliau menceritakan bahwa dahulu Raja Lambing,
selalu melihat kawasan ini berwarna merah seperti warna bunga
kembang sepatu (pucuk). Karena peristiwa itulah, maka daerah
tersebut dinamakan Sabran Rakta Utara. Nama itu di dalam bahasa
Bali, disebut sai-sai bang yang berarti setiap saat berwarna merah.
Berkat cerita ini pula, Kusuma Rakta (bunga merah) menjadi maskot
Desa.

13. Sibang Gede

I Nyoman Surianta (42 tahun), Bandesa Adat Sibang Gede,
menceritakan bahwa Srijati Pura Dalem dulunya adalah kahyangan
tiga yang merupakan bagian dari Kerajaan Mengwi. Kerajaan Mengwi
pada suatu ketika kalah perang, menyimpan berbagai macam benda
milik raja di tempat ini. Semenjak saat itu, tempat ini lalu dinamakan
Sibanggede. Karena itu dapat diketahui bahwa Desa Sibang Gede

dahulunya bernama Desa Srijati.

47 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Di daerah ini juga terdapat kreteg tua, yakni sejenis jembatan.
Kreteg tersebut dibangun atas perjanjian antara Patih Sibanggede dan
Patih Sibangkaja. Keduanya berjanji akan memberi akses ke desa lain
yaitu Darmasaba. Hal itu dicatat di dalam prasasti yang berjumlah 13
dan ditemukan pada tahun 1954. Kreteg itu dibuat dengan jnana yang
tinggi oleh arsitek I Gusti Ngurah Mambal. Caranya adalah dengan
menyoretkan pamor (kapur) di batu padas. Saat batu padas itu dicoret,
maka batu padas itu akan berjalan sehingga membentuk jembatan
(kreteg), peristiwa itu konon terjadi pada abad ke-13.

Pada saat pembuatan jembatan terdapat caratan, yakni tempat
air minum yang terbuat dari tanah liat. Caratan itu diikat di pohon
jaka dan menurut masyarakat bisa terlihat, bisa tidak. Caratan
tersebut berisi air yang konon tidak pernah habis. Menurut cerita yang
berkembang di masyarakat, konon masyarakat atau tukang yang
membuat jembatan tersebut mendapatkan air minum dari caratan
tersebut. Bila mereka haus, mereka langsung menuangkan air dari
dalam caratan tersebut.

Di jembatan tersebut juga terdapat 1 batu yang sangat licin dan
bersih. Batu tersebut disebut batu belig, yang berarti batu licin. Batu
belig tersebut berada di bawah jembatan, sehingga masyarakat tidak
ada yang pernah kesana. Sampai saat ini, batu belig tersebut masih
bersih dan licin. Menurut masyarakat setempat batu belig ini dipercaya
sebagai tempat bagi orang-orang yang sudah meninggal untuk
membersihkan kukunya. Itulah sebabnya batu ini selalu bersih.
Berkenaan dengan batu belig ini, konon pada suatu ketika ada orang
yang memancing di dekatnya lalu menghilang. Masyarakat
mempercayai batu belig ini dapat mengembalikan orang yang hilang,
sekalipun orang itu ditemukan dalam kondisi yang sudah tidak
bernyawa (meninggal). Masyarakat percaya bahwa mereka harus
memberikan sesgjen di daerah tukad (sungai) atau jembatan tersebut,
karena mereka percaya bahwa daerah jembatan itu memiliki nuansa
magis yang pekat. Bahkan menurut cerita dari masyarakat, pada suatu

ketika terdapat paranormal yang ingin mencari orang hilang. Tetapi

48 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



paranormal tersebut melihat bahwa orang yang hilang tersebut sudah
menikah di bawah jembatan tersebut.
14. Desa Blahkiuh, Desa Adat Pikah

I Made Sila Adnyana (55 tahun) adalah Bandesa Adat Pikah,
beliau menceritakan bahwa terdapat seseorang yang datang ke tempat
dan menetap. Orang tersebut datang dengan membawa panca datu
sebanyak 30 orang. Sedangkan menurut beliau kata Pikah yang
kemudian menjadi nama Desa berasal dari kata pikukuh yang berarti
keyakinan.

15. Desa Sulangai

Ida Bagus Nata Manuaba (64 tahun) Bandesa Adat Sulangai
menceritakan bahwa terdapat seseorang yang berasal dari kaum
brahmana dari Carangsari yang bernama Ida Bagus Nyoman Gede.
Beliau dahulunya adalah seorang patih. Beliau dahulu pernah diutus
untuk membuat perbatasan antara Kerajaan Bangli dan Badung.
Karena itulah beliau tinggal dan tidur di Sandakan. Saat tidur, beliau
mendapat bisikan dari leluhur karena ia akan melakukan perang dan
diberikan 3 pilihan. Pilihan pertama, apakah ingin menang dengan
keadaan musuh hancur sedangkan pasukannya utuh? Pilihan kedua,
apakah ingin menang dalam keadaan pasukannya dan pasukan
musuh hancur? Atau pilihan ketiga, yakni menang dalam keadaan
pasukannya dan pasukan musuh utuh. Patih itu memilih pilihan
ketiga, yakni menang dalam keadaan sama-sama utuh. Namun atas
pilihan itu, ia diberikan sebuah syarat. Syaratnya adalah setelah
pulang dari berperang, ia harus kembali ke asal dan menetap di Petang,
tepatnya di daerah Sandakan.

Singkat cerita, sang Patih pergi ke Bangli dan bertemu di daerah
Catur. Daerah tersebut merupakan perbatasan Badung dan Bangli.
Saat bertemu, patih dari Bangli dan Carangsari memperkenalkan diri
masing-masing dan langsung menyatakan perdamaian dan saling
berpelukan. Patih Bangli berkata, “Untuk apa kita berperang, lebih
baik kita tentukan perbatasan itu secara kekeluargaan dan

mengizinkan Patih Carangsari untuk menentukan perbatasan yang

49 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diinginkan.” Karena itu, akhirnya ditetapkan perbatasan antara Lawak
dan Mungsengan. Berkat peristiwa yang melegakan itu, mereka
melakukan perayaan kemenangan di batas selatan yaitu di daerah
Lawak. Karena sudah damai, mereka juga sepakat untuk saling
bertukar panjak (rakyat). Sehingga ada panjak Bangli yang diam di
Mungsengan, sementara ada juga panjak Petang yang tinggal di Catur.
Setelah pulang, Patih dari Carangsari akhirnya kembali lagi dan
menepati janjinya dengan menetap di Sandakan. Sedangkan di Puri
Carangsari masih ada saudara perempuannya yang menjadi penerus.
Patih Carangsari berpindah ke Sandakan membawa keris Ciung
Wanara dan disimpan di Puri Sandakan sampai saat ini. Cerita ini
sudah terbukti kebenarannya dan keturunannya masih ada sampai
saat ini.

Selain mengenai wilayah Sandakan secara keseluruhan, Ida
Bagus Nata Manuaba juga menceritakan tentang Pura Tamansari yang
merupakan tempat bersemedi. Berkenaan dengan Pura ini, informan
menceritakan bahwa setiap perempuan dari Sandakan yang akan
menikah harus mapamit (mohon undur diri) di Pura Tamansari. Hal itu
dilakukan karena masyarakat yakin bahwa Pura ini adalah Pura
pertama yang menyebarkan penerus-penerus. Termasuk para pemuda
dan pemudi agar hidupnya tenteram. la juga menambahkan bahwa
ada beberapa kejadian terdahulu, bila seseorang tidak mapamit di sana
maka akan terkena musibah seperti perceraian, atau tidak diberikan
keturunan.

Di wilayah ini juga terdapat hal menarik lainnya selain persoalan
cerita lisan, yakni tradisi Tarian Baris yang tidak memakai baju dan
menggunakan perhiasan berupa makanan seperti urutan dan sate.
Selain itu, juga ada mitos tentang gong yang turun dari langit namun
kebenarannya tidak ditemukan.

16. Desa Abiansemal, Desa Adat Gerih

I Made Sugiarta, S.Sos (49 tahun) Bandesa Adat Gerih,

menceritakan bahwa di Desa Gerih dahulunya ada seseorang yang

bernama Pangeran Sukahat. Beliaulah yang dahulunya konon

50 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



memerintah di Desa Gerih. Menurut informan, kata Gerih tersebut
berasal dari kata grh yang berarti rumah. Karena wilayah ini juga
dihuni oleh dua kelompok yakni pejabat dan brahmana, maka wilayah
ini kemudian dinamakan graha. Kata grh itu pula yang kemudian
menjadi kata griya. Sementara itu, informan menyatakan bahwa ciri
khas Desa Gerih adalah mempunyai Taman Beji yang jumlah
pancurannya ada 9. Taman Beji ini bernama Pura Taman Langse.
17. Desa Dauh Yeh Cani, Desa Adat Abiansemal

I Wayan Sukarma (58 tahun) Bandesa Adat Abiansemal,
menceritakan bahwa dahulu di wilayah Desa Adat Abiansemal yang
sekarang adalah tempat kosong. Saat itu datanglah seorang brahmana
(pendeta) yang tinggal di wilayah tersebut dan tempat tinggalnya
dinamakan Griya Tegeh. Sementara, pada jaman dulu, nama desa ini
adalah Desa Lingga Purna. Lingga berarti tempat, sedangkan Purna
berarti sempurna. Di tempat ini dahulunya adalah hutan. Saat
hutannya di babat, banyak tupai yang berloncatan ke sana ke mari.
Tupai dalam bahasa Bali disebut semal, dan atas peristiwa itu nama
desa ini menjadi Abiansemal.

18. Desa Punggul, Desa Adat Punggul

I Gusti Ngurah Sukarta (90 tahun), Panglingsir Puri yang ada di
Desa Adat Punggul. Beliau menceritakan tentang seorang tokoh
sejarah bernama I Gusti Ngurah Made Dawuh. I Gusti Ngurah Made
Dawuh pada suatu ketika meninggalkan wilayahnya, dan melanjutkan
perjalanan ke arah selatan, sampai di wilayah Sebali. Namun karena
kurang tertarik, akhirnya belau kembali ke utara dan mendapatkan
tempat baik untuk membangun tempat tinggal. Hal ini diketahui oleh
Raja Mengwi dan oleh raja direstui. Di tempat itulah kemudian
dibangun sebuah desa yang diberi nama Desa Punggul. Desa Punggul
berasal dari kata punggel yang berarti potong. Hal itu akibat dari
peristiwa pemberian wilayah dari Raja Mengwi. Raja pada awalnya
memberikan wilayah ke utara sampai Palak Samuan. Namun oleh I
Gusti Ngurah Made Dawuh, dengan tidak mengurangi rasa hormat

kepada Raja Mengwi, pemberian Raja tidak seluruhnya diambil.

51 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Namun dipotong (kapunggel) di perbatasan Desa Selat. Bagian
potongan wilayah yang ditempati itulah yang kemudian disebut dengan
Desa Punggul. Selang waktu berjalan, pengucapan “E” berubah
menjadi “U”, sehingga kata punggel berubah menjadi punggul. Di desa
ini juga terdapat kepercayaan, mayat dilarang melewati perempatan

agung yang bertempat di depan Pura Desa Punggul.

19. Desa Selat, Desa Adat Selat

I Made Tirtayasa (54 tahun), Pamangku Pura Puseh Desa Adat
Selat, menceritakan mengenai sebuah Barong Landung yang kini ada
di Desanya. Konon dahulu Barong Landung yang ada di Desa ini
dimiliki oleh salah seorang masyarakat secara pribadi. Namun orang
tersebut, tidak sanggup menampungnya karena perawatannya yang
sangat sulit. Sehingga ia mendiamkan Barong tersebut. Akibatnya, ada
penyakit yang timbul di masyarakat. Pada akhirnya masyarakat
memutuskan untuk me-linggih-kan (menstanakan) Barong tersebut di

Pura Desa.

20. Desa Adat Jempanang

Nyoman Artawan (41 tahun), Kelian Adat Jempanang,
menceritakan bahwa awal nama Desa Jempanang ini adalah Jempana.
Namun agar tidak sama dengan nama alat untuk menggotong pratima
Pura, maka kata jempana itu ditambahi akhiran -ng sehingga menjadi
jempanang. Di desa Adat Jempanang, berkembang sebuah cerita
bahwa di Pura Puseh Desa Adat Jempanang tidak boleh menggunakan
daging babi untuk upakara. Sayangnya belum diketahui penyebab dari
adanya cerita itu, namun karena sudah diwariskan secara turun
temurun oleh masyarakat, maka hal itu masih tetap dilanjutkan

sampai sekarang.

21. Desa Adat Bon

I Wayan Yudana (53 tahun) Keliat Adat, menceritakan bahwa di
Desa Adat Bon berkembang cerita bahwa orang hamil tidak boleh
masuk areal Pura Puseh. Hal itu terjadi karena masyarakat meyakini
jika orang hamil masuk areal pura tersebut akan keguguran. Cerita itu

masih dipercayai oleh masyarakat setempat sampai saat ini.

52 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



22. Desa Getasan

Made Suarna (51 tahun), Pangempon Pura Pucak Sari,
menceritakan bahwa sejarah terbentuknya Pura Pucak Sari berawal
sejak penjajahan Jepang. Ketika itu masyarakat setempat bersumpah,
jika mereka tidak ditemukan pada saat bersembunyi di sebuah gua di
dekat areal Pura sekarang, maka mereka akan membangun Pura di
sana. Nyatanya, persembunyian masyarakat itu tidak diketahui oleh
para penjajah dan akhirnya masyarakat setempat benar-benar
membangun Pura di tempat persembunyian itu. Pura itu kini dikenal
dengan sebutan Pura Pucak Sari yang terletak di Desa Getasan. Pura
Pucak Sari dulu bernama Pura Pucak Buung. Buung adalah bahasa
Bali yang berarti tidak jadi. Konon disebut demikian, karena bukit itu
gagal dibangun oleh seekor babi hutan. Babi hutan itu gagal karena
digagalkan oleh peternak bebek. Lalu babi hutan itu lari dan
terbentuklah bukit yang tidak jadi, akhirnya nama bukit itu diganti

dengan sebutan Pucak Sari saat diadakanlah pujawali di Pura ini.

23. Desa Selat

Anak Agung Gede Anom seorang angga puri, dan menceritakan
bahwa penduduk Desa Selat dahulunya mendiami wilayah Desa
Gerana yang terletak di Barat Laut Desa Selat. Kemudian di tahun
1890 terjadi peralihan kekuasaan, dimana seluruh wilayah Mengwi
sudah dikuasai oleh Kerajaan Badung yang berpusat di Denpasar.
Desa Adat Selat dan Desa Adat Gerana yang termasuk Desa Blahkiuh,
diserahkan kepada Raja Carangsari yang merupakan saudara Raja
Mengwi. Raja Carangsari pada saat itu adalah I Gusti Agung Nyoman
Kaler (1890-1892). Setelah terjadi perdamaian antara kerajaan Mengwi
dan Kerajaan Badung maka terjadilah kesepakatan untuk
menyepakati batas-batas wilayah. Saat itu diputuskanlah bahwa
wilayah Carangsari dikuasai oleh Kerajaan Badung. Wilayah-wilayah
yang dulunya pernah diserahkan ke Carangsari kemudian
dikembalikan ke kekuasan Mengwi dan di bawah kekuasan Raja
Abiansemal. Untuk memperjelas wilayah kekuasaan dan mengetahui

kesetiaan penduduknya, maka pada tahun 1901 diadakan pertukaran

53 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



penduduk. Penduduk yang berada di wilayah kekuasaan Mengwi
dipindahkan ke Bagian Timur, karena kerajaan Mengwi tunduk ke
kerajaan Klungkung. Sedangkan penduduk yang wilayahnya sudah
dikuasai oleh Kerajaan Badung dipindahkan ke sebelah Barat.
Penduduk Desa Selat yang dulunya ada di Desa Adat Gerana
dipindahkan ke bagian Timur. Hal itu dilakukan karena dahulunya
mereka lebih condong ke kerajaan Klungkung.

Puri Selat terdiri dari tiga Puri yaitu Puri Dangin (paling tua), Puri
Dauh (terletak di jaba Pura Alas Angker) dan Puri Sangeh di Desa Adat
Sangeh. Ketiga Puri ini termasuk keluarga besar Puri Mengwi. Secara
arsitektur Puri Selat Dauh termasuk masih lestari dan tidak banyak
berubah. Puri ini terdiri dari tiga bagian, yakni wilayah publik (jaba
sisi), semi publik (jaba tengah), dan privat (jeroan). Selain itu, Puri juga
memiliki tempat permandian yang bernama Taman Sudamala. Taman
ini berada di barat Puri. Tempat tersebut juga menjadi tempat
permandian dan tempat air minum warga desa. Di sana juga ada tiga
patung bidadari yang berfungsi sebagai pancuran.

24. Desa Adat Pangsan

Ida Bagus Gede Surya Darma (40 tahun) Bandesa Adat Pangsan,
menceritakan bahwa sejarah Desa Pangsan berhubungan dengan
nama desa ini yaitu Desa Pangsan. Di Desa Pangsan terdapat kepingan
Prasasti yang terletak di Pura Penataran Agung, namun kepingan
prasasti tersebut tidak dipegang oleh Desa.

Diceritakan pada zaman dahulu kala, pada zaman kerajaan
(zaman perang) dikisahkan bahwa masyarakat Pangsan diberikan
wilayah oleh Kerajaan Carangsari. Karena itu, wilayah ini juga erat
kaitannya dengan Kerajaan Carangsari. Menurut Ida Bagus Gede
Surya Darma, konon pada zaman dahulu, desa ini disebut sebagai desa
“Pangesahan”. Ada juga yang menyebutnya sebagai “Pang San”. Selain
itu, ada juga informasi yang diberikan oleh tetua-tetua kami pada
zaman dulu, bahwa di Desa Pangsan terdapat prasasti yang tertinggal

pada saat kerajaan Mengwi mengadakan parum di Nungnung.

54 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Selain itu, informan juga menginformasikan bahwa ada
kemungkinan dahulunya Pangsan berada di bawah kekuasaan
Mengwi, setelah itu beralih menjadi di bawah kekuasaan Carangsari.
Memang secara kenyataan, sampai saat ini memang dalam beberapa
aktivitas masyarakat cenderung ke Puri Carangsari. Hal itu karena
laba desa, laba banjar, semua itu pemberian dari Puri Carangsari. Hal
itu pun memang sudah turun-termurun diterima oleh masyarakat, dan

dilanjutkan dari generasi ke generasi.

25. Desa Pelaga, Desa Adat Tiyingan

I Nyoman Ngabdi Yasa (51 tahun), Bandesa Adat Tiyingan
menceritakan bahwa sejarah masyarakat Tiyingan dahulu merupakan
pendatang dari Desa Kutuh Bangli, yang posisinya berada di atas
wilayah Tejakula. Lokasi ini letaknya lebih condong ke Singaraja,
namun termasuk wilayah Bangli. Leluhur Desa Tiyingan,
sesungguhnya berasal dari Bangli. Terdapat sebuah cerita bahwa
penduduk Kutuh konon adalah orang-orang kebal. Karena itu pasukan
Buleleng tidak bisa menggempurnya. Akibatnya, mereka sampai minta
bantuan ke Bangli dan akhirnya menjadi bagian wilayah Bangli.
Beberapa masyarakat Kutuh mengungsi ke Tiyingan yang saat itu
masih hutan belantara. Mereka hanya membawa bekal kelapa dan
tebu. Selanjutnya mereka beristirahat di lokasi Pura Puseh saat ini.
Saat membuka bekalnya, di dalam kelapa yang mereka bawa ternyata
terdapat nasi. Karena itu mereka beranggapan bahwa di tempat itulah
mereka harus berhenti. Mereka menganggap di tempat itulah takdir
kehidupan mereka. Selanjutnya ada yang menancapkan tongkat yang
dibawa. Lokasi tongkat itu ditancapkan, saat ini terdapat tiying atau
bambu sudamala. Tiying sudamala itu yang kemudian menjadi sengker
atau pagar dari Pura Puseh. Sampai saat ini, kisah tersebut dipercaya
sebagai awal mula adanya Desa Tiyingan. Jadi Desa tersebut disebut
Desa Tiyingan karena berasal dari bambu yang ditancapkan oleh

leluhur itu.

55 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



26. Cerita Rakyat di Desa Adat Bindu

Berdasarkan keterangan Jero Bandesa, I Gusti Ketut Mudiana,
S.Ag., M.Ag., Desa Adat Bindu dahulu merupakan daerah yang berada
di bawah kekuasaan Kerajaan Mengwi. Atas dasar tersebut, Kerajaan
Mengwi menempatkan seorang punggawa bernama Agung Mayun Sakti
di Desa Bindu. Daerah tersebut awalnya dikuasai oleh seseorang
bernama Ngurah Bun yang menolak tunduk kepada Kerajaan Mengwi
melalui Agung Mayun Sakti. Oleh karena itu, perang tanding pun tidak
terelakkan yang mengambil tempat di kawasan Carik Krasan, dekat
Desa Sedang. Akhirnya, Agung Mayun Sakti dikalahkan oleh Ngurah
Bun, dan meninggal di Desa Adat Lambing.

Sepeninggal Agung Mayun Sakti, diutuslah adiknya yang
bernama Cokorda Munggu oleh Kerajaan Mengwi. Akhirnya, Ngurah
Bun dapat dikalahkan dan tewas dalam pertempuran. Daerah tempat
meninggalnya tersebut kemudian dinamakan Bunantaka, yang
kemudian berubah menjadi Angantaka. Sepeninggal Ngurah Bun, lalu
Cokorda Munggu mulai menata Desa Bindu dengan mendirikan
beberapa Pura Kahyangan, Pura Jenggala (di utara), Pura Dalem Puri
(di timur), Pura Dalem Gede (di barat), Pura Dalem Kebon (di selatan)
dan Puran Pangulun Desa (di tengah atau di balai banjar), dan Agung
Mayun Sakti dibuatkan sebuah candi penghormatan yang disebut
Pelinggih Ratu Hyang di Pura Dalem Gede, Desa Adat Bindu, yang
sampai sekarang menjadi tempat pemujaan khusus kepada beliau.
Selain itu, di sebuah area persawahan bernama Munduk Gebang di
belakang Desa Adat Bindu sebelah barat terdapat sebuah gundukan
yang ditengarai sebagai makam Agung Mayun Sakti. Di sebelah utara
gundukan tersebut sebuah kawasan hutan seluas 1 hektar bernama
Banjar Makebang yang diyakini masyarakat sebagai tempat tinggal
para prajurit beliau yang sudah wafat. Hingga sekarang kawasan
hutan tersebut masih lestari yang dikelilingi area persawahan

menghijau yang luas.

56 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4.1.4 Pantun (Peparikan, Cecimpedan)

Tinggen (1988) dalam bukunya berjudul Aneka Rupa Paribasa Bali
menyebutkan paribasa Bali merupakan salah satu aspek dari wujud
kebudayaan Bali, yang mengandung nilai-nilai luhur serta berpengaruh bagi
pandangan hidup masyarakat pendukungnya. Paribasa Bali terdiri dari 13
jenis yaitu: cecimpedan, bebladbadan, raos ngempelin, sesawangan,
sesimbing, sloka, sesenggakan, sesonggan, sesapan, wewangsalan,
peparikan, tetingkesan, sesawen. Ungkapan tradisional Bali (paribasa Bali)
merupakan gaya bahasa yang digunakan dalam bersanda gurau yang dapat
memberikan efek bagi orang yang mendengarnya. Ungkapan ini dapat
dibedakan menjadi 16 jenis di antaranya: sesenggakan, sesongan,
sesawangan, sloka, papindan, sesemon, wewangsalan, peparikan,
cecangkitan, raos ngempelin, sesimbing, cecangkriman, cecimpedan,
bebladbadan, sesapan tetingkesan.

Berdasarkan observasi yang telah dilakukan pada bagian Pantun ini,
masyarakat lebih mengenal jenis cecimpedan yakni tebak-tebakan.
Cecimpedan asal katanya cimped direduplikasi (didwipurwakan) menjadi
cecimped, dan mendapat akhiran (Pengiring) —an menjadi Cecimpedan artinya
terka-terkaan yang juga umum disebut teka-teki gunanya untuk mengasah
otak. Cecimpedan yang dipakai dalam nyanyian biasanya disebut
cecangkriman. Cecangkriman ini tidak lain merupakan syair teka-teki. Yang
pada umumnya memakai tembang pucung (Tinggen, 1988). Beberapa jenis
tebak-tebakan yang masih dikenal oleh masyarakat ialah: “apa anak cenik
ngemu getih?”; “Apa kerek-kerek ngejohang?”; “Apa anak cenik malaib ngaba
jaum?”; “Apa donné amun pedangé buahné amun guungané?”; “Apa anak
cenik maid kancing?”; “Apa anak cerik matapel?”

Selain cecimpedan, dikenal juga paribasa lainnya yakni bebladbadan.
Bebladbadan kata dasarnya dari badbad mendapat sisipan —el dan akhiran —
an menjadi beladbadan dan kemudian karena pengaruh pengucapan lalu
menjadi bebladbadan. Babad artinya ulur dan bebladbadan artinya
pemuluran atau perpanjangan. Jadi bebladbadan adalah suatu kalimat yang
dimulurkan atau diperpanjang sehingga dapat melukiskan apa yang

dimaksud oleh si pembicara. Bebladbadan terdiri dari tiga untai yaitu:

57 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kalimat petama (giing/bantang); kalimat kedua (arti sujati); kalimat ketiga
(merupakan arti paribasa/kias) yang didapat dari mengambil persamaan
bunyi (sajak) daripada kalimat kedua dan bila perlu diberi imbuhan.
Beberapa bebladbadan yang dikenal di dua kecamatan ini yakni: “makamen

di sunduk”, “madon jaka”, “makunyit di alas”, “idupe sakadi batun buluan”,

“mawayang gadang”.

4.2. Pemetaan Manuskrip di Kecamatan Petang dan Abiansemal

adaiapr

7 Mo
Qo
Qo
O Lont
o
o
o
v}
o
o
o
o
o
o
o
o
o
o
o
o
o
Q

Gambar 4.3 Pemetaan Manuskrip

Adapun yang dimaksudkan sebagai manuskrip di dalam penelitian ini
adalah lontar, prasasti dan purana. Di dalam penelitian ini, ketiganya
dibedakan berdasarkan bahan naskah serta metode penulisan. Dari segi
bahan, naskah lontar berbahan daun ental, prasasti berbahan tembaga,
sedangkan purana berbahan kertas. Ketiganya juga dibedakan berdasarkan
bagaimana caranya ditulis. Lontar ditulis dengan cara digores, prasasti
dengan cara dipahat, sedangkan purana ditulis dengan cara diketik. Oleh
sebab itu, definisi ketiganya di dalam penelitian ini, tidak mengikuti definisi
yang telah umum digunakan oleh para peneliti di bidang filologi dan epigrafi.
Pendefinisian wulang ini dilakukan dalam rangka mempermudah
pengklasifikasian manuskrip sebagai salah satu di antara sepuluh objek
pemajuan kebudayaan. Istilah manuskrip yang digunakan di sini pun
sesungguhnya tidak sama dengan istilah manuskrip yang digunakan oleh

peneliti-peneliti manuskrip.

58 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Manuskrip sebagaimana namanya, berarti tulisan (script) manusia
(manu). Dengan demikian, naskah-naskah yang dihasilkan dengan metode
tik atau ketik, sesungguhnya tidak dapat digolongkan sebagai manuskrip.
Namun, sebagaimana dalam kasus istilah lontar, prasasti dan purana yang
telah dijelaskan di depan, manuskrip juga didefinisikan secara berbeda,
yakni segala macam catatan yang berasal dari masa lampau. Oleh sebab itu
apapun bahannya, isian teksnya, bagaimanapun cara penulisannya, bila
dianggap mengandung catatan-catatan dari masa lampau, akan digolongkan
sebagai manuskrip. Re-definisi ini dilakukan untuk kepentingan klasifikasi
semata.

Pendefinisian tersebut bertujuan untuk menghindari kerancuan di
lapangan saat observasi dilakukan. Meskipun demikian, bukan berarti
definisi ini tidak akan menemui tantangan maupun permasalahan.
Permasalahan yang muncul adalah apabila di sebuah desa yang menjadi
objek observasi memiliki purana Pura yang ditulis dalam lontar, bukan hasil
ketikan. Secara klasifikasi bahan dan cara penulisan, naskah-naskah yang
seperti itu termasuk dalam golongan lontar karena ditulis pada daun ental
dengan cara digores. Maka definisi yang telah diajukan di depan,
mengharuskan naskah-naskah semacam itu dimasukkan ke dalam golongan
lontar. Masalahnya adalah naskah tersebut mengandung isian berupa
purana Pura, yakni cerita-cerita kuno. Oleh karena itu, pengecualian harus
dilakukan pada kasus tersebut. Apabila kasus seperti itu ditemukan, maka
naskah tersebut akan dimasukkan ke dalam klasifikasi purana sesuai
dengan isi teksnya. Hal ini penting dilakukan agar informasi yang dipetakan
dapat menggambarkan situasi sebaran manuskrip dengan lebih jelas karena
bertumpu pada isian teks. Karenanya, yang dimaksud sebagai purana dalam
penelitian ini adalah naskah-naskah yang mengandung cerita lama mengenai
Pura tertentu dalam media kertas maupun lontar, yang ditulis dengan cara
diketik maupun digores. Mengenai hal ini akan diperinci dalam deskripsi
lontar.

Selain purana, istilah lain yang berpeluang bias adalah prasasti.
Prasasti dalam ilmu epigrafi didefinisikan sebagai maklumat yang

dikeluarkan oleh raja. Namun dalam konteks tradisi di Bali belakangan, yang

59 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dimaksud prasasti adalah cerita mengenai keturunan-keturunan tertentu.
Dua hal ini sangat berbeda. Pada kenyataannya, memang ada silsilah
keluarga yang dikeluarkan oleh raja-raja pada era Bali Pertengahan, lengkap
dengan hak-hak serta kewajiban-kewajibannya, sehingga silsilah tersebut
dianggap sebagai ‘maklumat’. Di dalam ilmu filologi, teks-teks seperti silsilah
keluarga disebut sebagai babad, pamancangah, piagem, bhisama atau
pangeling-eling. Istilah-istilah tersebut sesungguhnya mencerminkan genre
dari masing-masing teks. Umumnya teks-teks sejenis ini ditulis di dalam
naskah lontar, sehingga dalam penelitian ini dimasukkan ke dalam
klasifikasi manuskrip berupa lontar. Karena penjelasannya akan
menyangkut pula hal-hal yang bersifat rinci, maka hal ini akan diterangkan
lebih detail pada bagian khusus mengenai lontar.

4.2.1 Lontar

Istilah lontar pada mulanya dipakai untuk menyebut media tulis yang
lazim digunakan pada masa lampau berupa daun ental. Daun ental sesuai
namanya berasal dari pohon ental atau siwalan (borasuss flabelliformis).
Lontar memang telah digunakan sebagai material tulis di sub-kepulauan
India dan di wilayah Asia Tenggara sejak abad ke-5 SM. Emmrich (2021)
mencatat beberapa wilayah di Asia dan Asia Tenggara yang pernah dan masih
menggunakan media ini sebagai media tulis sebelum kehadiran mesin cetak.
Menariknya, Emmrich tidak saja menunjukkan bagaimana lontar digunakan
secara luas, tetapi juga menerangkan penggunaan media lainnya yakni tanah
liat, serta metode cetak yang telah digunakan di wilayah-wilayah tersebut,
terutama dengan bukti-bukti materai tanah liat. Bukti tanah liat tersebut
sesungguhnya juga telah ditemukan di Indonesia, tidak terkecuali Bali,
sebagaimana dibuktikan dengan temuan artefak berupa materai tanah liat
yang mengandung mantra-mantra Buddha di situs Kalibukbuk, Pejeng,
maupun Pagulingan.

Meskipun lontarlah yang lebih dikenal sebagai media tulis, pada
kebudayaan Asia Tenggara juga mengenal daun gebang sebagai media tulis
lainnya. Kedua jenis daun ini sekilas nampak sama. Gunawan (2015)
menerangkan keduanya memang digunakan sebagai media tulis di wilayah

Indonesia. Budaya lontar di Bali telah berlangsung sejak masa Bali Kuno,

60 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dengan dikenalnya istilah ripta prasasti yang diidentikkan dengan prasasti
yang ditulis pada daun lontar. Istilah ini terdapat pada prasasti Sukawana
AIl halaman Illa-IlIb tahun 976 Saka (Suarbhawa, 2013; Rema dan Putra,
2018). Istilah serupa juga ditemukan dalam prasasti Kintamani kelompok V
halaman Ib-Ila, tahun 1122 Saka (Sunarya, 2015). Ditemukannya istilah
tersebut dalam prasasti Bali Kuno membuktikan bahwa budaya lontar telah
dikenal pada masa tersebut, bahkan digunakan untuk menuliskan dokumen
resmi kerajaan.

Sesungguhnya ada dua macam naskah yang berasal dari daun lontar
yaitu Tala dan Sritala (Tim, 1992). Tala adalah daun lontar yang tebal dan
sulit cara mengolahnya, dan tidak mampu menyerap tinta yang dituliskan
pada permukaannya. Sritala adalah daun lontar yang tipis, lentur, dan dapat
dilekukkan seperti halnya kertas. Di Bali sendiri daun ental juga dibedakan
menjadi dua jenis yaitu ental taluh dan ental blulang. Kedua jenis daun ental
itu dibedakan berdasarkan ketebalannya. Di Bali, naskah dalam bentuk
lontar dihargai sebagai candi pustaka yakni tempat suci yang dibangun
dengan kata-kata yang terpilih.

Esensi dari banyaknya lontar di Bali memiliki tiga tema utama (Agastia,
1987). Tiga tema tersebut adalah 1) Tema Jnana yaitu pengetahuan hakikat
yang diwujudkan menjadi lontar tattwa. Isinya didominasi oleh doktrin-
doktrin teologi filosofis, 2) Tema susila diwujudkan menjadi lontar sesana
dan niti, yang isinya didominasi oleh ajaran moral dan kepemimpinan, 3)
Tema rasa atau estetika religius diwujudkan dalam lontar seni dan lontar
religius magis (Sukayasa, 2003). Tentunya ketiga tema tersebut tidak serta-
merta dapat mewakili keseluruhan isi lontar, yang dalam hal ini adalah teks-
teks. Beberapa lontar seperti lontar babad, tidak mampu dimasukkan ke
dalam salah satu dari tiga golongan tema tersebut sebab lontar Babad tidak
dalam fungsinya sebagai doktrin teologis-filosofis, susila, maupun estetika
semata. Lontar babad memiliki tendensi sebagai catatan sejarah, terlepas
dari berbagai kepentingan yang mungkin menungganginya, semisal
kepentingan politik.

Putra (2014: 294) menyatakan bahwa naskah di Bali dikelompokkan

menjadi beberapa kategori besar sesuai isinya (teks), sebagaimana yang

61 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diungkapkan oleh Pigeud (1967). Adapun kategori tersebut seperti: (1) religion
and ethic, pustaka lontar seperti: a) Weda, Mantra, dan Puja, b) Kalpasastra,
¢) Tutur, d) Sasana, €) Niti; (2) History and Mythology, seperti pustaka lontar:
Babad, Pamancangah, Usana, Prasasti, dan Uwug/Rusak/Rereg; (3) Belles
Lettres, seperti pustaka Parwa, Kakawin, Kidung, Geguritan, Parikan, dan
Satua; dan (4) Science, Arts, Humanities, Law, Folklore, Customs, antara lain:
Usada, Prasi, Awig-Awig, Uar-Uar, Sima, Pipil, Urak, dan yang lainnya.
Kadjeng (1928) menggolongkannya menjadi beberapa pokok yaitu: (1) Weda
yang terdiri dari lontar Weda, Mantra, dan Kalpasastra; (2) Agama yang
terdiri dari Lontar Palakerta, Sasana, dan Niti; (3) Wariga yang terdiri dari
lontar Wariga, Tutur, Kanda, dan Usada; (4) Itihasa yang terdiri dari Lontar
Parwa, Kakawin, Kidung, dan Geguritan; (5) Babad yang terdiri dari lontar
Pamancangah, Usana, dan Uwug/ Rereg/ Rusak; dan (6) Tantri yang terdiri
dari lontar tantrik dan satua. Kemudian I Ketut Suwidja menambahkan
klasifikasi lontar lelampahan yang memuat lakon-lakon pertunjukan
kesenian gambuh, wayang, arja dan lain-lain. Robson (dalam Agastia, 1987),
menyatakan bahwa dalam sastra klasik di Indonesia terkandung suatu hal
yang sangat penting yaitu sebagai warisan rohani bangsa Indonesia.

Berdasarkan observasi yang telah dilakukan dan data dari para
Penyuluh Bahasa Bali yang bertugas di kecamatan Petang dan Abiansemal
diperoleh informasi mengenai sebaran lontar yang ada di dua kecamatan
tersebut. Data lontar dari Penyuluh Bahasa Bali, berasal dari data tahun
2019 sampai dengan 2023. Adapun sebaran lontar di dua kecamatan adalah
sebagai berikut.
A. Kecamatan Petang

Di Kecamatan Petang, terdapat beberapa lokasi yang sudah
teridentifikasi mengoleksi lontar. Beberapa dari lontar tersebut telah
diidentifikasi juga oleh Penyuluh Bahasa Bali. Berikut ini adalah beberapa
lokasi penyimpanan lontar tersebut:

1. Banjar Kauh, Desa Getasan
Menurut catatan yang dibuat oleh Penyuluh Bahasa Bali pada
tahun 2023, I Gde Dharma yang beralamat di Banjar Kauh, Desa

Getasan, Kecamatan Petang mengoleksi beberapa lontar warisan

62 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



keluarganya. Setelah diidentifikasi, diketahuilah sejumlah judul lontar
yang dikoleksi I Gde Dharma: Dasa Aksara, Tatwa Wisesa, Sangkul
Putih, Kaweruhan, Padewasan, Aji Kreket, Sikut Bale lan Umah, Asta
Maha Bhaya, Kawisesan, Pangenteg Rare. Total lontar yang dikoleksi
ialah sebanyak 11 lontar yang disimpan di dalam lemari. Di antara
lontar-lontar tersebut, kebanyakan dalam kondisi utuh meski
beberapa lontar ada juga dalam kondisi yang tidak utuh.
2. Griya Gede Manuaba, Desa Carangsari

Sejumlah lontar di Griya Gede Manuaba, Desa Carangsari,
tercatat oleh Penyuluh Bahasa Bali pada tahun 2023 sebagai koleksi
dari Ida Pedanda Gede Dangin Manuaba. Lontar-lontar itu disimpan di
dalam sebuah lemari. Adapun beberapa judul lontar yang berhasil
diidentifikasi oleh Penyuluh Bahasa Bali yakni: Caru Kasanga/Nyepi,
Rajapeni/ Tata Maguru, Puja, Tutur Utara Kanda, Wewangunan, Tutur
Utara Kanda, Kaputusan Sang Paku Makaem, Tenung Lara, Siwa
Samoddhaya, Eteh-eteh Panebusan, Tatwa Wisesa, Puja, Mantra
Pangesengan Wisya (Papendeman Pura mwang Mamakuh, dll), Tingkah
Makerti ring Kayangan (Indik Padmasana miwah Pura), Kramaning
Pamuja, Panlasing Utama, Geguritan Putra Sesana, Puja Pitra, Aji
Swamandala (Wariga), Widhi Sastra Roga Sanggara Gumi, Rsi Gana
(Padudusan), Puja Ngaben, Kaputusan Sang Hyang Aji Siwa Sumedang,
Pangunyan Dina, Saasamuscaya, Mpu Lutuk, Usadha Rare, Lebur
Sangsa, Pratekaning Banten, Caru Kasanga (Panyepian), Bacakan
Tebasan, Wisadha, Kalepasan, Pangaskaran, Bangbungalan, Wariga,
Usada, Wisada, Swamandala, Tutur Utara Kanda, Tingkahing
Suryasewana, Aksara Mahotama, Asta Kosali, Tutur Bang Bungalan,
Tutur Rwa Bineda, Tenung, Progolan, Parik Basa Taru, Wariga, Gni
Reka. Total keseluruhan koleksi lontar di Griya Gede Manuaba adalah
sebanyak 50 lontar. Kondisi lontar baik, meskipun beberapa lontar
sudah rusak.

3. Griya Tegeh Carangsari
Beberapa lontar dikoleksi oleh Ida Bagus Nyoman Ngurah dari

Griya Tegeh Carangsari. Griya ini berada di Banjar Pemijian, Desa

63 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Carangsari. Berdasarkan data yang telah dihimpun oleh Penyuluh
Bahasa Bali, di Griya Tegeh tercatat beberapa judul lontar yang masih
dikoleksi yakni: Kunti Sraya, Mpu Lutuk (Sang Sangaskara), Asta
Kosali, Padewasrayan, Kapi Parwa, Putru Saji (Eka Pratama, Wariga),
Tenung Sapta Wara, Tetamban, Mantra Panugrahan, Tenung,
Kalpasastra. Berdasarkan data tersebut, tercatat 11 lontar yang
dikoleksi oleh Griya Tegeh. Lontar-lontar tersebut merupakan warisan
keluarga. Beberapa lontar rusak, namun ada juga beberapa lontar yang
masih utuh.
4. Puri Sunia Carangsari, Desa Carangsari

Pada hari Rabu, tanggal 15 Pebruari 2023, Penyuluh Bahasa Bali
telah melakukan identifikasi terhadap lontar-lontar yang dikoleksi oleh
I Gusti Ngurah Subrata dari Puri Sunia Carangsari. Dari hasil
identifikasi tersebut, diketahuilah beberapa judul lontar yang
dikoleksi. Judul lontar tersebut di antaranya yaitu Aji Wisesa, Tutur
Kanda Pat, Tingkahing Asurya Sewana, Pangasih Dewa, Pamupug
Desti, Piteges Warah Rwabhineda, Adigama (Phala Kerta), Pratekaning
Wong Mati, Kawisesan Candi Mas, Uttama Mantra, Usada Sirah, Mantra
Pasupati, Swacanda Marana (Tatamban), Usada Rare, Usada, Dharma
Usada, Tutur Saraswati, Babad, Kandaning Dasa Aksara, Putru Pasaji,
Carcan Mirah Mawuwuh Sloka, Pamandi Swara Mantra, Adi Parwa,
Panyratan Bhatara, Wariga Gemet, Usada, Tutur Candra Bumi,
Pawatekan Manusa, Wariga, Dasanama, Selokan Mirah, Kuranta
Bolong, Pawilangan Tanggal, Isining Sembah, Sang Hyang Dianyana
Suksma, Usada Dalem, Swacanda Marana (Tetamban), Kawruhan
Katngeran Sabhumi-bhumi, Tutur Kadyatmikan, Mayasandi, Ala
Ayuning Dewasa, Kidung Tantri, Smara Reka, Pupulan Puja, Pamargin
Ida Padanda Sakti jagat Balwangan Ngungsi Panegara badung,
Smarareka, Dasa Nama, Candu Sakti, Sat Rtu, Kalimosadi Paribasa,
Kaputusaning Wing Angrasa Wirasa, Piagem Sira Arya Sentong. Total
koleksi lontar dari Puri Sunia Carangsari adalah 52 naskah. Menurut
catatan Penyuluh, terdapat satu buah lontar yang belum dapat

dipastikan judulnya karena lontar dalam keadaan rusak. Namun

64 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diperkirakan bahwa isi naskah tersebut adalah Ala Ayuning Dewasa.
Seluruh lontar disimpan di Gedong Suci.
5. Banjar Mekar Sari, Desa Carangsari
I Wayan Sutana merupakan seorang warga dari Banjar
Mekarsari, yang mengaku memiliki banyak lontar. Saat diwawancarai,
ia berprofesi sebagai penekun agama. Beberapa naskah lontar yang
dikoleksinya konon berjudul Tri Mandala, Asta Mandala, Panca
Mandala, dll. Ia mengaku bisa membaca lontar meski sedikit-sedikit,
karena diajari oleh istrinya. Lontar-lontar yang ia koleksi adalah milik
buyutnya dan diwariskan secara turun-temurun. la juga menuturkan
ada tiga kotak lontar yang dimiliki dan masih tersimpan di rumahnya.
Sayangnya satu kotak telah rusak. Informasi ini menjadi data awal
untuk menelusuri sebaran lontar di Banjar Mekar Sari.
B. Kecamatan Abiansemal
Di Kecamatan Abiansemal terdapat beberapa tempat yang telah
terkonfirmasi mengoleksi lontar. Lontar-lontar tersebut lebih banyak
merupakan hasil warisan keluarga. Berikut ini adalah beberapa tempat serta
ragam lontar yang dikoleksi:
1. Gria Agung, Banjar Aseman, Desa Abiansemal
Pada tahun 2019, Penyuluh Bahasa Bali telah berhasil membuat
katalog lontar koleksi Ida Padanda Istri Mas, yang berasal dari Gria
Agung Banjar Aseman. Pencatatan lontar dilakukan pada hari Kamis,
11 Juli 2019. Naskah lontar yang dimasukkan ke dalam katalog ini
sebanyak tujuh buah lontar yakni Siwa Sasana, Kramaning Yoga
(Kaputusan Kalepasan), Indik Adan Wong Rare (Pabayuhan,
Pangempuan Rare), Puh Palugangsa (judul tidak teridentifikasi), Satu
Cakep Lontar (terdiri dari: Yama Purwana Tatwa, Rare Wau Metu,
Pangidep Pati), Malat Rasmi (?), dan Korawasrama/Patala Carita. Di
antara seluruh koleksi itu, hanya Satu Cakep Lontar (terdiri dari: Yama
Purwana Tatwa, Rare Wau Metu, Pangidep Pati) yang ditemukan dalam
kondisi baik. Selebihnya dalam kondisi yang tidak terlalu baik

meskipun masih bisa teridentifikasi.

65 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



2. Banjar Jabajero, Desa Jagapati

Pada hari Minggu, tanggal 6 Oktober 2019, Penyuluh Bahasa
Bali telah berhasil melakukan identifikasi lontar milik I Made
Sekaryasa atau yang lebih dikenal sebagai Jero Mangku Dalem. Dari
hasil identifikasi itu, berhasil diketahui bahwa Jero Mangku Dalem
mengoleksi sejumlah lontar yakni Tetengering Wong Kageringan,
Patengeraning Wong Agering, Babad Pasek, Panunggalan Dasa Aksara
(Darma Pawintenan), Putru Saji, Wariga, Catur Patana, Kaputusan
Kadiatmikan (Tutur Indik Bhatara), Wariga (2), Tingkahing Atiwa-tiwa,
Weda Parikrama, Wariga (3), dan Ratuning Piolas. Dari seluruh koleksi
lontar tersebut, kebanyakan sudah tidak utuh karena dimakan usia.

Menariknya, saat salah satu kolofon lontar diperiksa, yakni
lontar Wariga tercatat bahwa penulisnya bernama Pan Nugri yang pada
saat itu berusia 37 tahun. Lontar ini ditulis pada tahun 1936. Hal yang
tidak biasa, yang juga dicatat dalam kolofon ini adalah pencatatan
nama anak penulis yakni Ni Nyoman Nugri yang pada waktu itu
berusia 14 tahun. Sayang sekali belum dapat diketahui siapa yang

dimaksud sebagai Pan Nugri dan Ni Nyoman Nugri tersebut.

3. Banjar Semana, Desa Semana

I Made Jeger (Mangku Dalem Bija) yang berasal dari Banjar
Semana mengoleksi beberapa lontar. Lontar-lontar tersebut telah
diperiksa dan diidentifikasi oleh Penyuluh Bahasa Bali. Di dalam
katalog yang telah diselesaikan, tercatat beberapa judul lontar koleksi
I Made Jeger yang berhasil diidentifikasi. Adapun judul-judul lontar
tersebut yakni: Agem-ageman Pamangku, Tingkahing Atatiwan
(Dharmma Pandya Tattwa), Tattwa Wisesa (Mantran Pamangku), Puja
Daha, Dewa Sesana, Panglukatan, Primbon (Tutur Eta-eto, Pabersiahan
Dewek, Panyagan Dewek), Tingkahing Wetuning Wong Rare, Dewa
Sasana, Tutur Putran Ida Bhatara Sang Hyang Pasupati Kapanikayang
Maring Bali, Pratingkahing Pamangku, Panglukatan, Kidung Wargasari
Ki Warga Sekar dan Primbon (Tingkahing Karang Panes Paweton,
Pangayam-ayam, dan Panganteb ka Surya). Seluruh lontar tersebut

disimpan di Mrajan Jero Mangku Dalem Bija.

66 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4. Banjar Batan Buah, Dauh Yeh Cani

Pemiliknya bernama Ketut Setyawan. Menurut keterangan yang
diberikan oleh Penyuluh Bahasa Bali, lontar-lontar koleksi Ketut
Setyawan telah diidentifikasi pada hari Minggu, tanggal 16 Mei 2021.
Setelah dibaca, dapat diketahui beberapa judul lontar yang dikoleksi
oleh Ketut Setyawan adalah sebanyak 10 naskah. Adapun judul-
judulnya adalah sebagai berikut: Ala Ayuning Dewasa, Kidung (Kidung
Campuran, Ala Ayuning Dina), Pawacakan, Tetamban, Tenung Panca
Wara (Usada Upas), Panawar, Tnung Catur Cantaka, Pananagan Sasih
(Ala Ayuning Dewasa), Dasa Nama (Pamancut Guna), Tutur Aji
Saraswati. Dari seluruh naskah yang dikoleksi, hanya satu naskah
dalam kondisi baik, selebihnya dalam kondisi yang bervariasi. Ada

yang halamannya acak, ada juga yang rusak.

5. Banjar Peninjoan, Desa Darmasaba

Pada hari Jumat, tanggal 25 Juni 2021, Penyuluh Bahasa Bali
telah melakukan identifikasi terhadap lontar-lontar yang dikoleksi oleh
I Gusti Ngurah Pradnya Paramita dari Banjar Peninjoan, Desa
Darmasaba. Berdasarkan informasi yang telah didapat dari katalog
yang disusun oleh Penyuluh Bahasa Bali, diketahui bahwa I Gusti
Ngurah Pradnya Paramita mengoleksi beberapa naskah lontar yakni:
Sarasamuscaya 1, Sarasamuscaya 2, Kakawin Sutasoma, Tutur Gong
Besi, Babad Arya Pering Jelantik, Geguritan Yogiswara Tatwa,
Ramayana, Kidung Tantri, Adi Parwa 1, Adi Parwa 2, Arjuna Wiwaha,
Kakawin Sutasoma. Setelah dihitung, I Gusti Ngurah Pradnya Paramita
mengoleksi sebanyak 12 lontar. Penulis beberapa lontar-lontar
tersebut teridentifikasi bernama [ Gusti Aji Ngurah Oka, yang
menulisnya pada kisaran tahun 1979-1984.

6. Banjar Ulapan II, Desa Blahkiuh

Di Banjar Ulapan II, Desa Blahkiuh, terdapat beberapa lontar
yang dikoleksi oleh Agus Adiputra. Menurut data dari Penyuluh
Bahasa Bali, Agus Adiputra berprofesi sebagai satpam. Sayangnya
tidak ada penjelasan lebih lanjut mengenai sejarah kepemilikan lontar-

lontar ini mengingat profesi yang digeluti oleh pemiliknya terkesan

67 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tidak ada hubungan dengan lontar-lontar koleksinya. Kuat dugaan
bahwa lontar-lontar ini merupakan warisan keluarga. Adapun
beberapa judul lontar yang telah berhasil diidentifikasi ialah: Piwelas,
Tutur Batara Kala, Kna Sungga Wuluh, dan Panglukuhan Dasa Aksara.
Kondisi lontar-lontar ini dalam keadaan yang kurang baik.
7. Banjar Karang Dalem I, Desa Bongkasa Pertiwi

Seorang Pamangku Pura Dalem, di Banjar Karang Dalem I
terkonfirmasi mengoleksi sejumlah lontar. Pamangku ini bernama I
Gusti Agung Bagus Oka. Beberapa lontar yang dikoleksinya yakni
Kawisesan, Dharma Laksananin Undagi Kaweruhan, Tingkahing
Pamangku, Aji Saraswati (Kna Sang Hyang Semara), Dharmaning Asta
Kosali, Prti Bisama Padma Palelintangan, geguritan Palelintangan,
Kaputusan Sundari Abang mwang Sundari Ireng, Dina Dewasa Lanang
Wadon, Tutur Usana Bali mwang Sangkul Putih, Kramaning Mabalkti,
Geguritan Wariga, Tatwa Wisesa, Panugran Sang Hyang Guru Reka,
Parikramaning Karya Makiis (Mamungkah), Eka Jala Rsi mwang Wariga
Gemet, Eka Pratama (Anda Tatwa, Yadnya), Kandaning Hyang Catur
mwang Usadha, Aji Kreket, Tutur Semara Reka (Kusuma Dewa),
Usadha, Cakra Geni, Pratiti Samutpada, Dewa Sasana, Wariga Gemet,
Pratingkah Amanca Sastra, Tantri, Pangastawa Bhatara Bhatari, Sikut
Wadah mwang Karang, Usadha, Aji Saraswati, Panganteb Caru (Kanda
Pat), Caru Ayam Itik mwang Asu, Sasayut, Babad Kresna Kapakisan,
Panginih-inih Rikalaning Ngwangun Karya Ayu, Geguritan Aji
Saraswati, Yama Purana Tatwa, Tutur Raja Peni, Tutur I Kawi Sudra,
Tutur Pratisantana Sang Bhuda. Total lontar yang dikoleksi adalah 41
lontar.

8. Banjar Kembang Sari, Desa Blahkiuh

I Gusti Ngurah Galung yang berprofesi sebagai staf di kantor
Desa, mengoleksi dua buah lontar. Hal ini diketahui dari hasil
identifikasi yang telah dilakukan oleh Penyuluh Bahasa Bali pada
tanggal 28 Agustus 2021 di Banjar Kembang Sari, Desa Blahkiuh.
Adapun judul naskah yang dikoleksi yakni Geguritan Cupak Gerantang

dan Kakawin Arjuna Wiwaha. Kedua lontar ini sama-sama ditulis oleh

68 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



I Gusti Ngurah Made Keramas. Namun di dalam katalog, tidak
diterangkan apa hubungan antara pemilik dengan penulis.
Menariknya, penyuluh Bahasa Bali telah mengidentifikasi bahwa
Geguritan Cupak Gerantang ditulis pada tanggal 15 November 1938.
9. Jalan Cempaka, Banjar Kembangsari, Desa Blahkiuh
Ida Bagus Nyoman Widiastawa mengoleksi sejumlah lontar,
sebagaimana telah diidentifikasi oleh Penyuluh Bahasa Bali yang
bertugas di Kecamatan Abiansemal. Adapun judul lontar yang berhasil
dibaca ialah: Aji Sukamageng, Mantra Padma Siwa Geni (Pamatuh),
Guruning Desti mwah Leak, Wisarga Sandhi, Kramaning Anigang
Sasihin, Panglukatan Sudamala, Usada Tiwang (Mokan, dll), Wariga
Gemet, Patengeraning Gering, Tamba Pejen (Maloloan, dll), Pamatuh
(Patanduran Nganutin Dina, Tutulak, Putru Saji). Seluruh lontar
tersebut merupakan warisan dari pendahulunya dan beberapa sudah
dalam keadaan rusak.
10. Batubayan, Desa Taman
Bertempat di rumah I Nyoman Loyok, lontar-lontar yang
tersimpan di sebuah besek setelah diidentifikasi terdiri dari berbagai
macam judul. Adapun judul-judul yang telah berhasil diidentifikasi
ialah: Usada, Kanda (Ceclantungan), Purusada, Usada Rare, Kanda
(Rerajahan), Usada Buda Kecapi, Pamatuh Desti, Tingkahing Kalingga
Buana Swara, Carcan Banteng, Siwa Sumedang, Wariga. Berdasarkan
informasi yang diberikan oleh Penyuluh Bahasa Bali, beberapa di
antara koleksi lontar tersebut berada dalam kondisi yang tidak utuh.
11. Banjar Tengah, Desa Blahkiuh
Ida Bagus Nyoman Segarayoga tercatat dalam katalogus yang
disusun oleh Penyuluh Bahasa Bali sebagai pemilik koleksi lontar yang
ada di Griya Smara Kencana. Adapun beberapa judul lontar yang
berhasil diidentifikasi ialah sebagai berikut: Arjuna Wiwaha 1, Arjuna
Wiwaha 2, Usada Rare, Wariga, Angastya Purana, Kanda Pat Sari,
Pangiwa, Kakawin Niti Sastra, Putru Saji, Kakawin Bomantaka,
Pangolih-olih (Pangiwa, Pepasangan, Kawisesan), Kidung Malat,

Gegimpesan Bratayuddha, Kakawin Arjuna Wiwaha 3, Dewa Tattwa,

69 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Usadha Tiwang, Wariga Pakakaban, Wariga, Bodha Gama, Wraspati
Tatwa, Adi Parwa, Pangayam-ayam, Kakawin Bratayuddha, Kakawin
Siwaratri Kalpa, Kakawin Niti Sastra (Anyang Nirarta, Panca Siksa,
Amerta Sadhana), Pangraksa Jiwa, Aji Dharma Pawayangan, Bhatara
Pasupati Sastra. Total koleksi lontar di Griya Smara Kencana adalah
sejumlah 29 lontar. Kondisi lontar beragam, meski ada yang rusak, ada
juga yang masih dalam kondisi yang baik. Seluruh lontar disimpan di
lemari kaca/kayu, dan merupakan warisan.
12. Banjar Sibang, Desa Jagapati

Pada tanggal 11 April 2023, Penyuluh Bahasa Bali berhasil
mengidentifikasi naskah-naskah lontar yang dikoleksi oleh Jero
Mangku Ketut Dwija Astawa dari Banjar Sibang, Desa Jagapati.
Jumlah lontar yang berhasil diidentifikasi judulnya sebanyak 8 buah.
Adapun lontar-lontar yang dimaksud yakni: Dharma Laksana Undagi
(Asta Kosala), Kusuma Dewa (Usana Bali, Kaputusan Calonarang, dll),
Saluiri Pangan, Ala Ayuning Wuku, Siwa Sumedang, Wariga Gemet,
Pananagan Sasih, Pangeran Lara. Dari delapan buah koleksi tersebut,
hanya satu lontar yang ditemukan dalam keadaan utuh. Selebihnya
lontar sudah rusak, tidak utuh, dan ada juga yang halamannya tidak
lengkap. Seluruh lontar koleksi Jero Mangku Ketut disimpan di
merajan.

13. Banjar Karang Dalem II, Desa Bongkasa Pertiwi

Menurut keterangan I Wayan Supartana, yang saat
diwawancarai menjabat sebagai Bandesa Adat Desa Bongkasa Pertiwi,
di wilayahnya terdapat masyarakat yang menyimpan lontar. Lontar
yang dikoleksi oleh masyarakatnya ialah lontar Nyikut Karang dan
Pedalangan. Sayangnya, informasi yang diberikan hanya sebatas
judul-judul saja  tanpa  memberikan = keterangan tempat
penyimpanannya. Namun ia menjelaskan bahwa lontar-lontar tersebut
masih dijaga dan dibaca. Meskipun demikian, ia berharap agar lontar-
lontar maupun warisan lainnya tetap dilestarikan. Perhatian
pemerintah juga sangat diperlukan, terutama agar melakukan

pengecekan kembali kepada masyarakat yang memiliki lontar dan

70 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



mengidentifikasi isinya. Informasi ini juga dapat ditindaklanjuti oleh
Penyuluh Bahasa Bali di bawah koordinasi Dinas Kebudayaan.
14. Desa Blahkiuh

I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja sebagai Bandesa Adat
Blahkiuh, menginformasikan bahwa terdapat masyarakat yang
menyimpan lontar. Menurut keterangannya, yang banyak menyimpan
lontar adalah Semeton Pande (baca: masyarakat wangsa Pande). Ia
juga menerangkan bahwa keluarganya juga mengoleksi lontar, adapun
judul-judul lontar yang dikoleksinya ialah Babad, Siwa Sasana,
Mayadanawa, Babad Jero Bakungan. Selain itu, ia juga menerangkan
ada juga pamaksan (Pura Wangsa) Pande dan Pasek yang menyimpan
lontar. Tambahan informasi lainnya yaitu bahwa di Griya Sangging
juga mengetahui soal lontar. Ia juga berharap agar pemerintah
mengadakan event untuk menggalang minat masyarakat dalam
melestarikan kebudayaan yang salah satunya berwujud lontar.

15. Banjar Karang Dalem II, Desa Bongkasa Pertiwi

I Wayan Kacir (70 tahun) merupakan ayah dari pemilik lontar
yakni Wayan Sumantra. Ia memberi informasi bahwa mengoleksi
lontar tentang ‘cerita-cerita’ dan Babad. Lontar-lontar itu dikoleksinya
sejak tahun 2005 namun tidak ada penjelasan lebih rinci tentang
cerita-cerita yang dimaksud. Selain cerita-cerita, ia juga
menginformasikan mengoleksi lontar pengobatan. Keterangan lainnya,
ia juga mengetahui bahwa ada Pura yang menyimpan lontar di
wilayahnya. Wayan Kacir menginformasikan pula, bahwa di Pura
Dalem terdapat Purana. Mengenai purana ini akan dideskripsikan lagi
pada bagian khusus purana. Berkenaan dengan lontar, ia berharap
agar pemerintah memfasilitasi lontar-lontar yang ada. Meski tidak
menyebutkan secara eksplisit, maksud dari Wayan Kacir nampaknya
adalah agar pemerintah memberi perhatian lebih dalam upaya
pelestarian pengetahuan tradisional yang terdapat pada warisan

lontar.

71 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



16. Desa Mekar Bhuana, Desa Adat Sigaran

Jero Bandesa Adat Sigaran di Desa Mekar Bhuana bernama I
Made Sabo. Saat ditemui pada 17 Mei 2024 ia memberikan informasi
penting soal keberadaan manuskrip di wilayahnya. Ia menyebut
manuskrip ini sebagai prasasti. Karena bentuk fisiknya belum jelas,
maka dalam hal ini akan dimasukkan sementara pada bagian lontar.
Hal itu dilakukan karena klasifikasi prasasti dalam penelitian ini
adalah prasasti dari masa Bali Kuno (abad 8-15 M). Berdasarkan
informasi yang diberikan oleh I Made Sabo, dapat diperinci sebagai
berikut. Pertama, ia menerangkan bahwa di wilayahnya masih terdapat
manuskrip, dan sebagai bandesa, ia sendiri mendapat informasi soal
keberadaan manuskrip tersebut secara langsung. Suatu keluarga juga
dinyatakan mengoleksi lontar namun tidak boleh dipublikasikan.
Selain keluarga tertentu, di wilayahnya juga ada Pura Dalem yang
memiliki pralingga berupa lontar, dan sudah pernah dibaca.
Pembacaan itu diprakarsai oleh Bandesa sebelumnya, sehingga yang
mengetahui lebih jelas mengenai hal ini adalah Bandesa sebelumnya
dan juga Pamangku yang bertugas (ngamong) di Pura Dalem. Lontar
tersebut disimpan di dalam sebuah kotak yang terdapat di Pura Dalem.
Karena belum diijinkan untuk mendokumentasikan sehingga tidak ada
foto yang bisa disajikan. la berharap agar keberadaan lontar-lontar
terus dilestarikan, salah satunya adalah dengan melakukan lomba-

lomba yang berhubungan dengan lontar.

17. Banjar Batubayan, Desa Dinas Taman

I Ketut Sunarya dari Banjar Batubayan mengoleksi sejumlah
lontar. Adapun menurut keterangan Ketut Sunarya, ia mengoleksi
sejumlah 10 lontar yang merupakan warisan keluarga. Beberapa
koleksinya ialah Tutur, Wariga, Lelintangan, Kapamangkuan. la
menerangkan bahwa koleksi lontarnya ada yang berasal dari tahun
1931. Selain itu, ia juga mengoleksi lontar Bandesa Manik Mas. Selain
lontar yang ia koleksi, ia juga menginformasikan bahwa ada lontar
Awig-awig yang disimpan di Pura Desa. Sayangnya lontar tersebut

tidak dapat diturunkan lagi. Nampaknya hal itu terjadi karena Awig-

72 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



awig tersebut sudah dibukukan. Orang yang mengetahui hal ini lebih
jauh  adalah  Pamangku dan  Bandesa. Menariknya ia
menginformasikan bahwa dahulu ada seorang tokoh lontar di
wilayahnya yaitu Nang Briuk yang mengoleksi lontar Usada, Wariga,
Tutur Widi Tatwa yang berasal dari tahun 1921. Ia berharap agar
pemerintah melakukan perawatan kepada koleksi lontar masyarakat
dan memberikan bantuan perlengkapan perawatan tersebut kepada
masyarakat.
18. Desa Adat Tingas, Desa Dinas Mekar Bhuana
Bandesa Adat Tingas, I Ketut Astawa menginformasikan
mengenai lontar yang ada di wilayahnya. Ia menerangkan bahwa
manuskrip lontar ada di ‘rumah tengah’ dari Semeton Sangging (baca:
wangsa Sangging). Menurutnya lontar yang disimpan tersebut terdiri
dari lontar Usadha dan Kapamangkuan. Selain di tempat tersebut, ia
juga menginformasikan bahwa di rumah Klian juga terdapat lontar.
19. Griya Gede Bongkasa, Banjar Kedewatan, Desa Adat Bongkasa
Ida Bagus Ngurah Agung, panglingsir (tetua) Griya Gede
Bongkasa, menjelaskan bahwa di Griya ini terdapat koleksi lontar,
yang terdiri dari lontar Wariga, Purana dan Usada. Lontar-lontar itu
nampaknya merupakan warisan secara turun-temurun. Menurut yang
bersangkutan, lontar-lontar di Griya Gede sudah sempat dikonservasi
dan didokumentasikan oleh pemerintah. Selain di Griya, di Pura
Puncak Sari juga terdapat penyimpanan lontar, meskipun isinya belum
diketahui. Namun lontar tersebut pernah dibaca oleh Jero Mangku
yang ngamong Pura Puncak Sari.
20. Banjar Purwakerta, Desa Adat Gerih, Desa Abiansemal
I Made Sugiarta, Bandesa Adat Gerih menginformasikan bahwa
Pura Desa Puseh memiliki lontar yang isinya adalah Awig-awig. Lontar
tersebut pernah dibaca ketika dilakukan upacara masupati. Untuk
keterangan lebih lanjut mengenai lontar tersebut, Sugiarta
menyarankan untuk menemui Jero Mangku Pura Puseh. Menurutnya
lontar tersebut tidak boleh dibaca oleh sembarang orang dan kondisi

naskah masih bagus.

73 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



21. Griya Bantas Batan Bunut, Sibang Kaja

Ida Pedanda Gede Purwa Dwija Singarsa (nama walaka Ida
Bagus Gde Jelantik) adalah seorang penekun lontar sejak sebelum
malinggih (diksa). Ida Pedanda, tinggal di Griya Bantas, Banjar Srintig,
Sibangkaja. Adapun lontar-lontar yang dikoleksi di antaranya adalah
lontar Wariga, Kakawin, Geguritan, dll. Guru beliau saat masih walaka
adalah I Gusti Ngurah Ketut Sangka, seorang penekun lontar dari
Tabanan yang namanya disebut-sebut oleh Hooykaas karena memang
terlibat dalam Proyek Tik. Dari hasil Proyek Tik itulah Hooykaas
berhasil menyusun buku-bukunya yang spektakuler seperti Balinese
Buddha Brahmans, Agama Tirtha, dan sebagainya. Ida Pedanda sendiri
telah mulai mengoleksi lontar sejak tahun 2008. Beberapa hasil
karyanya pun telah dikoleksi Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung.
Beliau juga memeberikan informasi, bahwa di Griya Suksuk juga
terdapat lontar-lontar kuno. Selain lontar, di wilayah Sibang Kaja juga
terdapat Prasasti Bali Kuno yang disimpan di Pura Blambangan.
Mengenai Prasasti ini, secara khusus akan diterangkan pada bagian

prasasti.

22. Griya Susuk, Sibang Kaja, Abiansemal

Ida Bagus Gede Mambal, penglingsir Griya Susuk, Sibang Kaja,
yang juga penasihat Listibya Kabupaten Badung menyatakan bahwa
pihaknya di Griya memang mengoleksi beberapa lontar sejak tahun
2000-an. Koleksi lontar Griya Susuk seperti Wariga, Kakawin dan lain-
lain. Selain di Griya Susuk, menurut keterangannya, di Pura
Blambangan juga terdapat manuskrip berupa Prasasti Bali Kuno.

Mengenai hal ini, akan diperinci pada bagian Prasasti.

23. Banjar Srijati, Sibang Gede

I Nyoman Surianta, Bandesa Adat Sibang Gede, memberikan
informasi mengenai manuskrip yang tersebar di wilayahnya.
Menurutnya ada sebuah prasasti yang disimpan di Pura Kreteg Tua
berbahan batu padas, menggunakan aksara Bali. Ia juga menyebut
bahwa ada lontar yang disimpan di Griya Gede. Selain di tempat

tersebut, ia juga menginformasikan bahwa di Pura Desa terdapat

74 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



lontar, dan untuk mengetahui hal ini harus menghubungi Jero
Mangku setempat. Informasi lainnya, lontar juga terdapat di Jro
Pabean (informasi tentang ini belum dapat ditelusuri lebih jauh).
24. Sibang Kaja
Si Gede Alit Dwi Payana (34 tahun), pamangku Pura Ntegana
memberikan informasi bahwa di Pura Ntegana terdapat lempengan
yang disimpan di Gedong Suci. Menurutnya, aksara dan bahasa yang
digunakan di dalam lempengan tersebut adalah aksara dan bahasa
Kawi (kondisi fisiknya belum dapat didokumentasikan dalam
penelitian ini).
25. Lontar di Puri Taman, Desa Adat Taman
Puri Taman, Desa Adat Taman menyimpan sejumlah manuskrip
dalam bentuk lontar. Beberapa judul yang telah teridentifikasi yakni
lontar penerangan, wisada, wariga, tetamban, kawisesan, Babad Bali
Kuno, Upacara Ngaben, parinama, paribasa, rerajahan, wirama,
pemahmah pengaksama, pecaruan sasih, bayuh oton, penginih-inih,
kanda pat dan lontar gegambelan. Hanya saja masih ada beberapa
lontar yang belum teridentifikasi dan masih tersimpan di merajan Puri

Taman.

4.2.2 Prasasti

Prasasti berasal dari bahasa Sanskerta, yakni dari akar kata sams yang
berarti pujian. Bentuknya biasanya berupa sajak untuk memuji raja
(Tedjowasono, 2003). Untuk membuktikan pendapat dari Tedjowasono
tersebut, dapat dibandingkan dengan kitab Kautilya (Canakya) Arthasastra
atau yang lebih dikenal dengan nama Arthasastra. Berdasarkan namanya,
kitab ini tampaknya ditulis oleh Kautilya yang dikenal juga dengan nama
Canakya atau Vishnugupta, yang merupakan seorang menteri negara, ahli
politik, tokoh agamawan yang hidup sekitar tahun 321-296 SM (Astana,
2005). Kitab ini terdiri dari lima belas buku dan masing-masing buku terdiri
dari Bab-bab, bagian-bagian dan sloka-sloka. Kitab Arthasastra 11.10.28
memuat tentang Perihal Maklumat (Pengumuman Resmi Pemerintah),

memberikan keterangan yang terperinci mengenai siapa, bagaimana dan apa

75 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



saja yang patut ditulis di dalam prasasti. Tidak kurang dari 63 sloka yang
mengatur persoalan maklumat ini. Hal itu menandakan bahwa maklumat
yang dikeluarkan oleh raja harus memenuhi kriteria-kriteria yang telah
ditetapkan. Salah satu di antaranya ialah aturan mengenai penulis ahli atau
lekhaka yang diatur pada sloka ke-3 yang menyatakan bahwa seorang
lekhaka hendaknya memiliki kualifikasi sebagai seorang menteri. Ia patut
memahami segala perjanjian, cepat dalam menulis, memiliki tulisan yang
indah, dan dapat membaca suatu dokumen. Kriteria lekhaka yang demikian
itu, ditambah lagi dengan kemampuan lainnya sebagaimana dimuat di dalam
sloka ke-4, bahwa seorang lekhaka hendaknya mendengarkan dengan
pikiran yang penuh perhatian perintah raja dan menuliskannya dengan arti
yang tepat. Tidak saja demikian, seorang lekhaka wajib dengan cara hormat
menyebut negeri, raja serta keluarga raja. Dua sloka tersebut mencerminkan
bahwa prasasti atau maklumat yang dikeluarkan oleh raja harus dibuat oleh
orang dengan kualifikasi tinggi.

Arthasastra 11.10.28.1 menyebutkan bahwa isi prasasti yang ditulis
oleh lekhaka adalah sasana atau maklumat yang digunakan untuk memberi
petunjuk atau perintah. Sasana ini penting diadakan karena raja akan
sangat tergantung kepadanya untuk mengatur kerajaannya. Pada sloka ke-2
dari I1.10.28, menyatakan dengan tegas bahwa kedamaian dan perang
berakar dari maklumat tersebut. Berkenaan dengan itu, maka kata
Sanskerta yakni prasas lebih tepat digunakan untuk menggambarkan
prasasti karena kata tersebut berarti hadiah, perintah, keputusan, rezim,
hukum, aturan. Kata tersebut kemudian mengalami tafsiran (konjugasi)
persona III singularis yang diakhiri dengan akhiran -ti, sehingga terbentuklah
kata prasasti yang berarti ‘dia diperintahkan’. Terjemahan ini pun sesuai
dengan maksud dikeluarkannya sebuah prasasti yakni adanya suatu
persoalan yang perlu diatur oleh raja. Persoalan-persoalan itulah yang
disebut sebagai arthakrama sebagaimana diatur dalam Arthasastra
[1.10.28.6. Di dalam sloka yang sama, juga disebutkan mengenai sambandha
atau hubungan yang ada antara persoalan dengan solusi-solusi yang

diputuskan oleh raja sebagaimana dimuat di dalam prasasti. Prasasti dalam

76 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



konteks tersebut merupakan maklumat resmi pemerintah yang dikeluarkan
atas berbagai macam pertimbangan.

Di dalam tradisi di Nusantara, termasuk Bali, prasasti biasanya
dikeluarkan oleh raja dan ditulis oleh citralekha kerajaan. Citralekha adalah
istilah lain yang digunakan untuk menyebut lekhaka. Meskipun citralekha
yang biasanya menulis prasasti, pada kasus-kasus tertentu, prasasti juga
dapat dikeluarkan oleh orang-orang dari luar lingkungan kerajaan
(Tedjowasono, 2003: 5). Oleh sebab itu, sebenarnya studi-studi prasasti yang
digawangi oleh ilmu epigrafi sesungguhnya menyangkut wilayah yang sangat
luas. Menurut ilmu epigrafi yang dimaksud sebagai prasasti adalah benda
yang ditulisi sisi-sisinya. Dengan demikian, ilmu ini memandang bahwa
prasasti adalah artefak bertulis, yang bahannya dapat berasal dari batu,
logam (emas, perak, tembaga, perunggu dan lain-lain) dan tanah liat
(Tedjowasono, 2003: 1). Media daun tidak dimasukkan untuk membedakan
objek studi epigrafi dengan filologi. Meskipun keduanya dibedakan, namun
sering kali keduanya selalu berhimpitan dan tentu saja keduanya berperan
sangat penting dalam penyusunan sejarah kuno di seluruh dunia, tidak

terkecuali Indonesia, dan Bali secara khusus.

A. Kecamatan Petang
1. Pura Penataran Pangsan

Di Pura Penataran Pangsan atau Pura Geni Jaya tersimpan
sebuah prasasti berbahan lempengan tembaga yang berasal dari
periode Bali Kuno. Suarbhawa (2017) pernah melakukan pembacaan
terhadap prasasti ini dan memberikan deskripsi sebagai berikut.
Panjang prasasti 40,8 cm, lebar 9,5 cm, dan tebal 0,1 cm. Prasasti ini
patah, dan terpotong menjadi dua bagian. Berdasarkan nama-nama
pejabat yang termuat di dalam prasasti Pangsan dan dibandingkan
dengan prasasti Bulian B, diduga bahwa prasasti Pangsan dikeluarkan
oleh raja Bhatara Parameswara Sri Hyangning Hyang Adi Dewa
Lancana. Prasasti Bulian B yang digunakan sebagai pembanding itu,
berangka tahun 1182 Saka. Prasasti Pangsan dianugerahkan oleh raja

kepada Pariman Nunnun (baca: Paruman Nungnung) yang batas

77 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



wilayahnya terdiri dari Air Langgruing (Barat), Bukit Tabwan (Utara),
Air Suddha kemudian turun sampai di Air Rabang. Wilayah Paruman
Nungung yang disebutkan di dalam prasasti, diduga adalah wilayah
Banjar Nungnung yang terletak tidak jauh dari Pangsan. Prasasti ini
diduga merupakan satu kesatuan dengan satu prasasti yang berasal
dari Asah Duren, Negara.
B. Kecamatan Abiansemal
1. Pura Blambangan, Banjar Tengah, Sibang Kaja

I Wayan Subawa Edy, Bendahara dan kelian Pura Blambangan,
memberikan keterangan bahwa di Pura Blambangan terdapat prasasti
Bali Kuna. Kondisi naskah konon dalam keadaan baik. Hal ini tidak
dapat dipastikan lebih jauh karena tidak diperkenankan untuk
memperlihatkannya secara sembarangan. Saat nedunang
(mengeluarkan dan menurunkan dari tempatnya) harus melalui
upacara besar.

Beruntungnya, pada tanggal 23 Maret 1981, sebuah tim yang
dibentuk oleh Fakultas Sastra Universitas Udayana berhasil membaca
prasasti tersebut. Di dalam rombongan itu terdapat dua orang
mahasiswa yang konon sedang meneliti sejarah mengenai tokoh Raden
Mas Wilis yang diduga memiliki kaitan erat dengan keluarga yang
menyimpan prasasti ini. Berikut ini adalah laporan dari Bapak Semadi
Astra yang membaca prasasti tersebut pada tahun 1981 dimaksud.

Saat tim tersebut datang ke Pura Blambangan, prasasti ternyata
disimpan di Gedong Panyimpenan, dalam sebuah keropak kayu.
Setelah diukur, panjang prasasti 42 cm, lebar 9 cm, dan tebalnya kira-
kira 1,5 mm. Sudut kanan bawah patah. Prasasti ini tidak
menyebutkan siapa raja yang mengeluarkan, namun kuat dugaan
bahwa prasasti ini dikeluarkan oleh Raja Jayasakti yang memerintah
sekitar tahun 1131-1150 Masehi. Astra menduga prasasti ini
merupakan bagian dari prasasti yang tersimpan di Pura Dalem
Tambangan di Banjar Panti, Desa Pamecutan, kecamatan Denpasar

Barat. Dugaan itu didasarkan atas keserupaan bentuk huruf.

78 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4.2.3 Purana

Purana yang dalam ejaan bahasa Sanskerta ditulis purana secara
harfiah berarti cerita-cerita kuno. Selain cerita kuno, purana juga
diterjemahkan sebagai “sejarah”. Meskipun kadangkala diterjemahkan
sebagai sejarah, teks-teks purana berisi mitologi, legenda, kisah-kisah purba,
dan sangat sektarian. Maksudnya, teks-teks purana selalu dikhususkan
untuk Dewa-dewa tertentu. Karena isiannya yang demikian itu, teks purana
dimasukkan ke dalam bagian upaveda bersama-sama dengan itihasa,
arthasastra, ayurveda, gandharvaveda, kamasastra, dan agama. Sedangkan
bila dirunut di dalam kodifikasi Veda, teks purana tergolong dalam Veda
Smrti. Selain purana mayor yang terdiri dari 18 kitab, kodifikasi ini juga
mengenal purana yang lebih kecil seperti Upa-purana yang digolongkan
sebagai purana minor. Ada juga Sthala-purana yakni teks yang berisikan
cerita mengenai tempat suci tertentu. Serta mahatmika yakni teks yang berisi
tentang kegiatan suci.

Purana yang dalam penelitian ini ditulis ‘purana’ tidak berhubungan
secara langsung dengan klasifikasi Veda sebagaimana telah diterangkan di
depan. Purana yang dimaksud dalam penelitian ini, bukanlah purana-purana
yang digolongkan ke dalam klasifikasi yang telah dijelaskan sebelumnya.
Namun, purana yang dimaksud di dalam penelitian ini adalah informasi-
informasi mengenai suatu Pura di daerah tertentu yang telah ditulis ke dalam
lontar maupun buku-buku. Beberapa Purana yang telah berhasil
dikumpulkan di dua kecamatan yakni Petang dan Abiansemal adalah sebagai

berikut.

A. Kecamatan Petang
1. Purana Pura Penataran Agung Pucak Antapsai Bon
Kelian Desa Adat Bon, I Wayan Yudana, memberkan informasi
mengenai keberadaan purana tentang Pura Penataran Agung.
Keterangan itu dilengkapi dengan memberikan sebuah buku berjudul
Purana Pura Penataran Agung Pucak Antapsai Bon yang ditulis oleh
Ida Bagus Bajra, yang berasal dari Griya Gunung Payangan Gianyar.

Purana tersebut ditulis dalam bahasa Indonesia.

79 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Menariknya Purana yang ditulis pada tahun 2018 ini
memberikan keterangan mengenai “sejarah” Bali secara menyeluruh
sebelum sampai pada penjelasan mengenai Pura Penataran Agung
Pucak Antapsai Bon secara khusus. Di dalam buku ini juga dijelaskan
bahwa kata bon tersebut berasal dari kata bhwa yang berarti dunia,
tanah, atau areal yang suci. Sedangkan akhiran -an menyatakan
jumlah atau satuan (Bajra, 2018). Sehingga menurut Bajra, kata yang
dimaksudkan sebenarnya adalah bhwan yang merupakan bentuk lain
dari kata bhwana atau bhuvana di dalam bahasa Sanskerta. Asumsi
ini masih bisa diselidiki lebih lanjut dengan membandingkan akar kata
Sanskerta bhu. Untuk kepentingan penelitian ini, deskripsi cukup
sampai pada apa yang tertulis pada purana yang dimaksud. Jadi
penyelidikan akar kata bon tidak dilakukan.

Bajra dengan lugas menceritakan berdasarkan sumber-sumber
tertulis dan bukti-bukti arkeologis yang kebetulan masih bisa ditemui
di Pura Penataran Agung. Namun Bajra tidak menyinggung soal sistem
kepemerintahan tradisional yang masih berlaku di Pura Penataran
Agung Puncak Antapsai Bon. Misalkan sistem ulu apad dengan ciri-ciri
adanya kubayan. Mengenai hal ini, perlu melakukan studi lebih dalam
lagi. Berdasarkan pada keterangan Bajra, Pura ini sudah eksis sejak
abad 9. Mengenai hal ini telah dijelaskan oleh Bajra (2018).

. Pura Pucak Mangu

Menurut sebuah buku yang diterbitkan oleh Dinas Kebudayaan
Provinsi Bali pada tahun 2000, Pura Pucak Mangu merupakan salah
satu Pura Padma Bhuwana. Fungsinya adalah sebagai tempat
pemujaan Sang Hyang Widhi dalam prabhawa-Nya sebagai Hyang
Sangkara. Pura ini diduga dibangun dengan konsep yang diajarkan
oleh Mpu Kuturan. Penyusunan buku ini didasarkan kepada lontar
Kutarakanda Dewa Purana Bangsul, Babad Pasek Kayuselem, Usana

Bali, Kusuma Dewa, Usana Dewa, Babad Pasek dan Babad Mengwi.

3. Pura Kahyangan Jagat Kancing Gumi

Pura Kahyangan Jagat Kancing Gumi yang terletak di Desa Adat

Batulantang, Desa Sulangai, Kecamatan Petang telah memiliki sebuah

80 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Purana. Purana ini mula-mula diterbitkan pada tahun 2005 oleh
penerbit Paramita. Kemudian Purana yang sama dicetak kembali pada
tahun 2023 oleh Panitia Upacara Pujawali. Di dalam Purana tersebut,
pencerita di dalamnya belum dapat memastikan apakah isi cerita
tersebut dapat dinyatakan pasti benar atau tidak (mungguing
kawentenan Pura Kancing Gumi, sinah tan prasida antuk nyaritayang
sane pastika). Namun demikian, pencerita memutuskan untuk
menceritakan Pura Kancing Gumi berdasarkan kepada Purana
Hyangning Alas. Bila diringkas, isinya adalah sebagai berikut.

Purana dimulai dengan pemujaan kepada Bhatara Hyang Mami
sebagaimana memang banyak dinarasikan pada sastra-sastra babad.
Selain pemujaan, permohonan maaf juga diutarakan karena akan
menceritakan tentang Bhatara yang sesungguhnya telah bertubuh
sunya. Setelah itu barulah cerita dimulai dengan episode tentang Sang
Hyang Parameswara yang menugaskan kepada anak-anaknya untuk
turun ke Bali. Para dewata juga ditugaskan untuk menjaga gunung-
gunung yang ada di Bali, karena di gunung-gunung itulah para dewa
ber-stana. Ada beberapa gunung yang disebutkan, salah satunya
adalah gunung Tasahi yang diterjemahkan sebagai gunung Tapsabhi.

Setelah penyebutan nama-nama gunung itu, lalu dilanjutkan
dengan sastra Dewa Purana yang menceritakan tentang gunung
meletus (niladahana), gempa (ketuging linuh), ditambah hujan deras
yang tidak putus-putus (hudan madres). Saat itulah Sang Hyang
Rudrapati memerintahkan agar seluruh dewata memercikkan air
kehidupan (amerta) ke Bali, sehingga terciptalah lingga yang menjadi
pasak bagi bumi Bali (pancering Bali Pulina). Pasak itulah yang
kemudian menjadi Hyang Gunung Alas atau yang disebut sebagai
Hyang Kancing Gumi.

Demikianlah singkatnya cerita mengenai terciptanya Hyang
Kancing Gumi atau kini dikenal sebagai Pura Kancing Gumi. Kata
hyang merupakan salah satu istilah kuno untuk menyebut Pura.

Sedangkan cerita-cerita mengenai turunnya para dewa untuk

81 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



menyelamatkan Bali dari kehancuran merupakan narasi yang umum
tersebar di berbagai teks babad.
4. Purana Kahyangan Pura Pucak Meru

Purana ini berbahan tembaga dengan ukuran 5 x 35 cm, tebal
33 mm dan terdiri dari 13 lembar tembaga, telah diketik dan selesai
pada tanggal 8 Agustus 2020. Sedangkan yang menerjemahkan adalah
Astra Hari Murti Pamungsu. Purana ini dimulai dengan permohonan
maaf serta pujian kepada Bhatara Siwa. Kemudian dilanjutkan dengan
cerita pada tahun saka Nayana Wasu Rase yakni 692 ketika Bhagawan
Cakru yang juga disebut Bhatara Lingsir datang dan mengajarkan
ajaran Siwa dan Buddha. Cerita diakhiri dengan perpindahan

Kahyangan Meru akibat dari meletusnya Gunung Batur.

B. Kecamatan Abiansemal
1. Purana Kahyangan Pura Ntegana
Purana Kahyangan Pura Ntegana yang berbentuk buku telah
diselesaikan pada tahun 2016 yang merupakan hasil dari berbagai
sumber yang terkumpul. Di dalamnya termasuk prasasti Bantiran
yang disebut berulang kali, dan bahkan disajikan secara khusus. Kuat
dugaan bahwa di seputaran Pura Ntegana yang berada di areal
persawahan pada mulanya adalah sebuah pemukiman. Hal itu
dibuktikan dengan temuan keramik di sekitar Pura yang bisanya
digunakan sebagai peralatan rumah tangga dan upacara pada jaman
dulu.
2. Purana Pura Pesanggaran
Pura Pesanggaran terletak di Desa Adat Tegal, Darmasaba. Di
dalam sebuah Purana yang terbuat dari bahan tembaga, Pura ini
disebut Parhyangan Dharma Pangastulan Pasanggaran. Purana
tersebut terdiri dari 29 lempeng dengan ukuran S x 35,5 cm. Selain
berbentuk tembaga, Purana ini juga berbentuk buku yang selesai
diketik pada tanggal 12 Pebruari 2021 dan lanjut diterbitkan pada
tahun 2021. Penerjemahnya menyebut dirinya sebagai Astra Hari

Murti Pamungsu. Astra selain berarti panah atau senjata, juga berarti

82 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



keturunan Pendeta. Hari Murti berarti Wisnu. Sedangkan Pamungsu
berarti paling akhir atau paling bungsu. Di dalam struktur keluarga
orang Bali, orang yang paling bungsu disebut Ketut. Jadi yang
dimaksud adalah Ketut Wisnu yang merupakan keturunan Pendeta.
Adapun isi dari Purana ini adalah sebagai berikut.

Teks dimulai dengan permohonan maaf dan segala bentuk puji-
pujian kepada Bhatara Hyang Siwa. Kemudian masuk ke dalam bagian
cerita tentang Parhyangan Dharma Pangastulan Pasanggaran.
Meskipun di dalam teks disebutkan demikian, cerita ternyata dimulai
dari tokoh Maya Sakti yang memang umum dalam beberapa narasi
babad. Sebagaimana umumnya, Maya itulah yang kemudian menitis
menjadi raja Masula Masuli. Cerita di dalam purana ini berakhir pada
cerita mengenai raja bernama Paduka Bhatara Parameswara Sri
Hyangning Hyang Adi Dewa Lancana.

3. Purana Wangsa Anglurah Mambal Sakti

Bila purana ini kita bandingkan dengan purana di Pura
Penataran Agung Pucak Antapsai Bon, narasi awalnya tidak jauh
berbeda, bahkan dapat dinyatakan sama. Perbedaannya mulai terlihat
pada Bab VI yang menuturkan Dinasti Kyai Anglurah Mambal Sakti.
Bab ini dimulai dengan menceritakan mengenai kekuasaan Ida Dalem
Mangening. Sedangkan cerita mengenai Dinasti Kyai Anglurah Mambal
Sakti dimulai pada Bab VI.2 yakni mengenai I Gusti Ngurah Gede
Mambal yang memperistri putri dari Ki Bandesa Gerih yang kemudian
menurunkan dua orang putra. Setelah itu cerita mengalir dengan
dibagi menjadi beberapa segmen yakni cerita mengenai Kyai Anglurah
Mambal Sakti, lalu Kyai Anglurah Mambal Sakti II sampai dengan
Dinasti Sibang Kaja.

4. Purana Desa Adat Blahkiuh
a. Purana Gedong Pura Luhur
I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja sebagai Bandesa Adat
Blahkiuh, menginformasikan bahwa di wilayahnya terdapat purana
yang kini disimpan di Gedong Pura Luhur. Menurutnya purana

tersebut dalam kondisi yang relatif. Untuk memperjelas bagaimana

83 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kondisi purana ini, mesti dilakukan pengamatan ulang, namun
memerlukan usaha yang lebih, Tentu saja karena tersimpan di
Pura, harus mendapat persetujuan masyarakat dan harus
melakukan wupacara tertentu terlebih dahulu sebagaimana
umumnya di masyarakat.
b. Purana Pura Kahyangan Jagat Pura Luhur Giri Kusuma

Sebuah buku berjudul Purana Kahyangan Jagat Pura Luhur
Giri Kusuma disusun oleh beberapa orang Tim Penyusun. Tim ini
menyatakan bahwa salah satu tujuan dari Purana Kahyangan
Jagat Pura Luhur Giri Kusuma adalah untuk menjawab tuntutan
masyarakat atau krama Desa Pakraman Blahkiuh mengenai status
Pura. Status yang dimaksud ialah sebagai Pura Kahyangan Jagat.
Selain untuk tujuan itu, Purana ini juga bertujuan sebagai sumber
informasi tentang keberadaan Pura. Demi kepentingan itu, maka
Purana ini diadakan. Sumber tekstual yang dijadikan rujukan saat
menyusun Purana ini tampaknya adalah Purana Wana Sari yang
kemudian dilengkapi dengan sumber lain yang relevan.

c. Pura Dalem Swargan dan Pura Dalem Pancer

Berdasarkan keterangan Bandesa Adat I Gusti Agung Ketut
Sudaratmaja bahwa Pura Dalem Swargan telah memiliki purana.
Berdasarkan keterangan yang diberikan, Pura Dalem Swargan
merupakan Pura Pamaksan yang didirikan kira-kira abad XVII
sebelum kerajaan Singasari berdiri. Konon pura ini didirikan oleh
sekelompok masyarakat yang mengungsi akibat bencana semut
(bregalan) dan akhirnya menetap di Desa Blahkiuh, tepatnya di
daerah yang dinamakan Tegal Wasi. Mereka berasal dari Banjar
Jambangan Sidhu Gianyar. Awalnya, pura yang didirikan tersebut
diberi nama Pura Jambangan, sesuai tempat asalnya di Gianyar,
yang juga kemudian menjadi nama banjar. Namun, penduduknya
perlahan semakin banyak, Banjar Jambangan kemudian berubah
menjadi Banjar Kembangsari dan Pura Jambangan berubah

menjadi Pura Dalem Swargan. Selain itu, terdapat juga Pura Dalem

84 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Pancer yang memiliki purana. Namun, pada kesempatan ini belum
diperoleh informasi mengenai keberadaan purana secara lengkap.
5. Banjar Karang Dalem II, Desa Bongkasa Pertiwi
Berdasarkan informasi dari  Wayan Kacir (lihat bagian deskripsi
lontar), di wilayah Banjar Karang Dalem II terdapat purana yang
tersimpan di Pura Dalem. Menurutnya kondisi purana masih dalam
keadaan baik. Kuat dugaan bahwa purana yang dimaksudkan
berbahan lontar. Namun informasi mengenai isi purana belum jelas.
6. Desa Adat Tingas, Desa Dinas Mekar Bhuana
I Ketut Astawa, Bandesa Adat Tingas, menjelaskan bahwa Pura
Desa atau Pura Dalem menyimpan purana. Sayangnya ia tidak dapat
menunjukkan purana yang dimaksud. Ia mengaku bahwa selama
menjadi Bandesa, purana tersebut belum pernah dibaca sehingga ia

menyarankan untuk menemui Bandesa yang terdahulu.

4.3. Pemetaan Adat Istiadat di Kecamatan Petang dan Abiansemal

n Pemetaan Pemajuan . o :
Kadek Oki Sanjaya

Adat Istiadat

0O s

Gambar 4.4 Pemetaan Adat Istiadat

Adat merupakan salah satu istilah yang diambil dari Bahasa Arab yang
diterjemahkan sebagai kebiasaan. Namun dalam konteks Indonesia, adat
tidak hanya merupakan kebiasaan semata, namun melingkupi pandangan
dunia, wawasan kosmologi, dan tatanan kehidupan (Scharer, 1963; dalam
Picard 2020). Kata “Adat” kemudian dihubungkan dengan hukum dan

aturan. Cristian Snouck Hurgronje menggunakan istilah dalam Bahasa

85 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Belanda yakni “Adat-Recht’” untuk menyebut sanksi atau aturan hukum
dalam masyarakat adat. Istilah ini sekaligus berupaya memperluas
pengertian kata adat yang tidak hanya diartikan kebiasaan, namun juga
berhubungan dengan hukum (Wulansari, 2016).

Dalam Undang-undang Tahun 2017 pasal 5 tentang Pemajuan
Kebudayaan dijelaskan perihal 10 objek pemajuan kebudayaan yang salah
satunya adalah adat-istiadat. Kata adat-istiadat diartikan sebagai kebiasaan
yang didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok
masyarakat secara terus-menerus dan diwariskan kepada generasi
berikutnya, antara lain tata kelola lingkungan dan tata cara penyelesaian
sengketa. Khusus untuk di Bali adat istiadat yang dimaksud yakni
berhubungan dengan hukum adat, sima, dresta, dll.

Carol Warren (1993: 6) menegaskan bahwa kata dresta dianggap paling
dekat dengan istilah adat—dan merupakan suatu istilah tersendiri. Di sini
dresta dipahami sebagai basis kebiasaan lembaga lokal yang diturunkan dari
leluhur dan dijaga hubungannya melalui ritual. Konsep ini mengacu pada
pengalaman leluhur yang diulang dan dihidupkan melalui praktik komunitas
yang disebut krama, dengan peraturan lokal (sima). Jika dilihat di sini, bisa
dikatakan bahwa istilah dresta dan sima adalah sebentuk otonomi bagi
pluralitas tradisi, kebiasaan, tatanan, dan adat yang berlaku di masing-
masing desa di Bali. Istilah dresta dan sima ini digunakan oleh masyarakat
Bali untuk menunjukkan adanya pluralitas tradisi, kebiasaan, budaya yang
berlaku di masing-masing desa.

Berdasarkan hasil survei terhadap adat-istiadat termasuk di dalamnya
dresta dan sima yang memiliki ciri khas dan bernuansa lokal di dua
kecamatan yakni Kecamatan Petang dan Abiansemal, dapat diinventarisasi

sebagai berikut.

4.3.1. Adat Istiadat di Kecamatan Petang
1. Desa Adat Jempanang
Desa Adat Jempanang, Desa Belok, Kecamatan Petang memiliki
adat istiadat kuno yang diwarisi secara turun-temurun. Salah satunya

adalah perihal sistem pemerintahan dan kepemimpinan desanya.

86 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Menurut Nyoman Artawan, klian adat Desa Jempanang, di desa ini
masih diterapkan sistem pemerintahan kuno yang terdiri dari
Kubayan, Jro Bahu, Singgukan, Krama, dan Pider.

Segala kegiatan adat-istiadat termasuk keagamaan, peran
seorang Kubayan dan Jro Bahu masih sangat kental. Krama Desa pun
sangat taat pada kepemimpinan Kubayan dan Jro Bahu ini. Tidak
hanya dalam konteks kegiatan adat saja, pelaksanaan upacara
keagamaan juga dipimpin oleh Kubayan, tidak menggunakan
sulinggith, pamangku desa, sebagaimana desa-desa Bali dataran. Ini
menunjukkan, sistem pemerintahan tradisional, adat, dan pemegang
otoritas keagamaan di Desa Jempanang memiliki kemiripan dengan
desa-desa Bali Aga.

Pemilihan seorang Kubayan dilalui melalui sistem ulu apad.
Sistem ini mengedepankan asas senioritas. Hanya krama inti yang
banyaknya 12 yang bisa masuk ke dalam sistem ulu apad ini. Ketika
salah satu ada yang meninggal, maka akan digantikan dengan
keturunannya. Semisal Kubayan yang berada di posisi 1 meninggal,
maka akan digantikan oleh keturunannya dan mengambil posisi paling
bawah yaitu posisi 12. Sebaliknya, ketika Kubayan yang ke-5 atau
yang di tengah meninggal, maka akan digantikan oleh keturunannya
namun tetap di posisi tersebut. Jika 12 orang yang berada di sistem
uluapad ini tidak memiliki keturunan, maka bisa digantikan oleh salah
satu krama desa yang banyaknya 24 Kepala Keluarga (KK) dengan
melakukan paruman terlebih dahulu untuk mengambil keputusan.
Tata pemerintahan di Desa Jempanang ini memang hampir mirip
seperti di desa-desa Bali Aga di Bangli, Buleleng dan Karangasem.

2. Desa Adat Tiyingan

Desa Adat Tiyingan, Desa Pelaga, Kecamatan Petang memiliki
adat istiadat yang khas, terutama pada ranah tradisi dan keagamaan.
Hal ini terlihat dalam aktivitas keagamaan khususnya Dewa Yadnya.
Setiap ada upacara ritual di Pura diwajibkan mementaskan 4 tarian
yakni Tari Baris Truna, Baris Tombak, Baris Tutup dan Rejang Daha.

Selain memiliki makna seni dan keagamaan, kewajiban pementasan ini

87 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



bisa dikatakan sebagai bentuk upaya pelestarian seni-seni sakral di
Desa Adat Tiyingan. Sarana ritual dalam upacara Dewa Yadnya juga
tidak mengenal banten bebangkit dan pulagembal, melainkan pupuan

bawi dan pupuan bebek.

4.3.2 Adat Istiadat di Kecamatan Abiansemal
1. Desa Adat Jempeng

Desa Adat Jempeng, Desa Dinas Jempeng, Kecamatan
Abiansemal memiliki adat istiadat yang berhubungan dengan
implementasi Tri Hita Karana yakni sukerta tata parahyangan, sukerta
tata pawongan dan sukerta tata palemahan. Tri Hita Karana ini
tertuang dalam awig dan pararem Desa Adat Jempeng untuk menjaga
relasi harmonis antara manusia dan Tuhan, manusia dengan manusia,
dan manusia dan alam. Menurut Bandesa Adat Jempeng, I Ketut Jena
(58 tahun), implementasi sukerta tata parahyangan tampak melalui
aturan-aturan ke Pura. Setiap ada krama yang sebel dan cuntaka, tidak
diperkenankan memasuki jeroan Pura Kahyangan Tiga Desa. Begitu
juga sukerta tata palemahan, ada adat-istiadat yang masih
dipertahankan bahwa barang siapa krama yang punya tanaman atau
pohon yang melewati batas pekarangan, akan dikenakan sanksi sepat
gantung yakni mengambil buah dari pohon tersebut atau memotong
pohon tersebut. Awig-awig Desa Adat Jempeng pernah direvisi pada
tahun 2007 dalam rangka lomba desa.

2. Desa Adat Gerana

Desa Adat Gerana, Desa Dinas Sangeh, Kecamatan Abiansemal
memiliki adat-istiadat yang di bidang seni dan keagamaan. Pada
bidang seni telah ada upaya lembaga-lembaga adat melestarikan
beberapa jenis kesenian seperti Arja dan Topeng Tugek yang terkenal.
Desa Adat Gerana juga memiliki sima atau aturan dan dresta di bidang
keagamaan, khususnya pada pelaksanaan Pitra Yadnya. Upacara
ngaben baru bisa dilaksanakan setelah pukul 12.00 Wita. Jika belum
melewati pukul 12.00 Wita, upacara belum boleh dilaksanakan.

3. Desa Adat Sangeh

88 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Desa Adat Sangeh, Desa Sangeh, Kecamatan Abiansemal
memiliki adat-istiadat atau kebiasaan yang mereka sebut dengan
istilah nyapuh. Menurut Bandesa Adat Sangeh, I Gusti Agung Bagus
Adi Wiputra (54 tahun), nyapuh merupakan kegiatan sukerta tata
palemahan terutama untuk kebersihan lingkungan desa. Dalam
kegiatan nyapuh setiap banjar bergiliran menyapu pada pukul 05.00
Wita di seputaran desa. Adat istiadat nyapuh ini dilaksanakan sebagai
ungkapan syukur masyarakat karena telah memiliki tempat hidup
yang layak oleh sebab itu mesti dilestarikan. Kegiatan nyapuh ini juga
sudah tertuang dan diatur dalam awig-awig Desa Adat Sangeh.

4. Desa Adat Karang Dalem

Desa Adat Karang Dalem, Desa Bongkasa Pertiwi, memiliki adat-
istiadat khususnya dalam pelaksanaan upacara keagamaan. Setiap
ada krama Desa Adat meninggal atau kelayuan sekar, maka banjar-
banjar adat yang mengambil alih pelaksanaan pangabenan dengan
catatan memberi upakara atau patus (iuran). Banjar adat-banjar adat
di Desa Karang Dalem membantu mempersiapkan dan mengambil alih
secara gotong-royong segala sesuatu yang diperlukan untuk upacara
ngaben.

5. Desa Adat Jagapati

Desa Adat Jagapati, Desa Jagapati, Kecamatan Abiansemal
memiliki adat-istiadat, khususnya peraturan khusus untuk mengatur
sukerta tata palemahan di wewidangan Desa Adat Jagapati. Menurut
Bandesa Adat Jagapati, | Wayan Suardana (55 tahun) selain adat-
istiadat seperti ngayah yang sudah mendarah daging, Desa Adat
Jagapati melarang semua toko modern berjejaring beroperasi di
wilayah desa adatnya, karena dianggap berdampak pada ruang
ekonomi masyarakat. Melalui awig-awig dan perarem desa adat, Desa
Adat Jagapati juga melarang pembangunan kafe, bar, dan sejenisnya
di wilayah desa karena dianggap bisa merusak mental masyarakat dan
mengganggu keamanan desa. Selain itu, untuk sukerta tata pawongan,
Desa Adat Jagapati memiliki adat-istiadat berupa aturan yang

mewajibkan seseorang yang membeli tanah di Desa Adat Jagapati

89 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



untuk ikut serta mabanjar adat seperti krama adat mipil. Aturan ini
diterapkan untuk membatasi masuknya pendatang di Desa Adat
Jagapati.
6. Desa Adat Sigaran
Desa Adat Sigaran, Desa Mekar Buana, Kecamatan Abiansemal,
memiliki adat-istiadat dan dresta yang unik terutama dalam konteks
pelaksanaan upacara yadnya, baik itu Manusa Yadnya maupun Dewa
Yadnya. Menurut Bandesa Adat Sigaran, I Made Sabo (58 tahun) setiap
ada krama desa yang menyelenggarakan upacara Manusa yadnya
maka krama desa secara sukarela menyiapkan dua penjor untuk
ditancapkan di depan rumah krama yang punya acara. Selain itu, pada
pelaksanaan upacara Dewa Yadnya, khususnya pada budha kliwon
pahang atau pegatwakan, Desa Adat Sigaran menyelenggarakan
upacara dengan banten yang tidak ada tingkatannya. Ini telah menjadi
tradisi dan adat-istiadat di Desa Adat Sigaran.
7. Desa Adat Bongkasa
Desa Adat Bongkasa, Desa Bongkasa Kecamatan Abiansemal
memiliki adat-istiadat atau aturan yang mengatur penduduk lokal dan
pendatang yang membuka usaha di wewidangan desa adatnya. Dalam
Awig-awig Desa Adat Bongkasa, menurut Bandesa Adat Ilda Bagus
Gede Sujia Pradanta (47 tahun), tersurat bahwa warga lokal dan warga
pendatang yang memiliki usaha di wilayah Desa Adat Bongkasa akan
dikenai dudukan atau punia sebagai wujud kontribusinya pada desa.
8. Desa Adat Bindu
Seperti halnya tertuang dalam awig-awig Subak Gaga yang
melarang pembukaan akses jalan untuk kendaraan roda 4, dalam
Awig-awig Desa Adat Bindu juga tertuang hal yang sama. Berdasarkan
keterangan I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag, aturan tersebut
diterapkan guna membatasi dan menjaga stabilitas karang ayahan
desa (lahan milik desa yang ditempati penduduk desa, sehingga wajib
turun ngayah’). Dalam kesempatan wawancara pada tanggal 25
Agustus 2024, beliau menyampaikan bahwa karang ayahan desa

tersebut jumlahnya 77 karang ayahan dan hanya 66 karang ayahan

90 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



yang ditempati krama atau masyarakat Desa Adat Bindu. Karang
ayahan tersebut dapat ditempati warga secara turun-temurun dan
wajib turun ngayah jika terdapat kegiatan-kegiatan di desa yang

melibatkan Desa Adat Bindu.

Gambar 4.5 Jro adesa I Gust Ketut Mudiana S.Ag. (l;}ri berpakaian
putih) sesaat setelah diwawancarai (Dokumentasi Tim Peneliti)

Dalam kesempatan itu, I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag. juga
menambahkan bahwa dalam Sukerta Tata Palemahan di Desa Adat
Bindu juga terdapat aturan Sepat Gantung, yaitu jika terdapat
pepohonan yang dimiliki warga melewati pekarangan tetangganya,
maka tetangga tersebut dapat mengambil tindakan-tindakan sesuai
kebutuhan tanpa perlu meminta izin kepada yang memiliki pohon atau
tetangga sebelahnya. Bagitu juga dengan air limbah dapur dan rumah
tangga lainnya tidak diperbolehkan untuk dibuang sembarangan
karena sudah dibuatkan saluran khusus untuk limbah tersebut. Hal
menarik juga, di Desa Adat Bindu masyarakat telah sangat sadar
dengan kebersihan lingkungan karena sudah merupakan warisan
turun-temurun. Mereka memiliki motto mewujudkan Desa Adat Bindu
“Kedas & Galang” (‘bersih dan cemerlang’). Terbukti, suasana desa
tersebut sangat asri tanpa sampah sedikitpun berserakan di jalanan.
Terlebih lagi, sejak sekitar 5 tahunan, Desa Adat Bindu telah mengelola

sampahnya sendiri dengan membuat pengolahan sampah yang disebut

91 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



TPS 3R. Untuk mendukung program kebersihan desa, warga Desa Adat
Bindu wajib membayar iuran kebersihan sebesar Rp 20.000 per KK.
Seluruh aturan dan kesepakatan warga Desa Adat Bindu tentu
telah dirasakan manfaatnya oleh warga langsung dan oleh pemilik
usaha pariwisata di sana. Menariknya, para pelaku usaha pariwisata
tersebut adalah masyarakat lokal desa (contoh:hotel Furama Bali
Resort yang berbintang 4). Tentu saja, kebersihan dan keindahan desa
telah memiliki daya tarik tersendiri bagi para wisatawan. Terbukti,
menurut penuturan I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag.,M.Ag. bahwa para
wisatawan seringkali sangat gemar melakukan perjalanan keliling desa
dengan berjalan kaki atau sekadar bersepeda. Selain itu, masyarakat
juga sudah sangat sadar wisata, maka beberapa warga telah
menyediakan kamar sewaan untuk tamu menginap di rumahnya

sendiri.

4.4. Pemetaan Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang dan
Abiansemal

Gambar 4.6 Pemetaan Pengetahuan Tradisional

Pengetahuan tradisional adalah kumpulan pengetahuan dan
kepercayaan yang diturunkan dari generasi ke generasi melalui transmisi
budaya, tentang hubungan makhluk hidup (termasuk manusia) satu sama

lain dan dengan lingkungannya. Lebih lanjut, pengetahuan tradisional

92 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



adalah atribut masyarakat dengan kesinambungan sejarah dalam praktik
pemanfaatan sumber daya; pada umumnya, ini adalah masyarakat non-
industri atau masyarakat yang tidak terlalu maju secara teknologi, secara
khusus masyarakat adat (Berkes, 1993:3). Di antara negara-negara maju dan
negara-negara berkembang, pengetahuan tradisional menjadi isu dalam
berbagai negosiasi yang utamanya berhubungan dengan proses
pembangunan dan lingkungan, tentang masalah pertanian, obat-obatan,
budaya, kesehatan masyarakat dan hak asasi manusia dari berbagai lapisan
masyarakat minoritas. Istilah lain tentang pengetahuan tradisional, di
antaranya indigenous knowledge, rural people’s knowledge, local knowledge,
folk knowledge, ataupun ethnoecology.

Pengetahuan tradisional sebagai sistem pengetahuan yang dinamis
membedakan dirinya dari pengetahuan umum dalam hal metode penciptaan
pengetahuan, transmisi, serta prinsip-prinsip dan nilai-nilai yang terkait
dengan penggunaannya untuk berbagai tujuan. Pengetahuan tradisional
secara umum menganjurkan hubungan yang saling menghormati dan timbal
balik dengan sumber daya alam, termasuk habitat dan tanaman serta hewan
yang berinteraksi dengan manusia. Dengan pemikiran ini, norma-norma adat
untuk penggunaan, tata kelola, dan akses terhadap sumber daya alam
dikembangkan dan ditaati (Subramanian dan Pisupati, 2010). Masyarakat
tradisional, dengan nilai-nilai tradisionalnya telah memperoleh beberapa
manfaat dari ekosistem lingkungan-makanan (dari kegiatan pertanian dan
perburuan), air, obat-obatan, kerajinan tangan, kepuasan spiritual dan lain-
lain. Selain itu, masyarakat tradisional juga telah menemukan cara dan
langkah untuk mempertahankan homeostasis atau kesehatan tubuhnya dan
beradaptasi dengan perubahan kebutuhan dan kondisi, berdasarkan
pandangan dunia dan kearifan mereka. Oleh karena itu, sistem pengetahuan
tersebut terus berkembang, beradaptasi dengan keadaan dan realitas yang
berubah, dan pada saat yang sama berkontribusi pada ketahanan ekologis.
Pendekatan pengetahuan tradisional bukanlah pendekatan kausalitas linier
(masalah tunggal-solusi tunggal), tetapi biasanya mencoba memasukkan
kerangka multikausalitas (banyak faktor-dampak ganda) dan efek sinergis

(Subramanian dan Pisupati, 2010: 4).

93 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Sesuai dengan beberapa pandangan di atas, Undang-Undang Nomor 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan mendefinisikan pengetahuan
tradisional sebagai seluruh ide dan gagasan dalam masyarakat, yang
mengandung nilai-nilai setempat sebagai hasil pengalaman nyata dalam
berinteraksi dengan lingkungan, dikembangkan secara terus-menerus dan
diwariskan pada generasi berikutnya. Pengetahuan tradisional antara lain
kerajinan, busana, metode penyehatan, jamu, makanan dan minuman
tradisional, serta pengetahuan dan kebiasaan perilaku mengenai alam dan
semesta. Pengetahuan tradisional tidak hanya memiliki nilai ekonomi, tetapi
sebenarnya juga memiliki nilai moral, spiritual, dan magis yang dimiliki oleh
masyarakat adat yang secara otomatis merupakan entitas dan kedaulatan
negara. Dalam pengertian ini, pengetahuan tradisional mengandung harkat
dan martabat, sekaligus suatu keluhuran yang menandakan identitas suatu
masyarakat.

Di Bali, segala nilai dan manfaat pengetahuan tradisional yang telah
dimiliki masyarakat secara turun-temurun tidak saja dinikmati dan
dirasakan masyarakat lokal, tetapi juga masyarakat yang datang berkunjung
ke Bali, ataupun yang akhirnya menetap. Pemanfaatan air melalui sistem
Subak misalnya bahkan telah memberi trade mark dan telah menjadi warisan
budaya dunia hingga saat ini. Selain itu, kerajinan dan busana Bali telah
mendapat pengakuan di kancah internasional. Begitu halnya metode
penyehatan, yang seringkali disebut Usadha Bali juga telah dikenal luas,
sehingga sekarang, para wisatawan berkunjung ke Bali tidak saja untuk
memanjakan diri dengan wisata alam dan budaya, tetapi juga secara khusus
menyasar tempat-tempat pengobatan tradisional, untuk pembersihan diri
(malukat) dan penyembuhan (matamba). Tidak hanya sampai di situ, para
wisatawan juga mendatangi griya-griya para Sulinggih, sesuai hasil
wawancara, di antaranya untuk mawacak palekadan ‘membaca hari
kelahiran’ dan mabayuh ‘penyucian’. Hal ini berarti bahwa pengetahuan
tradisional Bali tidak saja berhubungan secara moral dan spiritual bagi
masyarakat lokal, tetapi juga telah memberi manfaat melampaui batas

wilayah bahkan benua.

94 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Berdasarkan observasi dan wawancara yang dilakukan di Kecamatan
Petang dan Abiansemal, masyarakat setempat telah menyadari beragam
potensi berkaitan dengan pengetahuan tradisional yang mereka miliki.
Faktor yang paling menentukan pemeliharaan maupun pelestariannya tentu
saja adalah kesempatan segala bentuk pengetahuan itu dapat memiliki
manfaat bagi kehidupan mereka, atau membantu pemenuhan kebutuhan
sehari-hari masyarakat setempat tersebut. Artinya, nilai ekonomis sangat
memegang peranan penting dalam upaya pelestarian, di samping perhatian
pemerintah dalam rangka pelindungan dalam bentuk sertifikasi HaKI (Hak
Kekayaan Intelektual), pembinaan dan pengembangan. Di samping itu, peran
para intelektual dan pemerhati budaya, baik lokal, nasional maupun
internasional tentu sangat dibutuhkan dalam rangka penelitian dan
pengembangan potensi segala bentuk pengetahuan tradisional yang telah
ada dan yang berpotensi ada di masa yang akan datang.

Berkaitan dengan penelitian-penelitian terdahulu, pengetahuan
tradisional di Kecamatan Petang dan Abiansemal belum mendapat perhatian
serius, bahkan belum teridentifikasi. Namun, upaya-upaya penelitian dan
pengabdian telah senantiasa dilakukan. Salah satu contoh adalah penelitian
tentang kerajinan kayu yang dilakukan oleh Deviana dan Sudiana (2015),
yang menyatakan bahwa terdapat 61 usaha di Abiansemal dan Petang
sebanyak 33 usaha kerajinan kayu, yang menyerap hampir 1000 tenaga
kerja. Hal ini berarti bahwa satu sektor pengetahuan tradisional saja telah
menyerap tenaga kerja yang signifikan. Berikutnya, berdasarkan hasil
penelitian Jayendra dan Suarmana (2022), beberapa hotel di Bali kini telah
menerapkan konsep wellness (kesehatan’) sebagai produk yang ditawarkan,
salah satunya yang dilakukan Fivelements Hotel di Desa Mambal, Kecamatan
Abiansemal, Kabupaten Badung. Dalam praktiknya, hotel dimaksud telah
menawarkan jasa Balian sebagai terapis kesehatan. Oleh sebab itu,
identifikasi awal pengetahuan tradisional di Kecamatan Abiansemal dan
Petang ini sekiranya dapat membantu masyarakat dan Pemerintah Daerah
untuk melakukan langkah-langkah selanjutnya secara lebih mendalam dan

terencana dengan baik.

95 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4.4.1 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Petang
1. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Tenun di Desa Getasan

Di Desa Getasan, tepatnya di Banjar Kauh terdapat pengetahuan
tradisional berupa kerajinan tenun tradisional. Seorang penenun bernama I
Gusti Made Manis Badung (45 Tahun) mengaku telah sejak lama menggeluti
profesi sebagai penenun tradisional. Ia menyatakan “Saya menekuni tenun
kain endek karena kerajinan tenun ini hanya ada di daerah Gianyar dan
Klungkung, dan saya sangat ingin mengembangkan kerajinan tenun ini di
Kabupaten Badung. Supaya tidak kalah dengan dengan daerah lain, di
Badung juga ada kain tenun.” (Wawancara, 27 Mei 2024). Bahan yang ia

gunakan diakui berasal dari Kabupaten Gianyar.

Kabupaten
H Badung,Bali lonesia
abupaten

amera
| E—

Gambar 4.7 Alat Tenun Tradisional, Produk Kain Endek, I Gusti Made
Manis (nomor 2 dari kanan) dan Seorang Pengerajin Tenun (nomor 2
dari kiri) (Dokumentasi Tim Peneliti)

Ibu I Gusti Made Manis berkomitmen mengembangkan kerajinan
tenun di desanya, Getasan. la menuturkan, “Saya berasal dari Gianyar.
Orang tua saya yang mengajarkan saya menenun. Setelah menikah ke sini
saya tetap menenun dan mengembangkan kerajinan tenun. Dulu ada banyak
yang saya ajarkan kemampuan menenun, namun karena COVID-19 banyak
yang berhenti. Yang tersisa hanya saya dan beberapa orang yang saya ajak
menenun di rumah saya.” (Wawancara 27 Mei 2024). Produk hasil kerajinan
tenunnya dipasarkan ke berbagai tempat sekitar Kecamatan Petang. Ia juga
merasa bersyukur bahwa banyak kalangan masyarakat di Kabupaten

Badung kini sudah mengenal kerajinan tenunnya, termasuk para pegawai

96 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dari Pemda Badung. Ia juga menambahkan, “Banyak juga dari luar kota yang
datang ke sini membeli kain endek. Kendalanya sekarang sudah banyak
pesaing penenun dari Gianyar yang sudah menggunakan mesin, akibatnya
kalah harga, mereka bisa memberi harga lebih murah”.

2. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Bale Bengong dari Bambu di Desa
Carangsari
Di Desa Carangsari, tepatnya di Banjar Mekar Sari terdapat

pembuatan kerajinan Bale Bengong (‘balai tempat bersantai berukuran kira-
kira 150cm persegi’). Berdasarkan keterangan [ Wayan Sutana (59 Tahun), ia
telah membuat bale bengong ini secara turun-temurun, dari orang tua.
Untuk bahan baku berupa tiing petung ‘bambu petung berukuran besar’
karena tidak terdapat di Desa Getasan ini, ia mencari di Gianyar. Di Gianyar
biasanya terdapat banyak stok bambu yang dibutuhkan. Dalam pengerjaan
satu bale bengong, biasanya mengajak 3 orang yang membantu (Wawancara

27 Mei 2024).

3 6P Map Camera

4/s ' Kabupaten " ! Kabupaten

Kabupaten $
Badung,Bali,Indonesia : J Badung,Bali,Indonesia

Badung,Bali,Indonesia
Petang; Kabupaten Badung, Bali, Indonesia
Lat -8.445738, Long 115.219203 Lat -8.445729, Long 115.219103
i 05/26/2024 12:07 PM GMT+08.00 o 05/26/2024 12:07 PM GMT+08.00 ). gy
Note : Captured by GPS Map Camera X Wi WY Note : Captured by GPS Map Camera | o »/ % Note : Captured by GPS Map Camera
T T SR 5 = e AT s ?

Petang, Kabupaten Badung, Bali, Indonesia

Gambar 4.8 Bahan Bambu dan Ilalang Kering (kiri), Bale Bengong
Setengah Jadi (tengah), dan I Wayan Sutana

I Wayan Sutana juga menyatakan bahwa biasanya produknya
dipasarkan dari mulut ke mulut, “Biasanya akan ada yang menyuruh saya
membuat atau pesanan dari orang tertentu, melalui pihak tertentu atau
melalui teman, di seputaran daerah Getasan dan juga dari luar (daerah Desa

Getasan), tergantung yang memesan.” la juga mengaku masih menggunakan

97 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



alat-alat tradisional seperti pahat (paet), kikir, dan alat bangunan lainnya. la
juga menambahkan bahwa kebudayaan sangat berpengaruh kepada
kehidupan masyarakat karena sudah warisan dari leluhur. Ia sangat
berharap kepada pemerintah untuk memberikan bantuan untuk
memberdayakan dan melestarikan kerajinan bale bengong di Kabupaten

Badung.

3. Pengetahuan Pengobatan Tradisional di Desa Carangsari

Di Desa Carangsari, tepatnya di Banjar Mekar Sari Badung, terdapat
pengobatan tradisional dengan metode pijat tradisional. I Made Budiana (Jro
Tolet) (53 Tahun) mengaku, “Saya mengobati orang dengan cara memijat
menggunakan minyak khusus hasil racikan sendiri. Saya juga memakai
bahan-bahan herbal yang saya tanam sendiri, adas, sirih, jahe, kunyit,
batang jepun (‘kamboja’/ plumeria), dan sebagainya sebagai bahan minyak.”
(Wawancara 27 Mei 2024). Ia juga mengakui bahwa keahlian memijat

dipelajarinya secara turun-temurun.

Gambar 4.9 I Made Budiana (tengah) dan Obat, Minyak Herbal Buatannya
(Dokumentasi Tim Peneliti)

Selanjutnya, I Made Budiana juga menambahkan, “Teknik saya
khusus saat memijat, saya tahunya dari orang tua. Cara membuat obat juga
dengan cara khusus. Saya belajar juga usada Bali.” Sambil menerangkan
sedikit namun tetap merahasiakan teknik dan cara pembuatan obatnya ia
berharap mendapat perhatian dari pemerintah daerah bagi para penekun

usada atau pengobatan tradisional di Kabupaten Badung.

98 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4.4.2 Pengetahuan Tradisional di Kecamatan Abiansemal

Pengetahuan Tradisional masyarakat di Kecamatan Abiansemal sangat
bervariasi dari satu desa dengan desa yang lain. Pengetahuan Tradisional
yang dapat secara awal teridentifikasi berkisar antara pengobatan
tradisional, kerajinan, pengetahuan arsitektur tradisional, dan minuman
tradisional. Beberapa di antaranya telah merupakan pengetahuan yang
sifatnya sosial, namun ada juga sifatnya perseorangan. Pengetahuan yang
sifatnya sosial berarti banyak di antara anggota masyarakat lain, selain
mereka yang menggelutinya sebagai profesi, juga mengetahui hal yang sama,
atau prosesnya diketahui oleh banyak orang, salah satunya adalah proses
pembuatan minuman tuak. Berikut adalah deskripsi pengetahuan
tradisional yang dapat diidentifikasi berdasarkan observasi langsung dan
juga wawancara kepada informan-informan terpilih.
A. Pengetahuan Pengobatan Tradisional
1. Pengobatan Tradisional di Desa Darmasaba

Di Desa Darmasaba terdapat Pura Ntegana yang sangat dikeramatkan
oleh masyarakat setempat. Berdasarkan informasi Pamangku Pura Ntegana,
Si Alit Gede Dwi Payana (34), masyarakat telah mempercayai bahwa di pura
tersebut terdapat tirta dan minyak yang dapat mengobati berbagai macam
penyakit. Sebagai pengobat tradisionalnya adalah Pamangku-nya langsung.
Menurut Jero Mangku, “mengenai pengobatan itu tergantung dari diri
sendiri, percaya atau tidaknya akan obat tersebut. Itu juga menjadi sebuah
kepercayaan kita terhadap suatu kesembuhan. Dengan memberikan
pengobatan yaitu berupa minyak dan tirta yang terdapat di Pura Ntegana
yang dipercaya masyarakat bisa menyembuhkan segala penyakit.”
(Wawancara 19 Juni 2024). Minyak dan Tirta itu juga menurut beliau telah
dipercaya masyarakat yang datang berobat. Jadi, semasih masyarakat
mempercayai keampuhan tirta dan minyak yang terdapat di Pura Ntegana
sebagai penyembuh segala penyakit, praktik pengobatan tradisional yang ada
juga akan sulit hilang. Jero Mangku juga menyatakan bahwa ia juga
mempelajari perihal pengobatan tradisional melalui lontar-lontar Usadha,
Purana, Mantra-mantra karena memang sangat menggemari pengetahuan

tradisional Bali. Ia berharap pemerintah terus berperan aktif

99 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



mengembangkan tradisi atau kekhasan yang ada di masing-masing daerah,
yaitu dengan cara membuat kebijakan yang tepat dalam perawatan aset pura

dan aset-aset lainnya.

Gambar 4.10 Tampak Depan Pura Ntegana, Desa Darmasaba
(Dokumentasi Tim Peneliti, 24 Juni 2024)

Orang yang sakit akan datang ke Pura Nteggana dan diperantarai Jero
Mangku. Tirta dan Minyak tersebut diteteskan ke orang yang sakit dengan
kepercayaan, “Jika orang tersebut ditakdirkan sembuh maka akan sembuh,
jika orang tersebut ditakdirkan tidak sembuh selama 3 hari lebih maka akan
dipastikan meninggal”. Selain itu, menurut penuturan beliau, dahulu
terdapat sehelai kain bernama Kain Petulu, yang juga dijadikan obat, yaitu
dengan memberikan seseorang sehelai benangnya untuk dikonsumsi oleh
orang yang sakit. Tetapi kemudian menurut Jero Mangku, kain itu tiba-tiba
menghilang. Walaupun demikian, kepercayaan masyarakat terhadap
keberadaan pengobatan tradisional di Pura Ntegana masih terpelihara hingga
sekarang.

2. Pengobatan Tradisional di Desa Sedang
Di Desa Adat Sedang terdapat pengetahuan tradisional berupa

pengobatan tradisional dengan metode palukatan (‘upacara pembersihan dari

100 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



penyakit melalui mandi atau percikan tirta’). Bandesa Adat Sedang, I Gusti
Ngurah Jaya Putra (52 Tahun) yang beralamat di Jl. Kamboja No.13 Banjar
Aseman, mengaku, “Tentu saja saya sangat mensyukuri atas peninggalan
leluhur yang dulu itu masih ada sampai sekarang, karena warisan leluhur
tentunya mempunyai tujuan untuk desa ini agar tetap rahayu dan tentram.
Di sini, masyarakat sudah tahu keampuhan Tirta Pura Beji Nangga Desa
Adat Sedang.” (Wawancara 5 Juni 2024). Menurut beliau siapa saja yang
sakit dan meyakini diperbolehkan untuk datang sendiri dengan membawa
canang dan perlengkapan upacara lainnya untuk malukat (‘upacara
pembersihan diri’) dan memohon kepada Sesuhunan (Dewa Wisnu) di sana
untuk memperoleh kesembuhan dari penyakit yang diderita. Bandesa Adat
juga menegaskan bahwa masyarakat yang datang memiliki keluhan beragam,

utamanya yang tidak dapat disembuhkan secara medis.

¥ W“%’ﬂ“w g
U Bk 2

Kecamatan Abiansemal, Bali, Indonesia

1

Google

3

Google

Gambar 4.11 Lokasi Pura Beji Nangga Desa Adat Sedang (Dokumentasi
Tim Peneliti)

Berdasarkan keterangan Jero Bandesa, “Pemerintah sudah
memberikan bantuan untuk membuat jalur khusus bagi masyarakat yang
ingin melakukan palukatan (‘upacara pembersihan diri dari penyakit’) dan
pengobatan ke Pura Beji Nangga.” (Wawancara, 4 Juni 2024). Menurutnya
kesadaran masyarakat di desanya yang meyakini pengobatan tradisional di
desanya telah terbangun, karena banyak yang disembuhkan di Pura Beji
Nangga. Masyarakat juga menurutnya senantiasa secara turun-temurun
merawat tempat pengobatan tersebut sehingga semakin banyak masyarakat

yang datang dan mengetahui keberadaan beji (‘tempat palukatan’) tersebut.

101 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



3. Pengobatan Tradisional di Desa Adat Bindu

Terdapat seorang tokoh pengobatan tradisional di Desa Adat Bindu
bernama I Gusti Ketut Mudita, S.Kes (64 tahun). la mengaku bahwa
kemampuan pengobatannya diwarisi dari kakek buyutnya secara magis,
yang di Bali seringkali disebut nyalukin taksu (‘mengemban atau menekuni
tugas profesi leluhur’). Terdapat cerita menarik di balik pengobatan
tradisional yang diemban oleh IGK Mudita, S.Kes. Menurut penuturannya,
kakek buyut beliau sendiri dikatakan melakukan praktik pengobatan
tradisional pada tahun 1800-an. Namun, sepeninggal beliau dua generasi
setelahnya tidak ada satu pun yang menekuni pengobatan tradisional. Akan
tetapi, seiring berjalannya waktu, keluarga I Gusti Ketut Mudita, S.Kes
mengalami kabebrehan (musibah dan sakit). Pria yang pernah memiliki
usaha toko bangunan di daerah Nusa Dua ini sendiri sempat mengalami sakit
tanpa tahu penyebab dan obatnya, juga istrinya yang dikatakan mengalami
kanker serviks stadium akhir. Oleh karena itu, Mudita yang merupakan
generasi ke-4 pun menyerah dan menyatakan sanggup untuk menjalankan
profesi sebagai pengobat tradisional di Desa Adat Bindu. Ajaibnya, setelah
itu, sakit menahun yang dideritanya, sekaligus kanker serviks yang diderita

istrinya, berangsur membaik hingga sembuh dan sehat sampai sekarang.

{ Badung, Bali,Indonesia
g T T

i i | - 67, Long 115.229480
] / " A \ § , 08/25/2024 11:23 AM GMT+08.00

§ Note : Captured by GPS Map Camera
AN iy - i PO R R

Gambar 4.12 Tanah Hyang Healing Center (kiri), IGK Mudita, S.Kes.
(tengah) dan Pelinggih Putra Suputra di Pura Dalem Tunon Batan
Manggis (kanan). Sumber: Dokumentasi Tim Peneliti

102 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



IGK Mudita, S.Kes. dalam kesempatan wawancara pada tanggal 25
Agustus 2024 menegaskan bahwa tempat pengobatannya dinamai Tanah
Hyang Healing Center. Pria yang menamatkan S1 di Prodi Ayurveda Fakultas
Kesehatan UNHI Denpasar ini menambahkan bahwa penamaan tersebut
mengikuti tren pariwisata di daerahnya. Menurutnya, 90% yang berobat di
tempatnya adalah wisatawan asing dengan berbagai macam keluhan
penyakit. Metode yang digunakan sangat sederhana yaitu sentuhan dan
pijatan. Menariknya, ketika mengobati pasien hanya cukup disentuh saja,
sehingga dari situ ketahuan sakit dan pengobatannya secara magis; obatnya
menyesuaikan dengan pawisik yang diperolehnya saat pengobatan. Jika
sakitnya parah, di Tanah Hyang Healing Center juga disediakan kamar untuk
pasien rawat inap. “Pokoknya saya hanya menjalankan tugas leluhur dan
meyakini keberadaan Ida Agung Mayun Sakti sebagai penuntun saya,”
pungkasnya sambil menunjuk ke arah gundukan yang tepat berada di
belakang tempat pengobatan tersebut. IGK Mudita, S.Kes. sangat berharap
perhatian dari pemerintah terutama dalam memberikan ruang kepada
pengobatan tradisional untuk lebih disosialisasikan karena merupakan
kearifan lokal Bali.

Seperti terlihat pada gambar di atas, yang paling kanan adalah sebuah
pelinggih yang diyakini memiliki tuah yang dapat mengabulkan permohonan
masyarakat untuk memperoleh keturunan yang dinamakan Palinggih Putra
Suputra di Pura Dalem Tunon Batan Manggis Desa Adat Bindu. Berdasarkan
keterangan Jero Bandesa Adat I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag. bahwa
keberadaan pura tersebut telah senantiasa diyakini masyarakat sebagai
tempat memohon keturunan bagi warga desa yang sulit memperolehnya. Di
pura tersebut terdapat dua buah batu yang menyerupai lingga yang
ditempatkan berjajar kiri-kanan juga terdapat pohon manggis tua berusia
ratusan tahun. Menurutnya, dahulunya kedua batu tersebut persis
tempatnya berjajar demikian ketika dilakukan penggalian oleh warga untuk
dibuatkan tempat pemujaan. Dengan keberadaan pengobatan tradisional

dan Pura Dalem Tunon ini terkesan bahwa masyarakat Desa Adat Bindu

103 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



sangat menjunjung tinggi keyakinan dan sangat menghormati warisan
leluhurnya yang kemudian menjadi penciri kearifan lokal setempat.
B. Pengetahuan Tradisional Pawacakan
1. Pengetahuan Tradisional Pawacakan Oton di Desa Sibangkaja

Ida Padanda Gde Purwa Dwija Singharsa (62 Tahun) di Griya Gede
Bantas Batan Bunut Sibangkaja, menerapkan pengetahuan tradisional
berupa pawacakan oton (‘pembacaan watak dan nasib berdasarkan hari

kelahiran’) yang dilanjutkan upacara Bebayuhan.

N
- i PhotoG|

Gambar 4.13 Proses Pawacakan Oton dan Upacara Mabayuh di Griya
Bantas Batan Bunut (Dokumentasi Pribadi Ida Pedanda Gde Purwa
Dwija Singharsa)

Berdasarkan keterangan beliau, “Banyak sisya (masyarakat) yang
datang ke Griya, selain untuk nunas indik upakara lan muput (‘tentang
upacara dan memimpin upacara’), minta diwacak (‘dibaca kelahirannya),
termasuk juga para wisatawan mancanegara, yang dilanjutkan dengan
upacara Mabayuh Oton (‘meminimalisir sifat-sifat buruk akibat hari
kelahiran’). Tidak sembarangan, Ratu Peranda ngwacak [‘membaca’l
berdasarkan lontar indik pawacakan (‘Referensi lontar mengenai pembacaan
watak seseorang berdasarkan kelahiran’), salah satunya Wrhaspati Kalpa”
(Wawancara 24 Juni 2024). Beliau menegaskan bahwa watak kelahiran
sangat menentukan nasib seseorang ke depan, maka harus diruwat dengan
harapan wataknya dapat diperhalus sehingga nasibnya ke depan diharapkan
dapat lebih baik atau tidak terlalu dipengaruhi oleh sifat dasar dari hari
kelahirannya. Selaku Sulinggih pihaknya berharap bahwa pengetahuan

seperti ini dapat terus terwariskan kepada generasi muda. Selain itu,

104 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pemerintah juga melakukan langkah-langkah strategis dengan membuat
peraturan-peraturan yang sesuai dan memberikan fasilitas untuk
keberlangsungan pengetahuan tradisional.
2. Pengetahuan Tradisional Pawacakan dan Tenung di Desa Bongkasa
Di Desa Bongkasa, Desa Adat Kutaraga, juga terdapat seorang Jero
Dasaran bernama Jero I Wayan Cakri (61 Tahun). Beliau mengaku telah
menekuni profesi sebagai pengobat tradisional sejak tahun 1980. Jenis
pengobatannya adalah melalui pawacakan (‘membaca watak berdasarkan
kelahiran’) dan tenung (ramal’). la menyatakan, “Sejak tahun 1980, saya
hanya menjalankan tugas dari leluhur. Sangat sulit sebenarnya memahami
watak dan keadaan seseorang apalagi tidak yakin. Tapi untung, saya dibantu

leluhur dalam ngwacak dan nenung.” (Wawancara 18 Juni 2024).

Lt . ELNG

Gambar 4.14 Jero Dasaran I Wayan Cakri dan Tempat Praktik
Pengobatannya (Dokumentasi Tim Peneliti)

Ia juga mengaku seringkali didatangi warga masyarakat dari berbagai
tempat sekitar Desa Bongkasa hingga Denpasar untuk meminta jasanya
untuk meramal. Selain itu, ia juga melakukan pengobatan menggunakan
obat-obatan herbal, “Obat dari alam, saya racik sendiri berdasarkan sumber
sastra usada Bali dan ritual khusus tergantung seberapa parah penyakitnya”
tegasnya. Menurutnya, pengetahuan tradisional dan kebudayaan sangat
berperan bagi masyarakat Bali. Ia juga berharap pemerintah membuat
kebijakan dan memberikan perhatian berupa prasarana dan batuan alat
untuk menjalankan pengobatan tradisional.

C. Pengetahuan Tradisional Nyurat Lontar

1. Pengetahuan Tradisional Nyurat Lontar di Desa Sibang Kaja

105 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Di Desa Sibang Kaja juga terdapat pengetahuan tradisional nyurat
lontar. Di Griya Gede Bantas Batan Bunut Sibangkaja, Ida Padanda Gde
Purwa Dwija Singharsa (62 Tahun), selain selaku Sulinggih, sebagai
pensiunan guru Bahasa Bali dan Agama Hindu, beliau juga sejak dahulu
merupakan panyurat lontar (‘penulis lontar menggunakan aksara Bali)).
Menurut beliau, keahlian tersebut beliau pelajari dari guru dan sesepuh

beliau terdahulu (tidak disebutkan namanya).

Note : Captured by GPS Map Came:

Gambar 4.15Ida Pedanda Menunjukkan Koleksi Hasil Karya
(Dokumentasi Tim Peneliti)

Berdasarkan hasil wawancara, Ida Peranda menuturkan bahwa dari
sejak muda beliau sangat menggemari lontar dengan segala isinya, sehingga
dari situ timbul niat beliau untuk belajar nyurat lontar. Beliau menjelaskan,
“lda Peranda belajar secara otodidak dulu karena senang membaca lontar,
sambil belajar sambil dibandingkan hasil tulisan dengan lontar yang Ida
Peranda baca. Banyak hasil tulisan Ida Peranda, biasanya berupa Awig-awig
Desa Adat. Kalau yang lain berupa Purana, Babad, Parwa. Sebagian besar
tulisan Ida Peranda sekarang dikoleksi di Dinas Kebudayaan Kabupaten
Badung.” (Wawancara 9 Juni 2024). Semasa jadi guru dan dosen dulu juga
beliau akui bahwa murid-murid didikannya seringkali menjadi juara nyurat
lontar. Beliau berharap pemerintah dapat terus-menerus memupuk minat
generasi muda dalam bidang ini dengan mengadakan lomba nyurat lontar
dan tentu saja, peraturan di bidang kebudayaan dan bahasa Bali yang sesuai

keadaan dan situasi Desa, Kala, Patra di Bali.

106 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



2. Pengetahuan Tradisional Nyurat Lontar di Desa Bongkasa

Selain di Desa Sibang Kaja, di Desa Bongkasa Pertiwi Desa Adat Karang
Dalem II, juga terdapat pengetahuan tradisional berupa nyurat lontar.
Kemampuan tersebut dimiliki oleh Bapak I Wayan Cakir (70 Tahun) yang
beralamat di Banjar Karang Dalem II. Beliau mengaku, “Saya nyurat lontar
sejak dulu, karena memang suka melihat orang tua dan membaca-baca
lontar, turun-temurun. Harus rajin kalau mau bisa nyurat lontar. Kalau
tidak, nanti tulisannya nylebeg, jek-jek bebek (‘besar-besar dan tidak rapi’).”
(Wawancara 14 Mei 2024).

b] Kabupa;;n
ZBadung,Bali

Nyurat Lontar, dan Ketikan Aksara Bali (Dokumentasi Tim Peneliti)

Selain nyurat secara manual, beliau juga mengaku dahulu
menggunakan mesin ketik manual yang dimodifikasi khusus untuk mengetik
aksara Bali di kertas folio. Menurut beliau, sekarang jauh lebih mudah
karena sudah tersedia komputer untuk mengetik dan menggunakan aplikasi
(Bali Simbar) khusus aksara Bali. Bapak | Wayan Cakir juga mengakui bahwa
hasil karyanya dikomersilkan, “Ada saja yang datang ke sini meminta untuk
dituliskan lontar, ada yang nyalin, ada juga yang buat baru, seperti Awig-
awig, lontar-lontar tenget (‘sakral’; ‘magis’) juga ada. Saya juga
menawarkannya ke sekolah-sekolah, kalau ada yang mau, atau mau belajar
nulis aksara Bali. Cuma harus punya waktu dan sabar.” (Wawancara 14 Mei
2024). Pria sepuh ini juga menuturkan sekarang sulitnya mencari bahan

baku yang memadai seperti dahulu. Ia berharap, kemampuannya ini dapat

107 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diwariskan kepada generasi berikutnya. Pemerintah daerah dapat
memfasilitasi dengan terus-menerus mengadakan pelatihan-pelatihan nyurat
aksara Bali di daun lontar dan lomba-lomba. Dengan demikian, pengetahuan
tradisional berupa nyurat lontar dapat lestari hingga nanti.
D. Pengetahuan Tradisional Berupa Arsitektur Tradisional Bali
1. Pengetahuan Arsitektur Tradisional Bali di Desa Sibangkaja

Di Desa Sibangkaja terdapat seorang arsitek tradisional bernama Ida
Bagus Alita (58 Tahun), yang berasal dari Banjar Tegah, Desa Sibangkaja,
Kecamatan Abiansemal, Kabupaten Badung. Lulusan S2 Ilmu Agama dan
Kebudayaan ini mengaku telah tertarik sejak kecil dan menggeluti bidang
arsitektur tradisional Bali sejak tahun 1985. Pengetahuan tradisional
tersebut beliau pelajari secara turun-temurun, karena keluarga beliau
menekuni bidang ini sejak dahulu, juga melalui referensi-referensi yang ada
berupa lontar yang berkaitan dengan arsitektur tradisional Bali, seperti Asta
Bhumi, Asta Kosala lan Kosali dan juga ilmu arsitektur modern. Menurut
pendapat Ida Bagus Alita, “Saya mengetahui arsitek sangat bermanfaat bagi
pembangunan khususnya bangunan tradisional dimana setiap bangunan
yang dibuat di Bali mempunyai aturannya masing-masing.” (Wawancara 19
Juni 2024). Menurut beliau, bahan-bahan yang digunakan kebanyakan
berasal dari alam karena, “Saya gunakan bahan alam agar menyatu dengan
alam, alam batang, daun, akar pohon, melalui alam dan idealis sendiri.”
Beliau juga mengetahui bahwa beberapa anggota keluarganya menekuni
bidang yang sama. Beliau juga mengaku bahwa tidak pernah terlalu
memasarkan. “Orang lain yang menilai kemampuan saya, sehingga saya
dipanggil untuk membuat Pura, bangunan lain yang mayoritas dikenal orang
banyak seperti Pura Maha Widya Mandira UNHI Denpasar, berbagai
kabupaten di Bali, Pulau Jawa, daerah lain di luar Bali.” (Wawancara 19 Juni
2024). Beliau berharap ilmu arsitektur tradisional tetap berkembang sampai
kapanpun dan memiliki banyak penerus nantinya. Beliau juga
mengungkapkan bahwa peran kebudayaan sangat penting dalam pelestarian
berupa bahan-bahan bangunan tradisional agar menciptakan nilai estetika

sesuai ciri khas Bali. Baliau juga berharap pemerintah konsisten dalam

108 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



mengatur pembangunan daerah dan membuktikan dengan langkah nyata

dalam merawat arsitektur khas Bali.

Gambar 4.17 Ida Bagus Alita bersama Tim Pewawancara dengan Latar
Belakang Hasil Karya Arsitektur Tradisional Balinya (Dokumentasi Tim
Peneliti)

Selain itu, pria yang mengaku mengetahui dan rajin mengkonsumsi
minuman tradisional berupa jamu yang terbuat kunyit, jahe, sereh, yang
ditanam di kebunnya sendiri ini, juga mengaku sebagai pengrajin gebeh
(‘tempat air terbuat dari batu padas’). Ida Bagus Alita menyatakan,
“Pembuatan gebeh sangat penting sebagai pengetahuan tradisional, karena
merupakan warisan leluhur.” (Wawancara 21Juni 2024). Beliau mengatakan
sejak kecil sudah sering membuat gebeh. Ia juga sangat berharap semoga
pengetahuan tradisional seperti ini tidak mudah hilang karena sangat unik

dan sudah ada sejak dahulu sebagai warisan leluhur.

2. Arsitektur Pura Luhur Giri Kusuma Desa Adat Blahkiuh

Pura Luhur Giri Kusuma dibangun di Jaman Kerajaan Singasari pada
awal abad ke-19 oleh Pacentokan Undagi/ Meranggi (‘perkumpulan para ahli
bangunan tradisional Bali’) tercatat sebagai Cagar Budaya. Pura ini berdiri di

atas sebidang tanah dengan luas 1,3 hektar.

109 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.18 Tampak depan atas Pura Luhur Giri Kusuma Blahkiuh
(Dokumen Nusa Bali.com)

Berdasarkan keterangan Bandesa Adat Blahkiuh, IGK Sudaratmaja (65
tahun), Pura Luhur Giri Kusuma sempat direnovasi pada tahun 2019 namun
tetap mempertahankan kekhasannya.

E. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Patung, Ukiran, Tedung, Umbul-

umbul dan Palinggih

1. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Patung di Desa Jagapati,
Angantaka dan Sedang
Desa Jagapati, Angantaka, dan Sedang sejak dahulu memang terkenal

sebagai penghasil kerajinan patung kayu berbentuk kakek dengan kurungan
ayam (dengan ayam dalam sangkar), kakek membawa jala ikan, dan kakek
membawa pancing. Berdasarkan keterangan Bandesa Adat Angantaka, Ida
Bagus Ngurah (32 Tahun) beralamat di Griya Tegeh Angantaka, “Para
pembuat patung kayu ini namanya JAS, singkatan dari Jagapati, Angantaka,
dan Sedang. Sangat terkenal dulu, saya masih kecil dulu melihat orang
mematung. Bagus sekali bentuknya sangat mirip dengan aslinya.”
(Wawancara, 10 Juni 2024). Konon patung kayu hasil kerajinan JAS ini dibeli
oleh langganan pemilik artshop di seputaran Sukawati, Gianyar, bahkan
dijual juga ke luar Bali, seperti Jakarta dan Surabaya. Hebatnya lagi, banyak
juga turis-turis yang memesan, beberapa diketahui dari Eropa, Amerika,
Australia, Jepang, dan sebagainya. Alat tradisional yang digunakan adalah

pahat, palu kayu, gergaji, kapak, ampelas dan blakas (pisau besar).

110 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



=

Gambar 4.19 Beberapa Karya Patung Kayu oleh I Nyoman Sutapa
(Dokumentasi Tim Peneliti)

Menurut salah satu pematung JAS bernama I Nyoman Sutapa (60
Tahun) dari Banjar Kekeran, Angantaka, yang hingga kini masih
mempertahankan profesinya tersebut, “Dulu banyak yang bisa membuat
patung di sini, tapi sekarang lebih memilih jadi petani, banyak juga yang
kerja furniture, saya juga, karena patung tidak terlalu laku sejak Bom Bali.
Patungnya tidak khusus lagi seperti dulu, sekarang macam-macam saya
buat.” (Wawancara, 10 Juni 2024). Ia juga mengaku bahwa ia belajar sejak
kecil untuk mematung dari tetangga-tetangga pembuat patung. Berdasarkan
penuturannya, “Awalnya ikut-ikutan saja menghaluskan patung di tetangga.
Lalu, setelah tamat kuliah baru berani membuat sendiri sejak sekitar tahun
1989 sampai sekarang. Saya pasarkan di Sukawati, juga di Mas, Ubud.” Ia
berharap pemerintah kembali melakukan promosi-promosi dengan membuat
pameran-pameran seperti dulu dan juga ada peraturan yang dapat
melestarikan keberadaan patung JAS.

2. Pengetahuan Tradisional Kerajinan Ukiran Kayu di Desa Sangeh

Di Desa Sangeh, tepatnya Desa Adat Sangeh terdapat pengetahuan
tradisional berupa ukiran kayu. I Wayan Karjawan (38 Tahun) menuturkan,
“Saya mengukir kayu karena warga di lingkungan saya yang menyebabkan
saya memilih menjadi pengerajin kayu, dan saya juga hobi di bidang
mengukir kayu. Saya belajar dari guru saya (seorang warga yang tidak
disebutkan namanya) yang memang mengajarkan mengukir.” (Wawancara 15
Mei 2024). Ia juga mengaku bahwa kakak kandungnya juga menggeluti

profesi yang sama. I Wayan Karjawan mendapat pasokan dari langganan

111 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tetap yang membawakan langsung ke tempatnya. la juga menjelaskan,
“Ukiran kayu yang saya buat dipasarkan sekitar lingkungan rumah, promosi
dari mulut ke mulut. Pernah sampai keluar desa tergantung dari permintaan
konsumen.” Alat-alat yang digunakan untuk mengukir seperti mesin (jekso),

alat pahat, dan palu kayu.

.- ’t-.’ _— <
12BN D

Gambar 4.20 Alat Pahat dan Bentuk Kerajinan Kayu I Wayan Karjawan
(Dokumentasi Tim Peneliti)

I Wayan Karjawan juga mengatakan bahwa ia masih selalu
mempergunakan alat-alat tradisional karena belum memiliki mesin yang
modern dalam mengukir dan memahat kayu. Besar harapannya untuk
mendapat bantuan dari Pemerintah Daerah, karena selama ini memang
belum ada bantuan dalam hal apapun untuk membantu dalam
mengembangkan kerajinan kayu ini. Ia juga berharap bantuan berupa modal
usaha untuk membeli alat yang lebih lengkap dan moderen, karena masih
kekurangan dari segi alat untuk mengukir.

3. Pengetahuan Tradisional Tedung dan Umbul-umbul di Desa Adat
Samu, Desa Mekar Bhuana

Di Desa Mekar Bhuana, tepatnya di Desa Adat Samu terdapat beberapa
pengetahuan tradisional yang terdapat di tengah-tengah masyarakat,
pembuatan kerajinan tedung (‘payung kain tradisional’ ) juga umbul-umbul,
makanan dan minuman tradisional. Menurut Gusti Ngurah Wiratra (60

tahun) selaku pengrajin tradisional, “Di sini terkenal sebagai desa pengrajin

112 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tedung, umbul-umbul memang sudah ada dari dulu, secara turun- temurun.
Ada juga yang membuat gamelan” (Wawancara 10 Mei 2024). Pengetahuan
tradisional tersebut dipelajarinya dari orang tuanya, “pengalaman dengan
orang tua”. Kemudian, kerajinan-kerajinan tersebut juga dijelaskan dijual ke
daerah Mengwi, Denpasar, dan Singaraja, karena memang sudah memiliki
pelanggan sendiri. Selain itu, kerajinan-kerajinan itu juga dijajakan di toko-
toko pinggir jalan seputaran daerah Desa Mekar Bhuana, bahkan tamu-tamu
mancanegara yang kebetulan melewati daerah tersebut juga sering memesan

dalam jumlah besar untuk dikirim ke luar negeri.

s 2 i SR L

Kabupaten r | 3 , .| Kabupaten
Badung,Bali,Indénesia e . Y ¥ "Badung,Bal
aten ( ¥ »

aaaaaa

Gambar 4.21 Kerajinan Gamelan, Tedung dan Umbul-umbul di Desa
Samu (Dokumentasi Tim Peneliti)

Bapak Gusti Ngurah Wiratra juga menuturkan bahwa di desanya juga
terdapat makanan tradisional khas Bali yang dibuat bersama-sama saat
upacara keagamaan seperti lawar, sate, dan sebagainya. Di samping itu, di
Desa Adat Samu juga diketahui terdapat beberapa anggota masyarakat yang
membuat minuman tradisional berupa tuak. la berharap bahwa pengetahuan
tradisional di desanya tetap dilestarikan oleh generasi muda dan tidak hilang
sampai nanti. Ia juga berharap kepada pemerintah terus-menerus berperan
dalam upaya pemajuan kebudayaan dengan mengadakan lomba-lomba dan
terus-menerus melakukan sosialisasi perihal kebudayaan Bali.

4. Pengetahuan Tradisional Pembuatan Palinggih dari Pasir Malela di
Desa Ayunan
Di Desa Dinas Ayunan terdapat satu jenis kerajinan, yaitu pembuatan

palinggih (‘candi’) dari pasir malela (‘pasir hitam yang memiliki bijih besi)).
Menurut I Made Sukanta (58 Tahun) yang beralamat di Desa Adat Ambengan,
Desa Ayunan, “Dulu saya awalnya mengukir kayu, banyak juga masyarakat
bekerja sebagai pekerja bangunan, karena tidak memiliki sawah untuk

bertani. Dari mengukir kayu saya belajar mengukir dari bias malela, karena

113 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



memang tidak ada pekerjaan lain. Banyak yang bikin pelinggih bias malela di
sini. Masih menggunakan alat-alat tradisional, pangot, cetok dan ember”
(Wawancara 12 Juni 2024). Ia mengaku belajar secara otodidak dari beberapa
warga masyarakat yang juga menekuni bidang yang sama. Selain itu,
pasokan bias malela diperolehnya dari kawasan Kabupaten Tabanan,
tepatnya di Desa Selabih. Bahannya berupa bias malela ini juga dituturkan
sudah susah dicari, karena beberapa desa di Tabanan sudah melarang

pengambilan pasir hitam ini.

Gambar 4.22 1 Made Sukanta sedang Membuat Ukiran bersama
Pewawancara (Dokumentasi Tim Peneliti)

Bapak I Made Sukanta juga menuturkan bahwa kerajinan berupa
palinggih dari bias malela di Desa Ayunan juga sudah dikenal masyarakat,
sehingga ia hanya perlu memajang di pinggir jalan, “Pelanggan biasanya
datang langsung, jadi kami hanya menunggu pesanan saja. Biasanya dari
desa sekitar, Desa Sangeh, Sembung dan kebanyakan dari desa sekitaran
Kecamatan Abiansemal.” (Wawancara 12 Juni 2024). Ia juga sangat berharap
bahwa pembuatan kerajinan palinggth bias malela bisa diteruskan oleh
anaknya dan kerajinan ini tetap lestari. Baginya kebudayaan daerah sangat
amat penting, tanpa adanya budaya tidak mungkin Bali bisa sampai
sekarang. la juga berharap kepada pemerintah daerah dapat membantu dari
segi modal usaha agar kerajinan tersebut tetap dapat dilanjutkan hingga

nanti.

114 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



5. Pengetahuan Makanan dan Minuman Tradisional Tuak di Desa Dauh
Yeh Cani, Blahkiuh dan Bongkasa

Kecamatan Abiansemal, walaupun tidak merata di seluruh wilayah, di
sebagian besar desa terdapat minuman tradisional yang sangat khas, yaitu
tuak. Walaupun keberadaan minuman tuak ini adalah produk lokal
pengetahuan tradisional masyarakat di wilayah itu secara turun-temurun.
Hal ini dimungkinkan karena tersedianya pohon aren atau enau yang
tumbuh subur di kebun-kebun belakang rumah warga dan tempat-tempat di
sekitar aliran sungai yang jarang dimanfaatkan untuk lahan pertanian
ataupun perumahan. Di samping itu, pengetahuan tradisional yang
dimaksud adalah cara pengolahan sari atau nira yang keluar dari tangkai
bunga pohon aren. Tidak hanya sekadar menyadap, tetapi terdapat juga
proses fermentasi menggunakan lau dari sabut kelapa yang dikeringkan lalu
dibersihkan dari remah-remahnya untuk membuat warna dan memperkuat
rasa, juga bena, yaitu setengah sisa lau sebelumnya untuk mempercepat
proses fermentasi. Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, proses
panjang sebelum proses nuakin (‘pengambilan nira dari tangkai bunga’). Oleh
karena itu, pengetahuan tradisional yang terdapat di dalamnya dapat
dideskripsikan sebagai berikut, yang ditemukan atau diwakili di beberapa
desa di Kecamatan Abiansemal.

Identifikasi minuman tradisional di Desa Dauh Yeh Cani, Blahkiuh dan
Bongkasa dapat dikatakan mewakili keberadaan tuak di Kecamatan
Abiansemal. Di Desa Dauh Yeh Cani, sesuai penuturan [ Wayan Sukarma (55
tahun), Bandesa Adat Dauh Yeh Cani, menuturkan, “Di sini yang terkenal
sejak dulu adalah minuman tuak. Ada juga pande besi masih tetap berjalan
sampai sekarang tapi sudah jarang. Tuak-nya sangat terkenal di sini, banyak
warga yang membuat dengan cara masih cara tradisional. Pohon jaka (aren)
masih banyak di sini. Petani tuak sudah punya langganan (pamadat). Ada
juga dari daerah Denpasar ngambil tuak di sini.” (Wawancara, 20 Juni 2024).
[Ia berharap potensi daerahnya dapat terlindungi hingga nanti, terutama
pohon enau dan petani tuak tetap sejahtera.

Sama halnya Desa Adat Blahkiuh. Desa ini juga sangat terkenal

dengan minuman tuak-nya. Menurut Jero Bandesa Adat, Ir. I Gusti Agung

115 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Ketut Sudaratmaja, MS (66 tahun), “Di Blahkiuh banyak tempat, rumah-
rumah, warung-warung menyediakan tuak. Dari siang sampai malam
tempat-tempat itu selalu dipenuhi pamadat. Mereka sudah punya seka tuak
(‘sekumpulan warga penggemar tuak produk dari seorang petani atau
penjual’), kalau tidak seka tidak dikasi beli, walaupun punya banyak uang.
Selain tuak, Blahkiuh juga terkenal dengan kuliner lawar Blahkiuh.
Bumbunya berbeda dengan daerah lain.” (Wawancara 10 Mei 2024). Beliau
juga memaparkan bahwa kebudayaan tradisional telah berperan sangat jauh
dalam pembangunan, terutama tradisi karena mengandung nilai sosial-
religius. Begitu juga dengan tuak dan lawar sangat digunakan ketika
pelaksanaan upacara keagamaan. Beberapa pedagang lawar yang terkenal di
antaranya, Lawar Men Basung (Br. Delodpasar), Lawar Men Sudi (Br.
Dlodpasar), Lawar Dadong Located (Br. Tengah), Lawar Dek Jog (Br. Tengah),
Lawar Jik Tong (Br. Benehkawan). Beliau juga berharap pemerintah lebih
memberikan perhatian dengan mengadakan acara-acara pameran kuliner,
terlebih lomba-lomba.

Begitu juga di Desa Bongkasa, Desa Adat Kutaraga, makanan dan
minuman tradisionalnya sangat terkenal. Menurut I Ketut Nasib Wiriantara
(50 tahun), seorang Kelian Banjar Kutaraga, “Bongkasa sudah dikenal
dengan makanan dan minuman tradisional, terutama salah satunya
minuman tuak. Sampai sekarang masih dilestarikan. Masyarakat sini sudah
tahu dimana tuak yang enak.” (Wawancara 17 Juni 2024). Ia juga
menuturkan bahwa pengetahuannya dalam pembuatan tuak diperolehnya
secara turun-temurun. Bapak [ Ketut Nasib Wiriantara juga menyatakan,
“Sejak tahun 1999, saya belajar dari arahan orang tua. Prosesnya sangat
panjang, dari memilih pohon jaka yang berbunga, membuat lau, ngayun
(‘mengayun-ayunkan tangkai bunga enau’), noktok (‘mengetok-ngetok
tangkai bunga’), sampai ngiris (‘mengiris tangkai bunga’), sampai keluar air,
tuak. Itu bisa dua bulanan, baru bisa dapat tuak.” (Wawancara 17 Juni
2024). Dari penuturannya, kendala yang dihadapi adalah saat musim hujan,
karena air tuak terlalu banyak sehingga kadar alkohol dan rasanya
berkurang karena seringkali air hujan masuk ke ember. Alat-alat tradisional

senantiasa dipergunakan seperti pisau untuk mengiris tangkai bunga,

116 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pemukul kayu, kelukuh (‘semacam kantong terbuat dari pelepah pinang
untuk menampung sari atau air tuak’), dan danggul (‘tangga untuk naik
pohoh enau’). Menurut penuturan Wiriantara, “Perbedaanya adalah dari cara
memanen air niranya yang tradisional menggunakan pelepah pinang yang
dikerucutkan untuk menampung air nira, sedangkan cara baru sudah
mengunakan ember. Saya beruntung punya kebun isi pohon aren. Saya
dengan istri juga memasarkan lewat media sosial. Akhirnya, berbagai
kalangan masyarakat datang minum di sini. Di upacara pacaruan
(‘persembahan bagi Bhutakala) juga dipakai tetabuhan (‘cairan yang
ditumpahkan ke tanah’).” (Wawancara 17 Juni 2024). Ia juga mengaku belum
pernah mendapat perhatian khusus dari pemerintah. Oleh karena itu, ia
berharap ada kebijakan yang memihak masyarakat juga adanya bantuan
alat-alat produksi yang lebih aman dipakai daripada alat tradisional demi

keselamatan kerja para petani tuak.

Gambar 4.23 Pohon Aren dengan Danggul dan I Ketut Nasib Wiriantara
dengan Produk Minuman Tradisional, Lau (‘sabut kelapa’) dan Kayu
Pemukul (panoktokan) (Dokumentasi Tim Peneliti)

Begitu juga di Banjar Kambang, Desa Bongkasa, terdapat minuman
tradisional tuak. Menurut penuturan I Wayan Sudi (53 tahun), “Ciri khas
kemurnian dari minuman tuak itu tersendiri. Tidak boleh dicampur air. Beda
pembuat beda rasa. Saya masih berusaha meningkatkan produksi supaya
lebih maksimal, karena ini warisan dari keluarga, dari orang tua. Saya punya
kebun di belakang rumah berisi pohon aren. Banyak yang ke sini untuk
minum, ada juga yang dijual lagi.” (Wawancara 17 Juni 2024). Ia juga
mengaku bahwa produksi tuak akan berkurang atau menurun kualitasnya
jika cuaca ekstrim. Ia juga sangat yakin bahwa pengetahuan tradisional

tentang pemanenan atau pembuatan minuman tuak akan sulit hilang karena

117 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



banyak peminatnya, sepanjang petani dan penjualnya menjaga kualitas rasa
dan masih terdapat pohon aren di kebun-kebun warta. Ia juga
menambahkan, “Masih belum ada yang dilakukan oleh pemerintah yang
berkaitan dengan tuak. Yang tiyang harapkan adalah perlunya penyediaan
alat yang lebih modern dan perlunya melihat keadaan di lapangan
masyarakat.” (Wawancara 17 Juni 2024). Pemerintah diharapkan turun
melihat keadaan masyarakat dalam merawat sekaligus melakukan kegiatan
dalam rangka merawat pengetahuan tradisional, khususnya dalam
pembuatan minuman tuak.
6. Minuman Tradisional di Desa Adat Taman

Di Desa Adat Taman juga terdapat minuman tradisional berupa tuak.
Tuak adalah minuman alami dari air nira pohon aren yang difermentasikan
dengan serabut kelapa yang dijemur atau bisa di sebut lau. Proses di pohon
aren awalnya batang bunganya dipukul-pukul dan diayun-ayunkan selama
2 bulan pagi dan sore, kalau bunganya sudah mulai mekar dan agak layu
baru dipotong batang bunganya supaya keluar air nira. Setelah itu dicek pagi
dan sore untuk memastikan air niranya menetes, apabila tidak menetes diiris
di bagian yang sudah layu. Biasanya pengirisan ini dilakukan 3 hari sekali
atau saat hari pasah dalam kalender Bali. Dahulu Air nira ditampung di
kelukuh (wadah yang terbuat dari pelepah pinang) tapi sekarang sudah
diganti dengan ember karena lebih tahan lama. Rata-rata dapat 15 botol tuak
per hari dalam satu pohon. Di Desa Adat Taman tuak tidak hanya minuman
tradisional, tetapi menjadi budaya karena warga secara turun-temurun
gemar mengkonsumsi tuak.
7. Konsep dan Filosofi Tri Hita Karana oleh I Gusti Ketut Kaler di Desa

Adat Blahkiuh

I Gusti Ketut Kaler merupakan sosok di balik konsep Tri Hita Karana
yang telah mendunia. Istilah dan rumusan Tri Hita Karana awalnya muncul
sekitar tahun 1968, dalam suatu pertemuan tokoh-tokoh Agama Hindu di
Perguruan Dwijendra Denpasar. Pada tahun 1968 tersebut, masyarakat Bali
masih trauma dengan peristiwa G30S PKI, yang nyaris membawa perpecahan
horizontal. Para tokoh Hindu saat itu sepakat mencari cara atau rujukan

untuk dapat menyatukan kehidupan masyarakat Bali. Selanjutnya dalam

118 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



suatu seminar di Fakultas Sastra Universitas Udayana tahun 1969, rumusan
Tri Hita Karana yang meliputi; Parhyangan, Palemahan dan Pawongan
disampaikan oleh I Gusti Ketut Kaler sebagai pembicara, yang saat itu
berdinas di Urusan Hindu dan Budha Kantor Agama Provinsi Bali. Sejak saat

itu kemudian konsep Tri Hita Karana mulai menjadi populer.

4.5. Pemetaan Ritus di Kecamatan Petang dan Abiansemal

Gambar 4.24 Pemetaan Ritus

Ritus merupakan sebuah tindakan seremonial yang ditemukan dalam
upacara-upacara keagamaan. Tindakan ini tertata dengan baik, disesuaikan
dengan sistem kepercayaan masyarakat. Ritus dalam penelitian-penelitian
keagamaan biasanya dibagi menjadi tiga yakni ritus peralihan yang
berhubungan dengan tindakan ritual untuk perubahan status seseorang
ketika melalui tahapan-tahapan kehidupan, ritus peribadatan yang
tercermin dalam kegiatan atau tindakan peribadatan kolektif, dan ritus
devosi yakni tindakan ritual yang lebih bersifat personal seperti berdoa,
merapalkan mantra, dan yang lainnya.

Menurut Van Gennep dalam buku The Rites of Passage (1977), ritus
tidak hanya berhubungan dengan prosesi keagamaan, melainkan juga
prosesi hidup sebagai masyarakat. Biasanya ritus yang berhubungan dengan

kehidupan masyarakat masih dilakukan oleh masyarakat adat dan

119 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



masyarakat suku di Indonesia, seperti ritus penyambutan tamu, ritus
pergantian pemimpin dan sebagainya.

Ritus memiliki beragam fungsi, selain sebagai media bagi komunitas
atau masyarakat untuk merefleksikan atau memaknai kehidupannya, ritus
juga punya fungsi menjaga keseimbangan kosmos, baik itu bhuwana agung
atau makrokosmos, maupun bhuwana alit atau mikrokosmos. Ekspresi
masyarakat dalam ritual merupakan media untuk memahami bagaimana
mereka berpikir, bertindak, dan atas dasar apa mereka berpikir dan
bertindak demikian. Sederhananya, melalui ritus, seseorang bisa memahami
keyakinan dan kebudayaan masyarakat.

Berdasarkan pasal 5 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan, ritus diartikan sebagai tata cara pelaksanaan
upacara atau kegiatan yang didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan
oleh sekelompok masyarakat secara terus-menerus, dan diwariskan kepada
generasi berikutnya, seperti misalnya berbagai perayaan, peringatan
kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian, dan ritual kepercayaan
beserta perlengkapannya. Jika melihat pengertian ritus dalam Undang-
Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, ternyata
melingkupi tiga jenis ritus yang dimaksud yakni ritus peralihan, ritus
peribadatan dan ritus devosi. Dalam penelitian ini, pemetaan ritus yang
dimaksud berhubungan dengan sistem ritual dalam masyarakat Hindu di
Bali yakni Panca Yadnya yang terdiri dari Dewa Yadnya, Manusa Yadnya,
Rsi Yadnya, Bhuta Yadnya, dan Pitra Yadnya. Berikut hasil pemetaan ritus

di Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung.

4.5.1 Ritus di Kecamatan Petang
1. Desa Adat Jempanang
Desa Adat Jempanang, Desa Belok/Sidan, Kecamatan Petang
memiliki ritus yang disebut Maklaci. Ritus ini termasuk dalam kategori
Manusa Yadnya, karena dilaksanakan setelah acara pernikahan di
Desa Adat Jempanang. Sarana ritual yang digunakan berupa dua ekor
babi dengan bulu berwarna bebas, namun beratnya harus 70 kg ke

atas, daun kebasih sebanyak 1005 lembar. Ritual ini dilaksanakan

120 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



oleh krama banjar adat di Desa Adat Jempanang, serta keluarga
pengantin baik pria maupun wanita. Ritus ini telah dilakukan secara
turun-temurun dari leluhur di Desa Adat Jempanang dan sampai saat
ini masih dilakukan. Jika ada masyarakat, terutama laki-laki yang
menikah namun tidak melaksanakan ritus ini, maka pasangannya
yang menikah ke Jempanang tidak diperbolehkan memasuki Pura di
Desa Adat Jempanang.
2. Desa Adat Bon

Desa Adat Bon, Desa Belok Sidan, Kecamatan Petang memiliki
ritus Manusa Yadnya yang berhubungan dengan pergantian
kepemimpinan di desa adat tersebut. Ritus itu dinamakan Bakti
Pangelad. Ritus ini dilakukan setiap pergantian pemimpin di Desa Adat
Bon, seperti Pamangku, Bandesa Adat, Kelian dan yang lainnya. Para
pemimpin Desa atau Bandesa Adat yang telah usai menjabat memiliki
kewajiban menghaturkan seekor babi dengan berat minimal 1 kwintal
di Bale Agung, rempah-rempah untuk di Pura Puseh, Pura Dalem, Pura
Melanting, dan di Balai Banjar. Ritus ini akan diselesaikan oleh
Pamangku pura setempat. Ritus bakti pangelad ini telah dilakukan
secara turun-temurun. Masyarakat meyakini, jika bakti pangelad tidak
dilaksanakan, maka ketika para pemimpin desa tersebut meninggal,
keturunannya akan terkena dampak dan harus melunasi hutang yang
belum dibayar oleh almarhum. Artinya, jika pemimpin desa tidak
melaksanakan ritual tersebut, keturunannya yang akan membayar
hutang ritualnya.

3. Desa Adat Sulangai

Desa Adat Sulangai, Desa Sulangai, Kecamatan Petang memiliki
ritus Bhuta Yadnya yang disebut Namonang. Ritus ini biasanya
dilaksanakan di Pura Dalem Cungkub dan di perempatan Desa Adat
Sulangai. Menurut Bandesa Adat Sulangai, I Wayan Lastra (61 tahun),
kata Namonang sendiri artinya menemukan atau mendapatkan,
masyarakat di Desa Adat Sulangai juga mengartikan sebagai
pembersihan. Sarana yang digunakan dalam ritus Namonang ini yakni

binatang godel, beralaskan ayam brumbun, dan banten pacaruan.

121 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Dalam pelaksanaan ritus ini, Pamangku berperan sebagai pemimpin
upacara ritual disaksikan oleh masyarakat desa. Macaru Namonang
dilaksanakan saat menjelang piodalan di Dalem Cungkub. Pacaruan
dilaksanakan sebelum piodalan. Sebelum penyimpenan, pacaruan
Namonang ini juga dilaksanakan di perempatan. Tujuan dari
pelaksanaan ritus Namonang ini untuk membersihkan atau
mempurifikasi desa. Apabila ritus ini tidak dilaksanakan, resikonya
adalah masyarakat dilanda gerubug (wabah penyakit). Inilah sebabnya,
masyarakat di Desa Adat Sulangai meyakini bahwa ritus Namonang ini
sebagai bagian dari pembersihan desa agar masyarakat terhindar dari

wabah penyakit.

K3 oPs Map Camera

Kabupate;x

Badung,Bali,Indonesia

_ Petang, Kabupaten Badung, Bali, Indonesia
Lat -8.353389, Long 115.206867
06/04/2024 10:03 AM GMT+08.00
Note : Captured by GPS Map Camera

Gambar 4.25 Pura Dalem Cungkub tempat dilaksanakannya ritus
Namonang.

4. Desa Adat Kiadan
Di Desa Adat Kiadan, Desa Pelaga, Kecamatan Petang terdapat ritus
yang dinamai Perang Untek. Ritus ini dilaksanakan di Pura Puseh dan

Pura Taman Beji Desa Adat Kiadan. Menurut Bandesa Adat Kiadan, I

122 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Nyoman Laba (54 tahun) Perang Untek merupakan proses yang
melengkapi sebuah ritual subak yang diperingati setiap Purnama Sasih
Kepitu (sekitar bulan Desember-Januari) di Pura Taman Beji. Ini
dilakukan oleh sekaa teruna dan daha yang menyimbolkan pertemuan
purusa dan pradana. Sarana yang digunakan yakni untek/penek
(sebagai lambang pradana) dan tumpeng (sebagai lambang purusa).
Jumlah untek penek 555 biji karena tempatnya di timur, sedangkan di
utara warna kuning jumlah tumpeng 777 sesuai dengan urip dari arah
mata angin. Untek-nya dipegang oleh pradana dan tumpeng dipegang
purusa. Setelah melakukan Perang Untek malamnya dilakukan prosesi
ritual yang bernama Upakara Neduh yang bermakna untuk
memberikan suatu pemujaan kepada Ida Bhatara sebagai bentuk
syukur sudah diberikan hasil bumi. Besok paginya ada ritual mapurwa
(gerak memutar mengikuti arah jarum jam) yaitu membawa penek ke
Pura Puseh yang sudah dilengkapi banten. Penek ini dibawa oleh
seluruh warga masyarakat. Setelah prosesi tersebut, tirta yang
diperoleh digunakan untuk seluruh masyarakat dan dibagikan kepada
semua masyarakat untuk dipercikkan ke subak masing-masing
sebagai bentuk syukur atas segala hasil dari bumi. Ritus ini dipercaya
untuk memohon kesuburan alam semesta, jika tidak dilaksanakan,

diyakini hasil panen akan gagal.

123 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



EJ cPsmapcamena &

Kabupaten

Badung,Bali,Indonesia
Jalan Raya Pelaga, Petang, Kabupaten Badung,
Bali, Indonesia
j Lat -8.301555, Long 115.219966
4 06/18/2024 10:12 AM GMT+08.00
ote : Captured by GPS Map Camera

-t N
m‘é’ P
+

Gambar 4.26 Buku tentang Perang Untek di Desa Kiadan
5. Desa Adat Kiadan

Selain ritus Perang Untek, di Desa Adat Kiadan juga terdapat ritus
Nyaeb. Dalam ritus Nyaeb ini masyarakat membawa pisau ke Pande
untuk ditajamkan. Prosesi Nyaeb ini digunakan untuk memberikan
kekuatan kepada Ibu Pertiwi agar dapat memberikan kesuburan.
Korbannya adalah anak banteng betina yang disebut sampi biang
kebang (anak sapi yang masih muda) diolah sedemikian rupa dicari
tulang belulangnya. Setelah proses upacara dimulai dihidupkan api
berisi olahan daging dengan darah kemudian disiram dengan air.
Kurang lebihnya sama dengan proses Nyaeb pisau di Pande. Ritus yang
dilaksanakan tiap Sasih Katiga ini masih dilestarikan oleh krama Desa
Adat Kiadan. Masyarakat meyakini, jika ritus ini tidak dilaksanakan,
maka berdampak pada kesuburan tanah di desa Kiadan.

6. Desa Adat Pangsan
Desa Adat Pangsan, Desa Pangsan, Kecamatan Petang memiliki
ritus tergolong Dewa Yadnya yakni Ngelampad. Ritus Ngelampad ini

dilaksanakan setiap bulan, tepatnya saat Purnama. Ritus ini

124 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



melibatkan daha truna (sebutan untuk anak muda laki-laki) dan
kakembang (sebutan untuk anak perempuan yang belum menstruasi).
Mereka yang mengikuti ritus ini bertugas mengumpulkan sayur-
sayuran yang akan diolah oleh daha truna dan kakembang untuk
dijadikan lampad. Lampad itu adalah sarana utama untuk ritus ini, di
mana lampad itu berisikan aneka sayur dan juga nasi yang sudah
diolah seperti lawar, base, pakis, dll. Kemudian lampad yang sudah
jadi akan dihaturkan ke pelinggih Pura, diupacarai dan selanjutnya di-
lungsur, lalu dibagi kepada daha truna dan kakembang. Menurut Ida
Bagus Gede Surya Darma (40 tahun), Bandesa Adat Pangsan, ritus
Ngelampad ini telah diwarisi oleh tetua di Desa Pangsan secara turun-
temurun. Dilihat dari pelaksanaannya, dapat dimaknai bahwa ritus ini
merupakan wujud bakti para daha truna dan kakembang kepada Ida
Bhatara di Desa Pangsan. Selain itu, secara sosiologis ritus ini memiliki
fungsi membangun kebersamaan anak-anak muda di Desa Adat

Pangsan.

4.5.2 Ritus di Kecamatan Abiansemal
1. Ritus Mabiasa di Desa Adat Jempeng

Desa Adat Jempeng, Desa Jempeng, Kecamatan Abiansemal,
tepatnya di Banjar Jempeng, memiliki ritus Dewa Yadnya yang unik.
Nama ritus tersebut yakni Mabiasa. Sesuai informasi yang diberikan
Bandesa Adat Jempeng, I Ketut Jana (58 tahun) ritus ini dilaksanakan
setiap dua tahun sekali, pada purnama kapat, bulan Oktober, tepat
saat piodalan di Pura Puseh Desa Adat Jempeng. Tempat pelaksanaan
ritus yakni di utama mandala Pura Puseh Desa Adat Jempeng. Pada
pelaksanaan ritus Mabiasa ini memilih dua orang penari laki-laki dan
menggunakan sarana tombak.

Cara pelaksanaan ritus Mabiasa ini yakni satu tombak dipegang
oleh satu orang, kemudian orang yang memegang tombak tersebut
duduk di masing-masing tempat membentuk persegi empat. Kemudian
pamangku akan memilih penari yang akan menari mengelilingi

tombak. Dipilihnya para penari tersebut bukan atas kehendak dari

125 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



sang pamangku, melainkan kehendak dari sesuhunan yang ber-stana
di Pura Puseh Desa Adat Jempeng. Dua orang penari yang dipilih akan
mengelilingi tombak sebanyak tiga kali. Ritus Mabiasa diyakini sebagai
simbolik dari rasa senang, kegembiraan dari masyarakat karena
upacara Dewa Yadnya yang dilaksanakan sudah berjalan dengan
lancar tanpa hambatan berarti. Sampai survei ini dilakukan, ritus
Mabiasa ini masih dilestarikan oleh masyarakat Desa Adat Jempeng.
2. Ritus Geger Singasari di Desa Adat Blahkiuh

Desa Adat Blahkiuh, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal,
tepatnya di Banjar Tengah Blahkiuh, memiliki ritus yang masuk dalam
kategori Dewa Yadnya yang dilaksanakan di Pura Kahyangan Jagat
Luhur Giri Kusuma. Ritus ini dikatakan unik karena melibatkan
pementasan seni kolosal bernuansa magis dan religius yang
mengangkat judul “Geger Singasari”. Pagelaran seni kolosal dalam
pelaksanaan ritual Dewa Yadnya di Desa Adat Blahkiuh, melibatkan
seluruh komponen masyarakat Blahkiuh. Pada saat itu, semua
Tapakan Barong dan Rangda termasuk Tapakan Barong Landung dari
masing-masing Pura Dalem di Desa Adat Blahkiuh tedun masolah dan
napak pertiwi.

Pagelaran seni bertajuk Geger Singasari ini digelar bertepatan
dengan purnama kapat. Dramatari Geger Singasari mengisahkan asal
mula Desa Blahkiuh yang dulunya bernama Singasari. Diceritakan,
persekutuan lewat perkawinan  Singasari dengan Ayunan
menyebabkan amarah Cokorde Blambangan Mengwi, sehingga
Singasari diserang pada saat itu. Karena Raja Singasari seorang
Ksatria yang menegakkan dharma sehingga bala tentara Mengwi susah
menghadapi bala tentara Singasari. Kesusahan rakyat Singasari terasa
saat I Gusti Agung Singasari gugur di Payangan saat membantu
Payangan menghadapi serangan Ida Cokorde Anom dari Bangli. Dalam
masa tanpa pemimpin, rakyat Singasari lagi diserang oleh Cokorde
Tapesan dari Mambal yang dibantu oleh I Gusti Ngurah Rawuh dari

Abiansemal yang membuat kehidupan masyarakat Singasari semakin

126 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



susah (kewuh). Bersamaan dengan itu muncul istilah Bala-Kewuh
yang kemudian menjadi Blahkiuh.
3. Ritus Ngerebeg Matiti Suara di Desa Adat Blahkiuh

Selain ritus yang mementaskan tari kolosal Geger Singasari,
Desa Adat Blahkiuh juga memiliki ritus unik yang lain yakni Ngerebeg
Matiti Suara. Ritus ini dilaksanakan pada Umanis Kuningan dan sudah
ada sejak kerajaan Singasari sekitar abad ke 17. I Gusti Agung Ketut
Sudaratmaja selaku Bandesa Adat Blahkiuh menuturkan, tradisi ini
rutin dilakukan secara bergilir oleh Banjar Adat yang ada di Desa Adat
Blahkiuh setiap Umanis Kuningan.

Ngerebeg bermula sebagai bentuk perayaan kerajaan serta pawai
pasukan untuk menunjukkan kekuatan. Sebelum dilaksanakan pawai
pasukan kerajaan, dimohonkan Tirta Pasupati di Pura Luhur Giri
Kusuma untuk menambah kekuatan magis dari senjata yang
digunakan. Kemudian pasukan bergerak mengelilingi pura sebanyak
tiga kali untuk menetralisir kekuatan negatif lingkungan desa. Tradisi
ini terus berlanjut sampai sekarang yang disebut dengan Ngerebeg.
Senjata yang dibawa tidak hanya pusaka pura (dulu pusaka kerajaan)
tetapi juga pusaka yang dimiliki masyarakat atau setidaknya tombak
atau bambu runcing. Tiga tahun terakhir Ngerebeg ini ditambah
dengan Matiti Suara yaitu membaca komitmen agar tetap bakti kepada
Ida Bhatara yang berstana di Pura Luhur Giri Kusuma sebagai sumber
kesejahteraan. Karena dalam Purana disebut kalau Pura Luhur Giri
Kusuma dilupakan masyarakat akan hidup susah. Pesan ini yang
disampaikan dalam Matiti Suara.

4. Ritus Pengelukatan di Desa Adat Sangeh

Desa Adat Sangeh, Desa Sangeh, Kecamatan Abiansemal,
terdapat ritus pengelukatan di Pura Puncak Sari Pancoran Solas
Taman Mumbul. Ritus penglukatan ini memiliki sejarah tersendiri,
yakni pada masa Kerajaan Mengwi, Raja Mengwi sempat melakukan
meditasi di Beji Taman Mumbul. Masyarakat meyakini beji Taman
Mumbul sebagai tempat menyucikan atau membersihkan diri. Ada dua

lokasi pengelukatan yakni di sebelah utara dikhususkan untuk

127 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



penyucian Ida Sasuhunan Desa yang meliputi sekitar Sangeh,
sementara di sebelah selatan dikhususkan untuk umat Hindu atau
para pamedek yang datang untuk membersihkan dan menyucikan diri
lahir dan bathin.
5. Ritus Tabuh Rah di Banjar Gumasih, Desa Adat Mambal

Di Banjar Gumasih, Desa Adat Mambal, Desa Mambal,
Kecamatan Abiansemal terdapat ritus tabuh rah yang dilaksanakan
setiap piodalan di Pura Batur Ning, pada sasih kapat, di pasah. Saat
itu, Ida Bhatara nyejer selama 13 hari yaitu piodalan sehari, ngemban
sehari, dan pelaksanaan tabuh rah selama 11 hari. Sebelum tabuh rah
tersebut dilaksanakan ada upacaranya yaitu pertama atur piuning,
setelah itu maadu aduan tingkih, pangi, kelapa, dan terakhir adu-
aduan ayam. Saat adu-aduan ayam, darah ayam yang kalah tersebut
dipercikkan ke semua pelinggih yang berada di Pura Batur Ning.
Setelah tabuh rah dilaksanakan di Natar Pura, dilanjutkan tabuh rah
di jaba pura atau di kalangan yang berada di Pura Batur Ning. Ayam
pertama yang kalah atau cundang-nya di bawa ke Jeroan Pura Batur
Ning. Selanjutnya ada upacara khusus di arena tabuh rah tersebut
yaitu semua upakara yang dipakai saat piodalan diambil misalkan
seperti cenigan, lamak, kemudian dibakar lalu dibentuk berupa ayam.
Setelah itu ditanam di kalangan tersebut.

6. Banjar Umah Anyar Desa Adat Mambal

Di Desa Adat Mambal, Desa Mambal, tepatnya di Banjar Umah
Anyar, terdapat ritus Dewa yadnya yang disebut Perang Tipat. Ritus
ini dilaksanakan saat malam pangerupukan, sehari sebelum Nyepi,
pada Tilem Sasih Kesanga. Tempat pelaksanaannya yakni di Jaba Pura
Bale Agung. Semua umat Hindu di Banjar Umah Anyar terlibat dalam
ritus ini. Tujuan pelaksanaan ritus ini yakni untuk kesuburan
tanaman di sawah. Setelah melakukan perang tipat, umat Hindu
krama Banjar Umah Anyar akan mengambil tipat tersebut lalu dibawa
ke sawah masing-masing. Ritus ini masih dilaksanakan, setidaknya
saat tim surveyor melakukan observasi dan wawancara. Ada

kepercayaan di masyarakat jika ritus ini tidak dilaksanakan, akan

128 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



berdampak pada kesuburan pertanian, begitu juga menyebabkan mara
bahaya dalam kehidupan masyarakat.
7. Ritus Nedunang Barong Sakti di Desa Adat Sibanggede

Desa Adat Sibanggede, Desa Sibanggede, Kecamatan
Abiansemal, tepatnya di Banjar Srijati terdapat salah satu ritus Dewa
yadnya yang dilaksanakan secara turun-terumun. Ritus tersebut
yakni Nedunang Barong Sakti. Ritus ini dilaksanakan di Griya Teges
dan di Pura Dalem Sibanggede. Ritus ini dilaksanakan didasari atas
kepercayaan masyarakat di Desa Sibanggede bahwa barong tersebut
memiliki kesaktian, sehingga jika di desa ini terjadi mara bahaya,
gerubug, dan munculnya berbagai penyakit, maka tapakan sasuhunan
Barong Sakti ini akan ditedunkan.

Setiap Barong Sakti tedun dilakukan ritual panyamblehan kucit
butuan. Punggalan hasil panyamblehan tersebut diletakkan di pura.
Seluruh masyarakat di Desa Sibanggede dan para pamangku terlibat
dalam ritus Barong Sakti ini. Ritus ini didasari atas cerita bahwa ada
seorang di Griya Gede pergi ke Dalem Meranggi di Sibangkaja, tetapi
pada saat itu belum bernama Sibangkaja, membuat 1 punggalan
barong. Barong pertama dibuat agak miring (kepalanya, matanya) lalu
dibuang karena tidak sesuai dengan bentuk barong pada umumnya.
Saat dibuang sampai di daerah Gianyar lalu diambil oleh seseorang
yang berasal dari Gianyar di Dalem Brungkut. Barong kedua dibuat
kembali. Hanya saja punggalan barong tersebut terlalu besar dari
barong pada umumnya, lalu kembali dibuang sampai di Tukad Panti,
lalu diambil oleh seorang pamangku lalu dilinggihkan di Griya Teges.

Barong ketiga yang dibuat barulah sempurna sehingga ditaruh
di Pura Dalem. Setiap Barong tersebut malancaran (Griya Teges) lalu
kembali ke Griya Pamogan pasti banyak berdatangan kucit butuan.
Oleh sebab itu setiap Ida tedun harus dilakukan panyamblehan kucit
butuan agar tidak bangun atau berdiri, sehingga punggalan-nya saja
yang ditaruh di pura. Masyarakat setempat mempercayai Ida Barong
Sakti pernah berjalan sendiri. Kepercayaan masyarakat di Sibanggede

sangat tinggi terhadap Barong Sakti ini, sehingga jika desa ini terjadi

129 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



apa-apa maka tapakan sesuhunan Barong Sakti ini di-tedun-kan.
Patapakan Barong Saktiini juga berfungsi mempersatukan masyarakat
Sibanggede.

8. Ritus Ida Sasuhunan Paksi dan Kulkul Desa di Desa Adat Ayunan

Di Desa Adat Ayunan, Desa Ayunan, Kecamatan Abiansemal
terdapat ritus Dewa yadnya yakni Ida Sasuhunan Paksi dan Kulkul
Desa. Ritus ini biasanya dilaksanakan di Pura Desa dan Pura Puseh
Desa Adat Ayunan. Ritus ini memiliki keunikan, ketika Ida Sasuhunan
ngeluwur, beliau akan mapenggal, topeng dan badan beliau dipisahkan
oleh masyarakat. Banten yang digunakan sebagai sarana upakara-nya
yakni pejati, banten panebasan, ayam dengan warna bebas, ayam kecil
dijadikan panyamblehan. Ritus ini dilaksanakan pukul 12.00 Wita—
tempat tengah malam. Menurut I Made Losi (75 tahun), pamangku
Pura di Desa Adat Ayunan, ritus ini memiliki asal-usul. Dahulu
sesuhunan berupa paksi ini dimiliki oleh sekelompok masyarakat,
kemudian tidak dirawat, akhirnya terjadi gerubug, masyarakat
menderita berbagai macam penyakit. Akhirnya dicari tahu penyebab
peristiwa tersebut, yang tiada lain adalah ada topeng yang berupa
paksi yang tidak terawat. Masyarakat di Desa Adat Ayunan meyakini
Sesuhunan Paksi itu memiliki kekuatan gaib yang bisa membantu
warga desa.

Selain Sasuhunan Paksi, kulkul desa juga dianggap memiliki
kekuatan, terutama untuk mengobati penyakit gendongan atau
bengkak pada leher. Biasanya, warga yang meminta obat
menghaturkan tipat kelanan dan canang sari. Ida Sasuhunan Paksi
akan malancaran keliling desa saat pertengahan Galungan dan
Kuningan. Beliau akan ngelawang keliling desa dan masyarakat akan
menghaturkan canang sari, sesodan dan yang lainnya. Beliau akan
menari di setiap lawang pintu rumah masyarakat di Desa Adat Ayunan.

9. Ritus Nangluk Merana di Desa Adat Taman

Desa Adat Taman, Desa Taman, Kecamatan Abiansemal memiliki

satu ritus sakral yakni nangluk merana. Ritus ini dilaksanakan pada

sasih kaenem. Sesuai informasi yang diberikan oleh Bandesa Adat

130 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Taman, I Made Tantra, saat ritus ini dilaksanakan, semua palawatan
Barong dan Rangda di Desa Adat Taman tedun keliling desa. Pada
setiap pertigaan dan perempatan dilaksanakan upacara pecaruan.
Ritus ini berfungsi untuk tolak bala atau agar tidak ada penyakit atau
hama tanaman yang masuk ke desa. Selain itu, ritus ini juga

berhubungan dengan kesuburan.

4.6. Pemetaan Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang dan
Abiansemal

¥ Teknolo
Qoo
Qoess
o:
U
U4
U
o
(]
o
(]
U4
U
o
Quess

Gambar 4.27 Pemetaan Teknologi Tradisional

4.6.1 Teknologi Tradisional di Kecamatan Petang
1. Desa Adat Nungnung

I Wayan Suena adalah seorang pakaseh yang berasal dari Desa Adat
Nungnung. la menuturkan bahwa di daerahnya masih terdapat teknologi
tradisional, yakni alat pengolahan sawah. Ia juga menerangkan bahwa alat
seperti lampit sudah jarang digunakan, meskipun ia mengakui bahwa masih
ada masyarakat yang menggunakannya. Kini kebanyakan orang
menggunakan traktor karena lebih efisien. Namun ia berharap agar
pemerintah menyediakan tempat untuk menyimpan alat-alat tradisional
tersebut.
2. Desa Adat Sulangai

I Wayan Yudana dari Desa Sulangai, menerangkan bahwa di

tempatnya terdapat teknologi berupa alat pengolahan sawah. Ketua pakaseh

131 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



ini menerangkan juga alat tradisional seperti lampit masih digunakan di
beberapa tempat. Hal itu karena tempat tersebut susah dijangkau dan sulit
membawa traktor ke tempat itu. Pemerintah sebenarnya sudah
memperhatikan dengan memberikan alat pertanian berupa traktor dan
dores. Keterangan Yudana yang menarik ialah bahwa petani saat ini
didominasi oleh orang yang sudah tua di atas 50 tahunan. Sementara
generasi muda atau penerus bahkan tidak ada yang mau untuk jadi petani.
Penghasilan petani pun bersifat musiman jadi harus menunggu lumayan
lama. Maka dari itu ada isu-isu nanti akan ada sistem dari pemerintah untuk

memberikan gaji kepada para petani agar petani tidak punah.

4.6.2 Teknologi Tradisional di Kecamatan Abiansemal
1. Desa Adat Jempeng

Di Desa Adat Taman, masih terdapat teknologi tradisional berupa
sistem irigasi. Sayangnya beberapa alat pendukung sistem ini tidak lagi
digunakan. Adapun alat-alat yang dimaksud yakni lampir, manala, uga, dan
pecut. Menurut I Ketut Jana (58 tahun) alat-alat itu tidak lagi digunakan
karena telah beralih ke mesin modern. Selain itu, persoalan lain yang
dihadapi oleh sistem irigasi adalah debit air yang semakin kecil. Menurut
keterangan informan, pemerintah dalam hal ini sudah memberikan bantuan
berupa perbaikan saluran-saluran air. Umumnya masyarakat berharap agar
debit air ini dapat dinaikkan dan saluran-saluran air yang bocor dapat
diperbaiki.
2. Desa Adat Taman

Bandesa Adat Taman, yakni I Made Tatra, menyebutkan bahwa di
daerahnya masih terdapat teknologi tradisional yakni sistem irigasi yang
disebut Subak. Meskipun memang masih eksis, pelaku di bidang ini makin
berkurang. Menurut Tantra, teknologi ini patut dilestarikan. Pandangan itu
didasarkan pada pelestarian kebudayaan, bukan atas dasar pertimbangan
ekonomi. Di dalam teknologi irigasi, Tantra menyatakan bahwa ada alat-alat
seperti panampad dan kikis yang umumnya digunakan. Panampad masih
digunakan sampai saat ini, sedangkan kikis tidak. Hal itu terjadi karena telah

digantikan oleh alat-alat modern. Sehingga Tantra juga berpendapat keadaan

132 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



subak sangat memprihatinkan. Ia berharap agar ada pengembangan saluran
irigasi.
3. Desa Karang Dalem

[ Wayan Supartana menginformasikan bahwa di daerahnya terdapat
teknologi berupa sistem irigasi. Di dalam sistem ini digunakan alat-alat
seperti tambah atau cangkul. Menurutnya alat ini masih digunakan sampai
sekarang. Namun ada juga alat-alat yang tidak lagi digunakan seperti
tenggala dan lampit. Alat-alat itu tidak digunakan lagi karena gagal bersaing
dengan alat-alat modern. Bila masyarakat tidak beralih, maka mereka akan
tertinggal. Sehubungan dengan itu, ia berharap agar ada bantuan pemberian
traktor dan bibit unggul. Selain itu ia juga berharap agar pemerintah
memberikan bantuan berupa pembaharuan alat-alat tradisional.
Menurutnya yang paling penting sebagai tugas pemerintah adalah tidak
memberikan ijin pembangunan di wilayah subak yang produktif serta
dipersulit perijinan para pengembang itu.
4. Desa Adat Blahkiuh

I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja sebagai Bandesa Adat Blahkiuh
menyatakan bahwa di tempatnya terdapat teknologi berupa pande besi, obat-
obatan, pertanian, emas, perak, dan juga ada teknologi tenun. Beberapa dari
teknologi yang sudah disebutkan tadi masih digunakan. Alat-alat lainnya
yang masih digunakan oleh masyarakat seperti pisau, semat, streples dan
lain-lain.
5. Desa Adat Samu

Gusti Ngurah Wiratra, Bandesa Adat Samu, menyatakan bahwa di
wilayahnya terdapat alat atau teknologi tradisional pengolahan sawah.
Namun menurutnya, pengolahan sawah dengan alat-alat tradisional itu
kurang cepat. Ia berharap agar pemerintah melakukan sosialisasi dan lebih
memperhatikan desa yang baru.
6. Desa Adat Sangeh

Pande Made Sutata adalah seorang pengrajin. Tepatnya ia adalah
seorang pengerajin pandai besi. Menurutnya, di wilayah tempat tinggalnya
terdapat teknologi tradisional untuk pengolahan sawah. Ia juga menyebutkan

teknologi lain bernama tulup atau sumpit. Alat ini masih digunakan,

133 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



terutama pada upacara yadnya. Menurutnya, karena alat-alat itu dibuat oleh
pande besi, maka pada umumnya masyarakat sangat membutuhkan
keberadaan seorang pandai besi. Desa ini juga memiliki alat khusus yakni
wewalung. la berharap agar pemerintah mengadakan pembinaan kepada
pandai besi-pandai besi untuk mengembangkan pengetahuan. Ia juga
mengusulkan agar dilakukan pameran untuk melihat bagaimana hasil

produksi pandai besi di Kabupaten Badung.

o o

Gambar 4.28 Pande Besi di Desa Adat Sangeh
7. Desa Adat Jagapati

Bandesa Adat Jagapati, | Wayan Suardana menginformasikan bahwa
di daerahnya dahulu terdapat teknologi pengolahan sawah tradisional. Salah
satu alat itu ialah tenggala. Namun kini sudah tidak digunakan lagi karena
sudah diganti dengan traktor. la berharap agar pemerintah memberikan
bantuan berupa alat pertanian, pupuk dan bibit.
8. Desa Adat Kutaraga

I Gusti Ngurah Oka Arsawijaya adalah Bandesa Adat Kutaraga. la
menerangkan bahwa di Kutaraga terdapat teknologi tradisional berupa
sistem irigasi. Adapun alat-alat tradisional yang digunakan ialah cangkul,
lampit, tenggala, dan tulud. Tenggala kini sudah tidak digunakan lagi karena
telah diganti dengan traktor.

134 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



9. Desa Adat Bongkasa

Ida Bagus Gede Sujia Pradanta memberikan keterangan mengenai
teknologi tradisional di Desa Adat Bongkasa. Bandesa Adat ini menerangkan
bahwa di tempatnya terdapat sistem irigasi. Alat tradisional yang
diketahuinya ialah tenggala dan lampit. Namun alat-alat itu tidak digunakan
lagi karena telah diganti dengan traktor. Ia mengharapkan bantuan dari
pemerintah berupa dana perawatan dan subsidi pupuk agar tidak dibatasi.
10. Desa Adat Sibanggede

I Nyoman Surianta adalah Bandesa Adat Sibanggede. Menurut
keterangannya, salah satu alat tradisional yang ia gunakan ialah alat
komunikasi tradisional. Alat yang ia maksud adalah Kulkul Pajenengan
Sangkur. Masyarakat percaya bahwa kentongan ini dapat berbunyi sendiri
bila terjadi sesuatu di Desa Sibanggede sehingga, bila kentongan ini
berbunyi, masyakat Sibanggede harus waspada.
11. Desa Adat Selat

I Gusti Ngurah Bagiasta adalah seorang pakaseh di Desa Adat Selat. Ia
menyatakan bahwa di tempatnya terdapat teknologi tradisional berupa alat
pengolahan sawah. Namun alat-alat itu sudah tidak digunakan lagi karena
telah diganti dengan mesin. Sebelum menggunakan mesin, menurut
Bagiasta, dahulunya mereka menggunakan tenggala.
12. Desa Adat Sibangkaja

Ida Bagus Alita adalah seorang arsitek yang berasal dari Desa Adat
Sibangkaja. Ia menuturkan bahwa ada teknologi tradisional di daerahnya.
Alat itu bernama kroncongan yang dahulunya digunakan sebagai alat
komunikasi. Alat ini sudah sangat jarang digunakan oleh masyarakat. Ia

berharap agar alat-alat tradisional ini tetap dilestarikan keberadaannya.

135 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.29 Keroncongan Desa Adat Sibangkaja

13. Desa Adat Bindu

Terdapat sebuah organisasi subak di Desa Adat Bindu bernama Subak
Gaga. Organisasi subak ini dikepalai oleh seorang Pakaseh bernama Drs. I
Gusti Nyoman Sudira, M.Si. Subak tersebut mencakup 3 wilayah, yang
disebut Munduk Bija, Munduk Payaman dan Munduk Gaga. Menurut
penuturan Jero Bandesa Adat Bindu, I Gusti Ketut Mudiana, S.Ag., M.Ag. (60
tahun), organisasi Subak Gaga sudah ada sejak dahulu dan merupakan
warisan di Desa Adat Bindu. Yang menarik dari Subak Gaga adalah aturan
yang tertuang dalam Awig-awig Subak yang melarang pembukaan akses
jalan untuk kendaraan roda 4 dan hanya menyediakan jalan setapak untuk
memudahkan warga melakukan aktivitas di sawah. Aturan tersebut tentu
saja telah menjadi komitmen bersama masyarakat setempat dan juga mereka
yang tergabung menjadi anggota Subak Gaga. Hal ini rupanya sangat efektif
untuk membendung alih fungsi lahan dan keberadaan penduduk pendatang

di Desa Adat Bindu.

136 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4.7. Pemetaan Seni di Kecamatan Petang dan Abiansemal

Add e
Ose
o
@ser
O
Os=
@ser
o an
Ozv
O
O
O
O
@
Ose
@
Osen
o,
Qsen
o ~
Ownis
@sen
o,

Gambar 4.30 Pemetaan Seni

Seni adalah sesuatu yang bersifat indah dan memiliki keunikan. Seni
juga berarti suatu karya yang diciptakan dengan keahlian yang luar biasa,
seperti tari, lukisan, dan ukiran. Dengan demikian, seni merupakan hasil
keindahan sehingga dapat menggerakkan perasaan indah orang yang
melihatnya, oleh karena itu, perbuatan manusia yang dapat mempengaruhi
dan menimbulkan perasaan indah. Dalam hal ini, seni merupakan hasil
(karya) dari suatu proses panjang memahami perasaan indah tersebut. Holt
(2000) menyetarakan seni dengan perasaan dunia (weltgefuhl). Karya seni
diciptakan seniman berdasarkan pemahamannya terhadap perasaan dunia
yang dialami oleh seniman, yang kemudian dipaparkan kepada penikmat
seni.

Dalam konteks Indonesia, khususnya Bali, perasaan dunia tersebut
telah dicurahkan kepada keyakinan mendalam yang terdapat di masyarakat.
Holt (2000) menandaskan bahwa kreativitas artistik atau kesenian telah
mengabdi kepada fungsi-fungsi ritual magis dan religius. Dengan sendirinya,
kisah-kisah yang awalnya dapat dipandang sebagai mitos-mitos dapat
memiliki wujud nyatanya di dunia karena mendapat sentuhan artistik dari
seniman. Dalam arti ini, seniman merupakan perantara dari segala bentuk
ide atau pemikiran yang muncul dari keyakinan-keyakinan sehingga

menimbulkan pergumulan yang lebih nyata antara ide dan masyarakatnya.

137 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Artinya, seni tidak untuk seni, tetapi seni untuk masyarakat. Dalam
pengertian ini, seni di Indonesia, khususnya Bali pada awalnya bersifat sosial
sekaligus religius. Jadi, seni di Bali tidak saja bersifat individualistik akibat
pergumulan seniman dengan perasaan dunianya secara pribadi, tetapi juga
melibatkan masyarakat lewat komunitas-komunitas bahkan penguasa atau
raja-raja. Dalam hal ini, seniman tidak saja berusaha menampilkan dirinya
lewat kreativitasnya, tetapi juga berusaha melakukan dialog-dialog, sehingga
perasaan dunia yang ia miliki juga diterima dalam pergaulan sosial-religius.

Dalam rangka tersebut, secara umum Holt (2000) menyimpulkan
bahwa dari seluruh tema karya seni, kematian dan kesuburan adalah poros
utama yang merangkum karya-karya seni lainnya. Kedua tema utama itu
memang selalu muncul dalam kesenian-kesenian masyarakat Bali. Hal ini
memang cerminan dari unsur keyakinan sekaligus keseharian masyarakat
dengan budaya agraris. Namun, dewasa ini tentu kedua tema tersebut telah
semakin melebar akibat perubahan sosial dan wawasan masyarakat yang
semakin berkembang mengglobal, sehingga tema-tema kesenian yang
muncul lebih beragam karena merefleksikan realitas-realitas baru yang lebih
dinamis.

Cabang-cabang seni secara umum telah terbagi menjadi beberapa
cabang sebagai berikut.

a) Seni rupa, yaitu cabang seni yang membentuk karya seni dengan media
yang bisa ditangkap mata dan dirasakan dengan rabaan (Sofyan Salam,
dkk., 2015). Corak seni rupa diciptakan dengan mengolah konsep garis,
bidang, bentuk, volume, warna, tekstur, dan pencahayaan dengan tujuan
estetika. Seni rupa dibagi menjadi dua jenis yakni, seni rupa dua dimensi
dan seni rupa tiga dimensi. Seni rupa dua dimensi adalah karya seni rupa
yang memiliki dua ukuran, yaitu panjang dan lebar. Contohnya yaitu
gambar, lukisan, seni grafis, dan desain komunikasi visual. Seni Rupa
Tiga Dimensi seni rupa tiga dimensi adalah karya seni rupa yang memiliki
tiga ukuran, terdiri atas panjang, lebar, dan ruang atau volume. Misalnya,
patung, pajangan, dan lainnya.

b) Seni teater/drama, yaitu kesenian yang merupakan tiruan kehidupan

manusia yang diproyeksikan di atas pentas. Melihat drama, penonton

138 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



seolah-olah melihat kejadian nyata dalam masyarakat. Terkadang konflik
yang disajikan dalam drama merefleksikan konflik batin mereka sendiri.
Drama adalah potret kehidupan manusia, potret suka duka, pahit manis,
hitam putih kehidupan manusia (Waluyo, 2002).

c) Seni Musik menurut Aristoteles, adalah suatu karya musik dengan
kemampuan dan tenaga pengembangan yang berasal dari sebuah rasa
melalui deretan nada atau melodi yang memiliki warna dari penciptanya.
Di Bali seni musik yang berkembang adalah seni musik tradisional Bali.
Musik tradisional Bali adalah musik yang dijiwai oleh nilai-nilai, identitas
budaya, dan ekspresi artistik masyarakat Bali. Kekhasan musik
tradisional Bali tercermin dari segi bentuk (sumber bunyi, musikalitas,
ekspresi musikal, tata penyajian) dan konsep-konsep estetik (filsafati),
yang membedakannya dengan musik dari etnis lainnya di Indonesia.
Musik tradisional Bali juga disebut karawitan, yaitu seni suara vokal dan
instrumental yang menggunakan laras (tangga nada) pelog dan selendro.
Selain di Bali, istilah karawitan juga digunakan untuk menyebut musik
tradisional dari kelompok etnis Jawa dan Sunda, bahkan istilah
karawitan itu sendiri lebih familiar di Jawa dan Sunda dibandingkan
dengan di Bali. Istilah yang paling umum digunakan oleh masyarakat Bali
adalah tembang untuk menyebut musik vokal dan gamelan untuk
menyebut musik instrumental. Fungsi musik tradisional bagi masyarakat
Bali sedikitnya ada tiga, yaitu sarana ritual, hiburan pribadi, dan
presentasi estetis (Sugiarta, 2015).

d) Seni Tari merupakan ungkapan perasaan manusia yang dinyatakan
dengan gerakan-gerakan tubuh manusia. Sehingga dari sini tampak
dengan jelas bahwa hakekat tari adalah gerak. Di samping unsur dalam
gerak, seni tari juga mengandung unsur dasar lainnya seperti: irama
(ritme), irinan, tata busana dan tata rias, tempat, serta tema (Supardjan,
dkk., 1982).

e) Seni sastra adalah ciptaan yang disampaikan dengan komunikatif
tentang maksud penulis untuk tujuan estetika. Bentuk-bentuk sastra
yang ada sangat beragam. Sastra berasal dari bahasa Sanskerta, yang

artinya tulisan atau karangan. Jadi, karya sastra dapat dikatakan

139 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung


https://www.bola.com/tag/sastra

sebagai segala tulisan atau karangan yang mengandung nilai-nilai

kebaikan dan keindahan yang ditulis dengan bahasa yang indah.

Seperti telah dijelaskan di atas, seni sudah menjadi bagian dan
menyatu dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Bali. Hampir setiap aspek
kehidupan masyarakat Bali, dari yang bersifat sosial hingga yang bersifat
religius, tidak pernah luput dari sentuhan seni. Kesenian Bali jika dipandang
dari perspektif Hindu mempunyai kedudukan yang sangat mendasar, karena
kehidupan religi agama Hindu Bali tidak bisa terlepas dari kesenian. Dalam
pelaksanaan yadnya bagi umat Hindu di Bali, kesenian merupakan salah
satu tradisi yang tidak terpisahkan dalam pelaksanaannya. Kesenian
dilibatkan sebagai perantara atau merupakan bagian dari proses jalannya
dari suatu yadnya. Kita mengetahui bahwa keberadaan kesenian yang ada
di Bali dilestarikan dan dipelihara serta mempunyai peranan penting dalam
berlangsungnya upacara keagamaan di Bali karena pada dasarnya kesenian
di Bali bersumber pada sastra-sastra yang mendasari secara tematik
berbagai jenis kesenian di Bali.

Khususnya dalam seni pertunjukan, para seniman dan budayawan di
Bali pada tahun 1971 merumuskan klasifikasi kesenian menjadi tiga
golongan untuk memperoleh pegangan dalam kebijaksanaan kesenian di
Bali. Terkait dengan fungsi, kesenian Bali dapat diklasifikasikan menjadi 3,
yaitu:

1) Seni Wali yang dipahami sebagai seni sakral yang hanya ditarikan dalam
konteks upacara Dewa Yadnya di Pura. Tari-tarian yang sering ditarikan
dalam konteks upacara yang berfungsi sebagai sarana upacara. Beberapa
jenis seni tari yang tergolong ke dalam Seni Wali sebagai berikut.

a. Tari Baris menggambarkan satuan tentara yang telah dipersiapkan
untuk berperang. Tentara ini melambangkan serdadu kerajaan di
zaman dahulu yang dipakai oleh raja-raja untuk melindungi
kerajannya dari kekacauan. Di Bali terdapat kurang lebih ada 30 jenis
tari Baris yang satu sama lainnya memiliki keunikannya masing-
masing. Tari Baris mempunyai perwatakan yang unik, menekankan
keseimbangan dan kestabilan langkah-langkah pada waktu berbaris

dan mengutamakan cara memainkan senjata. Busananya juga sangat

140 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



unik terdiri dari hiasan kepala yang disebut gelungan, pakaian
bawahnya terdiri dari awiran dan lamak, pada leher mengenakan
bapang (badong), diiringan dengan gamelan gong gede dan gamelan
sejenisnya. Beberapa jenis tari baris yang ada di Bali seperti: Baris
Ketekok Jago, Baris Dadap, Baris Presi, Baris Gede, Baris Omang, Baris
Bajra, Baris Jojor, Baris Pendet, Baris Tamiang, dan lain-lainnya
(Bandem, 1982).

b. Tari Rejang, yaitu seni tari klasik yang gerak-gerak tariannya sangat
sederhana (polos) dan penuh dengan rasa pengabdian kepada para
leluhur. Tarian ini dilakukan oleh para wanita dalam
persembahyangan, dengan cara berbaris, melingkar dan sering pula
berpegangan tangan. Tari Rejang biasanya memakai pakaian adat
atau pakaian upacara, memakai hiasan bunga-bunga emas di
kepalanya, sesuai dengan pakaian adat di daerahnya masing-masing.
Tari rejang yang sering dijumpai masih saat ini adalah Tari Rejang
Bengkol, Rejang Oyod Padi, Rejang Nyanying, Rejang Gegecekan,
Rejang Dewa dan sebagainya (Bandem, 1982).

c. Tari Sang Hyang, tarian Bali yang merupakan peninggalan dari
kebudayaan Pra-Hindu. Tari Sang Hyang adalah tari karawuhan
(trance dance), karena pada waktu menari para sang hyang
kemasukan Hyang (spirit) yang menyebabkan mereka mengalami alam
bawah sadar atau tidak sadar sama sekali. Tari Sang Hyang biasanya
dilakukan oleh gadis kecil (belum dewasa) dimana dalam
kehadirannya biasanya didudus (‘dipapar’) dengan asap dupa atau
pasepan dan pelaksanaannya diringi dengan paduan suara (koor) laki-
laki dan wanita, yang mana nyanyiannya merupakan doa-doa
keselamatan agar desa itu tidak diserang oleh bencana atau penyakit
lainnya, biasanya wabah cacar. Adapun jenis-jenis Sang Hyang yang
masih dijumpai di Bali pada saat ini yakni Sang Hyang Dedari, Sang
Hyang Jaran, Sang Hyang Deling, Sang Hyang Memedi, Sang Hyang
Bumbung, Sang Hyang Bojog, Sang Hyang Penyalin dan lain-lainnya
(Bandem, 1982).

141 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



2) Seni Bebali merupakan bentuk kesenian yang dipersembahkan dalam
konteks upacara agama yang berfungsi sebagai pelengkap serta dapat
memberikan pencerahan melalui kandungan cerita lakon. Beberapa jenis
seni tari yang tergolong kedalam seni Bebali sebagai berikut:

a) Tari Topeng merupakan drama tari yang semua penarinya memakai
topeng atau tapel. Tari topeng dibagi menjadi dua jenis yakni Topeng
Pajegan dan Topeng Panca. Pajegan adalah suatu istilah di dalam
bahasa Bali yang berasal dari kata pajeg dan ditambah dengan sufiks
-an sehingga menjadi pajegan yang berarti borongan, yaitu seorang
penari topeng memborong tapel dalam jumlah yang banyak untuk
dipentaskan sendiri. Sedangkan tari Topeng Panca yang mana Panca
artinya lima dan dalam hubungannya dengan tari Topeng Panca, istilah
ini adalah sebuah pertunjukkan dramatari topeng yang dilakukan oleh
lima orang penari (Bandem, 1982).

b) Drama tari Gambuh merupakan bentuk pertunjukan teater Bali asli
yang dianggap telah mencapai kesempurnaannya karena telah sampai
pada tingkat seni teater dalam bentuk pementasan drama sebagai
visualisasi atau perwujudannya. Setiap pementasannya betul-betul
diperhitungkan seperti, pemilihan cerita atau teks, penafsiran,
penggarapan atau latihan, aktor, gaya, sampai dengan
pemanggungannya. Gambuh juga diperkaya oleh unsur seni tabuh,
sastra, seni rupa, properti, dan seni rias. Semua berpadu menciptakan
komposisi seni yang harmonis sarat keindahan (Cerita, 2020).

c) Tari Wayang Wong merupakan seni pertunjukan wayang yang
pelakunya adalah orang atau manusia. Merupakan perwujudan dari
tari lakon Bali, perpaduan antara tari, drama dan musik. Dari jenis
pertunjukan wayang di Bali, Wayang Wong merupakan satu-satunya
wayang yang pelakunya orang-orang yang memakai tapel. Di Bali ada
dua jenis Wayang Wong yaitu Wayang Wong Parwa dan Wayang Wong
Ramayana. Wayang Wong Parwa mengabil lakon dari wiracarita
Mahabharata sedangkan Wayang Wong Ramayana mengambil cerita
Ramayana. Semua pelaku (pemegang peran) dalam Wayang Wong

Parwa kecuali punakawan-punakawan tidak memakai tapel.

142 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Sedangkan Wayang Wong Ramayana sebaliknya semua memakai tapel
(Bandem,1982).

3) Seni Balih-Balihan adalah seni pertunjukan yang ditarikan semata-mata
untuk hiburan (Bandem, 1996). Beberapa jenis seni tari yang tergolong
ke dalam Seni Balih-Balihan sebagai berikut.

a) Tari Legong merupakan tarian dengan gerak yang luwes dan elastis
(sesuai arti kata leg). Sedangkan gong berarti gamelan, sehingga
dengan penjelasan ini kata legong mengandung arti tari dan gamelan,
atau tari yang diiringi gambelan (Bandem,1982). Beberapa Tari Legong
yang dijumpai seperti Legong Keraton, Legong Kuntul, Tari Legong Jobog
dan lain-lainnya.

b) Tari Cak merupakan salah satu dari tarian Bali peninggalan
kebudayaan pra-Hindu. Pada mulanya Cak merupakan bagian dari
Tari Sang Hyang yang mana Cak disini hanya sebagai pengiring dalam
pertunjukannya. Bentuknya adalah paduan suara (koor) pria yang
dilakukan oleh 100-150 orang, penari Cak menyanyi dengan
menyuarakan suara “ecak, ecak, ecak” yang dibawakan dalam bentuk
jalinan ritmis.

c) Tari Janger merupakan sebuah tari pergaulan muda-mudi yang diduga
merupakan perkembangan dari Tari Sang Hyang yang mana gending-
gending (lagu-lagu) diambil dari lagu Sang Hyang yang merupakan
lagu-lagu rakyat Bali. Janger ditarikan oleh 12 penari wanita dan 12
penari laki-laki yang disebut Kecak. Dalam pertunjukannya penari
Janger dan Kecak bernyanyi saling bersahutan dan isi vokalnya
menguraikan kehidupan mereka masing-masing. Semula pertunjukan
tidak memakai lakon, namun belakangan ini, guna memperpanjang
durasi maka dipakailah lakon seperti Arjuna Wiwaha, Gatutkaca
Seraya, Legod Bawa bahkan Janger sering menggunakan naskah-
naskah modern. Selain itu, terdapat banyak lagi jenis kesenian Balih-
Balihan lainnya, seperti Joged Bumbung dan sebagainya.

Berdasarkan Undang-Undang Nomor 5 tahun 2017 tentang Pemajuan

Kebudayaan khususnya pasal 5, Seni diartikan sebagai ekspresi artistik

individu, kolektif, atau komunal, yang berbasis warisan budaya maupun

143 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



berbasis kreativitas penciptaan baru yang terwujud dalam berbagai bentuk
kegiatan seperti seni pertunjukan, seni rupa, seni sastra, film, dan seni
media. Jika mengacu pada undang-undang tersebut, seni yang dimaksud
merupakan kesenian yang lahir, tumbuh, dan berkembang di satu wilayah
yang merupakan kesenian khas warisan budaya para leluhur yang
keberadaannya masih tetap atau pernah ada namun tidak lagi dipentaskan.
Berikut adalah hasil pemetaan beberapa kesenian yang lahir di beberapa
wilayah di Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal, Kabupaten

Badung.

4.7.1 Seni di Kecamatan Petang
1. Seni di Desa Carangsari

I Gusti Ngurah Artawan, S.Sn., seorang praktisi seni sekaligus Ketua
Listibya Kabupaten Badung memberikan informasi bahwa beradaan seni di
Desa Carangsari cukup berkembang mulai dari seni tari, seni tabuh dan seni
pedalangan yang masih bersifat umum seperti di daerah lain. Yang menjadi
salah satu ikon kebanggaan Desa Carangsari adalah Tari Topeng Tugek
Carangsari yang begitu dikenal oleh masyarakat Bali tidak hanya di
Kabupaten Badung khususnya akan tetapi masyarakat Bali pada umumnya.
Topeng Tugek Carangsari didirikan oleh ayah beliau sendiri dan sampai saat
ini terus berusaha dilestarikan dengan ciri khas pakem Topeng Tugek
Carangsari (berdasarkan wawancara 29 Mei 2024).
a. Tari Topeng Tugek di Banjar Pemijian Desa Adat Carangsari

Pada awalnya sekitar tahun 1964, ayah dari I Gusti Ngurah Artawan
sendiri yaitu almarhum I Gusti Ngurah Windia mendirikan sebuah kelompok
(sekaa) topeng yang tujuannya untuk ngayah di pura-pura yang ada di
seputaran Desa Carangsari. Grup ini terdiri dari beberapa warga lokal desa
setempat, dan seiring berjalannya waktu karena mungkin penampilannya
dianggap menarik dan memiliki taksu sehingga grup ini banyak yang mencari
dari luar desa, bahkan sampai ke luar kabupaten. Pada sekitar tahun 1970-
an kelompok kesenian ini sangat tenar dan populer sekali; awalnya grup ini
tidak memiliki nama karena orang-orang di dalam grup ini adalah seniman

alam atau otodidak, yang tidak begitu hirau dengan nama, lama-kelamaan

144 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



ada suatu tokoh di dalam pementasan topeng ini yang memerankan tokoh
wanita (topeng wanita yang diperankan laki-laki) sangat digemari pada
zaman itu. Topeng wanita ini bernama Luh Manik (seperti pada gambar 4.28),
tetapi suatu ketika pentaslah beliau di suatu daerah di Tabanan, saat sampai
di tempat pentas banyak penonton yang secara serentak memanggilnya
topeng tugek karena saat berdialog di atas panggung pemeran Luh Manik ini
sering menyebut dirinya dengan kata “tugek”. Dari situlah topeng ini diberi
nama oleh masyarakat yaitu topeng tugek dan group topeng ini disebut Sekaa

Topeng Tugek Carangsari, dimana arti dari tugek sendiri adalah ratu jegeg

(Berdasarkan Wawancara 29 mei 2024).

Gambar 4.31 Karakter topeng Tugek yang dimainkan oleh alm Gusti
Ngurah Windya (Dokumentasi I Gusti Ngurah Artawan)

Topeng Tugek Carangsari inilah yang sekarang diwariskan menjadi
satu kiblat bagi para sekaa topeng lain dalam pakem patopengan Bali, seperti
1) Susunan pementasannya dimana ada pakem patopengan, 2) terdapat lirik-
lirik dan tembangnya yang sangat khas yang sekali tidak ada di pementasan
topeng lainnya, dimana lirik ini beliau ciptakan sendiri, sehingga menjadi
mahakarya, dan 3) yang terpenting menjadi ciri khas dari topeng ini adalah
dalam pementasannya mengandung empat unsur kata sebagai akronim yang
merumuskan keberhasilan dari sebuah pementasan topeng ini, yaitu Tat,
Sat, Sat, Tat, yaitu Tattwa (‘ajaran’) dan Satua (‘cerita’) “Tattwa ne angge
Satua, Satua ne pang nyak Metattwa” (‘Tattwa yang dijadikan cerita, dan

cerita yang mengandung Tattwa). Oleh sebab itu, selama pementasan

145 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Topeng Tugek ini dialognya diambil dari unsur-unsur ajaran (agama Hindu)
tetapi bisa dipakai humor; tingkatan humornya itu sangat khas, yaitu
menggunakan unsur ajaran agama Hindu atau sastra untuk menghasilkan
lelucon.

Jejak-jejak I Gusti Ngurah Windia almarhum dalam berkesenian
diawali dari kakek beliau yang juga seniman di bidang tabuh dan bapang
barong pada zamannya. I Gusti Ngurah Windya hanya belajar secara
otodidak dengan mempelajari banyak refrensi sastra-sastra yang dimiliki.
Beliau selama berkesenian sangat totalitas sehingga digemari dan
memperoleh ketenaran pada zamannya dan sering melanglang buana. Dalam
perjalanan berkesenian, beliau sudah sering mendapat apresiasi berupa
penghargaan dari tingkat desa bahkan sampai ke nasional. Saat ini Tari
Topeng Tugek ini masih berusaha dilestarikan oleh anak beliau, akan tetapi
terkendala saat memerankan tokoh Tari Topeng Tugek ini dengan maksimal,
sebab sosoknya sudah sangat melekat kepada sosok Gusti Ngurah Windya,
terutama karena karakter dan vokalnya sangat khas. Sampai saat ini
peninggalan tapel (topeng) masih dijaga dengan baik bahkan dibuatkan
duplikatnya mengingat topeng yang pertama sudah mengalami retak karena
usia dan sudah di-stana-kan atau disucikan di Sanggar Tugek Carangsari.
c. Seni Lukis di Banjar Telugtug Desa Adat Carangsari

Banjar Telugtug memilki seorang seniman lukis yang tergolong masih
muda bernama I Made Gunawan. Namun demikian, karyanya patut
diapresiasi karena sudah tersebar di beberapa wilayah seperti daerah Ubud
Bali dan karyanya juga menjadi koleksi yang dipajang di kantor Desa

setempat (gambar di bawah).

146 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.32 I Made Gunawan (kiri) dengan karya lukisan tema alam
persawahan, wajah (kanan) dan lukisan karyanya di kantor Desa
Carangsari. (Dokumentasi I Made Gunawan dan Tim Peneliti)

Melihat beberapa karya yang telah diciptakan, I Made Gunawan
merupakan seniman lukis bergaya naturalis. Salah satu aliran dalam seni
yang menggambarkan sesuatu sebagaimana adanya. Karena itulah,
naturalisme adalah aliran seni yang mengutamakan keakuratan dan
kemiripan objek yang dilukis agar tampak natural dan realistis seperti
referensinya yang terdapat di alam. Kegiatan melukis sudah dilakukan sejak
kecil sampai saat ini memilki beberapa karya yang dikoleksi oleh beberapa
kolektor yang dipajang di beberapa museum (berdasarkan wawancara 7 Mei

2024).

147 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



2. Seni di Desa Pelaga
a. Tari Wali Desa Adat Tiyingan
Desa Adat Tiyingan memiliki Tari Wali yang khas dan wajib
dipentaskan pada setiap upacara piodalan di Pura Puseh dan Pura Desa di
Desa Adat Tiyingan yang jatuh pada hari Purnama Kapat dan Purnama
Kadasa. Menurut I Nyoman Ngabdi Yasa selaku Bandesa Adat Tiyingan,
“Tarian khusus yang ada di Tiyingan memang sudah ada sejak zaman leluhur
dan tidak tahu pasti kapan kemunculannya. Saya sejak baru lahir sudah
mendapati adanya tarian yang telah diwariskan sampai saat ini tersebut.
Adapun beberapa tarian khas yang wajib dihadirkan yakni, Baris Truna,
Baris tombak, Baris Perisai, Rejang Daha, dan Rejang Injeng.” (wawancara
27 Juni 2024).
1) Baris Tombak
Sesuai namanya, Baris Tombak, tarian ini dipentaskan oleh
sekelompok orang dewasa yang sudah menikah dengan menggunakan
senjata tombak. Tarian ini memiliki gerakan yang dilakukan dengan
serempak dan memilki ciri khas dalam setiap gerakannya (pada gambar
4.33).

Gambar 4.33 Tari Baris Tombak Desa Adat Tiyingan (Dokumentasi I
Nyoman Ngabdi Yasa)

Gerakan dalam Tari Baris Tombak Desa Adat Tiyingan sangat
sederhana namun tegas yang mencerminkan kekuatan pasukan yang
gagah dan berwibawa. Gerakan tersebut dilakukan secara berulang-ulang

dengan sesekali memainkan selendang. Tari Baris Tombak menggunakan

148 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



busana seperti Tari Baris pada umumnya yaitu menggunakan gelungan
(mahkota), pakaian bawahnya terdiri dari awiran dan lamak, pada leher
mengenakan bapang atau badong. Kehadirannya diiringi seperangkat
Gong Kebyar.
2) Tari Baris Truna

Tari Baris Truna ditarikan oleh remaja laki-laki di desa setempat.
Tarian ini dihadirkan secara serempak dengan gerakan yang begitu
sederhana dan khas yang telah diwariskan sejak turun temurun. Tarian
ini menggunakan tombak dan busana yang digunakan adalah busana adat
ke pura.
3) Tari Baris Perisai

Tari Baris Perisai atau di daerah lain seperti di daerah Kabupaten
Bangli, juga di Kecamatan Tampak Siring, Gianyar dan Singaraja dikenal
dengan Tari Baris Presi atau Baris Tamiang. Penamaan tersebut sesuai
benda atau alat yang dipegang penarinya, yaitu berupa perisai bernama
presi atau tamiang yang juga berfungsi sebagai sarana upacara. Tari Baris
Perisai yang terdapat di Desa Adat Tiyingan ditarikan oleh orang dewasa
dan sudah menikah yang tergabung dalam Sekaa Tari Baris. Tari Baris
Perisai menggunakan busana seperti tari Baris Tombak serta Tari Baris
pada umumnya, yaitu menggunakan gelungan (mahkota), pakaian
bawahnya terdiri dari awiran dan lamak, pada leher mengenakan bapang
atau badong. Karena merupakan satu rangkaian dengan upacara di pura,
maka kehadirannya diiringi seperangkat Gong Kebyar.
4) Tari Rejang Injeng

Tari Rejang Injeng merupakan satu tarian yang wajib
dipersembahkan setiap upacara piodalan di desa setempat yang ditarikan
oleh anak-anak yang belum menstruasi. Tidak diketahui secara pasti arti
dari arti kata “injeng” karena sudah begitu adanya yang sudah diwariskan
sejak turun-temurun. Tarian ini dipentaskan dengan gerakan serempak
khas dan kehadirannya menggunakan busana adat ke pura. Penari
membawa sarana berupa sesaji atau canang, yang pada akhir tariannya
canang tersebut dihaturkan di depan pelinggih atau candi pemujaan.

5) Tari Rejang Daha

149 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Tari Rejang Daha merupakan tarian persembahan yang dibawakan
oleh para Daha (remaja putri) desa setempat. Gerakan tari rejang dapat
dikatakan sederhana dan dilakukan dengan serentak dengan mengenakan
busana adat ke Pura. Sama halnya dengan Tari Rejang Injeng, Tari Rejang
Daha juga membawa sarana berupa canang yang nantinya akan
dihaturkan di pelinggih Ida Bhatara atau candi pemujaan.

b. Tari Baris Poleng sebagai Tari Wali di Desa Adat Auman

Di Desa Plaga terdapat seni wali yang ditarikan di Pura Desa dan Pura
Subak. Bandesa Adat Auman, I Wayan Terima, mengatakan bahwa selama
ini kesenian di desa setempat khususnya seni tari sangat berkembang dan
lestari, seperti tarian rejang yang sering ditarikan oleh anak-anak dan ibu-
ibu PKK setempat. | Wayan Terima menyatakan, “Kesenian khas Desa Adat
Auman yang masih terjaga sampai saat ini adalah Tari Baris Poleng, yang
rutin dipersembahkan saat piodalan di Pura Desa dan Pura Subak desa
setempat.” (Wawancara 3 juli 2024).

Tari Baris Poleng merupakan tarian yang disakralkan oleh masyarakat
Desa Auman. Seperti nama tarian tersebut, tarian ini mengenakan busana
yang serba poleng, seperti pada gambar 4.31. Poleng dalam artian secara
umum, kain poleng adalah Poleng atau corak papan catur merupakan pola
kotak-kotak sederhana yang terbentuk dari selang-seling warna gelap dan

terang, biasanya hitam dan putih.

Gambar 4.34 Tari Baris Poleng membawa hasil bumi (Dokumentasi
Youtube)

Tari Baris Poleng seringkali ditarikan di Pura Anyar atau Pura Subak
yang tempatnya sama bersebelahan dengan Pura Puseh dan Pura Desa.

Tarian sakral ini khusus ditarikan oleh penari yang memang terpilih dan

150 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



nantinya akan dilanjutkan oleh keturunan-keturunannya. Tarian ini sudah
ada sejak zaman dahulu dan tidak diketahui sejarahnya bagaimana, namun
dipercaya bahwa tarian sakral ini harus dilaksanakan saat melaksanakan
piodalan di pura subak sebagai bentuk persembahan karena sudah
memberikan kesuburan di Desa Adat Auman. Pada umumnya, Tari Baris
menggunakan mahkota atau gelungan berbentuk kerucut, namun Tari Baris
Poleng atau dikenal juga dengan Tari Baris Paku menggunakan hiasan kepala
berupa dedaunan paku yang dicari di sekitar wilayah Subak Desa Adat
Auman. Penari membawa Banten yang juga berisi dedaunan dan hasil bumi
yang ada di Subak Auman yang dibungkus dengan kain kasa berwarna putih.
Kemudian salah seorang penari muncul membawa pasepan (api) dan di akhir
tarian semua penari baris poleng ini biasanya akan narat (‘semacam
kesurupan’). Maka dari itu tarian ini tidak boleh dilakukan oleh sembarang
orang. Penari yang sudah tua atau meninggal maka secara otomatis wajib
digantikan oleh keturunannya.
c. Tari Baris Sumbu di Desa Adat Semanik

Di Desa Adat Semanik, Desa Plaga, Kecamatan Petang terdapat Tari
Baris Sumbu serangkaian dengan Upacara Neduh. Tari Baris Sumbu ini
sudah diwarisi oleh masyarakat secara turun-temurun dari para leluhurnya.
Dengan keyakinan yang dimiliki, masyarakat berusaha mempertahankannya
serta berupaya mewariskannya kepada generasi selanjutnya. Tari Baris
Sumbu ditarikan oleh empat orang penari laki-laki dewasa dengan membawa
sarana atau alat yang terbuat dari sebatang bambu yang di ujungnya
berbentuk sumbu dengan panjang kira-kira 2 meter dan pada ujungnya
dilengkapi dengan sarana ketupat bantal belayag dalam setiap

pementasannya seperti terlihat pada gambar 4.35.

151 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.35 Penari menari dengan membawa sumbu sebagai sarana
persembahan dalam tarian Baris Sumbu (Dok. Kemdikbud.go.id)

Busana tari Baris Sumbu mengenakan pakaian adat ke pura lengkap
seperti: destar, kamen, dan kampuh. Perbendaharaan gerak tarinya tidak
tertata, artinya tidak ada pakem-pakem yang khusus seperti agem ataupun
gerakan yang khusus. Gerakan-gerakan dalam tarian ini cukup sederhana
hanya memegang sumbu kemudian berjalan (nayog) mengelilingi
panggungan banten sebanyak tiga kali dengan putarannya ke arah kanan.
Krama desa adat siapapun, jika sudah menginjak masa dewasa yang belum
menikah dapat menarikan Tari Baris Sumbu. Para penari yang sudah
menginjak masa remaja/teruna yang mengikuti upacara tersebut akan
menunjukan kedewasaanya sendiri dengan ngayah menari waktu
pelaksanaan Upacara Neduh. Tari Baris Sumbu telah tercatat sebagai Warisan
Budaya Tak Benda Indonesia pada tahun 2017.

3. Seni di Desa Getasan

Menurut I Gede Dharma S.Pd., Bandesa Adat di wilayah setempat
menjelaskan bahwa kesenian yang berkembang di Desa Getasan merupakan
kesenian yang masih bersifat umum sama seperti kesenian-kesenian yang
berkembang sekarang, seperti Tari Rejang Dewa (‘tarian persembahan yang
ditarikan oleh anak-anak’), Tari Rejang Renteng (‘oleh ibu-ibu’), dan beberapa
kesenian yang bersifat hiburan yang dipentaskan saat upacara piodalan

(Berdasarkan wawancara 10 Juni 2024). Berdasarkan data Dinas

152 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Kebudayaan Kabupaten Badung, keberadaan kesenian di desa setempat yang
terdiri dari 4 Banjar yakni Banjar Kauh, Banjar Tengah, Banjar Ubud dan
Banjar Buangga ditopang oleh beberapa sekaa, di antaranya Sekaa Gong
Kebyar dari masing-masing Banjar, Sekaa Baleganjur, Sekaa Batel di Banjar
Buangga, Wayang Kulit di Banjar Tengah, Sekaa Geguntangan di Banjar
Tengah, Sekaa Pesantian di Banjar Buangga dan Banjar Ubud, Sekaa Genjek
di Banjar Ubud, Tari Barong Rentet di Banjar Kauh, Tari Barong Ket dan
Barong Macan di Banjar Buangga, Sekaa Calonarang di Banjar Buangga,
Sekaa Barong Landung di Banjar Ubud, dan keberadaan Seni Tari Topeng
oleh sanggar tari yang ada di Banjar Tengah dan Banjar Ubud. Selain itu,
terdapat juga jenis kesenian lain, salah satunya seni lukis.
a. Seni Lukis di Banjar Ubud, Desa Adat Getasan

Di Desa Getasan, tepatnya di Banjar Ubud Desa Adat Getasan,
terdapat seorang seniman bernama I Nyoman Lentong Toya. Ia adalah
seorang seniman lukis yang sudah menekuni dunia lukis sejak beliau masih
SMA, yaitu pada tahun 1984, sampai sekarang. la menyatakan, “Lukisan ini
adalah satu-satunya yang menghidupi saya sampai saat ini, dari lukisan saya
bisa menghidupi anak dan istri saya” (wawancara 30 Juli 2024). Lukisan
beliau lebih banyak memenuhi permintaan dari pembeli. Terkait ciri khas
sendiri Pak Nyoman tidak menyebutkannya secara rinci. Namun, ia
menambahkan bahwa beberapa teknik pengecatan menurutnya menjadi ciri
khas beliau (seperti pada gambar 4.36). Bapak Nyoman Lentong Toya juga
menuturkan, “Saya sendiri turun ke dunia lukis karena keinginan sejak kecil
sudah ingin menjadi pelukis. Sejak SMA baru menekuni, lalu saya pamerkan
kepada teman-teman di SMA dulu. Sampai sekarang masih sering ngobrol
tentang lukisan.” Untuk pemasaran sendiri beliau memasarkannya ke
Gianyar, lebih tepatnya di Galeri Dewa Toris dan Galeri Semar Kuning. Bahan
baku berupa kanvas dan peralatan lainnya ia membeli dari Bali Cipta Seni

Denpasar.

153 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



A

Gambar 4.36 Studio dan Beberapa Karya Seni Lukis I Nyoman Lentong
Toya (Dokumentasi Tim Peneliti)

Pak Nyoman juga bersyukur bahwa saat ini tidak memiliki kendala,
relatif sesuai harapan, berbeda dengan pada saat pandemi Covid, yaitu
orderan lukisan macet atau bisa dikatakan lumpuh total, dan sangat
membebani ekonomi keluarganya. Harapan beliau kepada pemerintah agar
pemerintah lebih memperhatikan seniman-seniman lukis lokal seperti
beliau, karena sampai saat ini sangat minim perhatian atau apresiasi dari
pemerintah terkait dengan seniman lukis.

4. Seni di Desa Pangsan

Menurut Ida Bagus Gede Surya Dharma selaku Bandesa Adat,
keberadaan kesenian di desa setempat masih tetap eksis karena sering
dilibatkan dalam kegiatan upacara piodalan maupun acara-acara yang
berkaitan dengan desa. Berkembangnya kesenian tersebut tentunya ditopang
oleh beberapa sekaa dari masing-masing Banjar dan Sanggar Tari yang ada
di lingkungan Desa Pangsan (berdasarkan wawancara 5 Mei 2024).
Berdasarkan data Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung, beberapa jenis
kesenian yang ada di Desa Pangsan yang wilayahnya terdiri dari 4 Banjar
Dinas yakni Banjar Dinas Sekarmukti, Banjar Dinas Pundung, Banjar Dinas
Kasianan dan Banjar Dinas Pangsan seperti: Tari Barong Bangkal di Banjar
Pangsan, Dramatari Arja Sampik, Tari Barong Ket, Dramatari Calonarang di
Banjar Sekar Mukti dan Banjar Pundung, Tari Barong Macan di Banjar
Kasianan. Ada pula Sekaa pesantian di masing-masing Banjar serta Tabuh
Semar Pegulingan, Seka Batel dan Geguntangan di Banjar Sekarmukti, Sekaa

Angklung di Banjar Pangsan dan Sekaa Baleganjur di masing-masing Banjar.

154 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



5. Seni di Desa Petang
a. Tari Rejang Pamendak Tridatu sebagai Tari Wali di Desa Adat
Angantiga

Putu Dela Pratiwi selaku salah seorang pelaku seni di desa setempat
menuturkan bahwa kesenian yang berkembang disana adalah seni tari dan
tabuh, salah satu yang merupakan Tari Wali, yaitu Tari Rejang Pamendak
Tridatu. “Tari Rejang Pamendak Tri Datu ini adalah tari rejang yang
disakralkan oleh masyarakat Desa Adat Angantiga yang dihadirkan pada saat
Ida Ratu Sesuhunan tedun mesolah napak pertiwi (‘Ketika la Yang Disembah
ditarikan’) serangkaian piodalan atau karya ageng (‘upacara besar desa’)

lainnya” (wawancara 18 Juli 2024).

Gambar 4.37 Tari Rejang Pamendak Tridatu sedang dipentaskan (kiri)
dan Sembilan penari dengan corak busana Tridatu (kanan)
(Dokumen. Ni Kadek Meilly Indriyani, S.Pd.H., 2022)

Tari Rejang Pamendak Tridatu ini diciptakan atas dasar inisiatif dari
beberapa Jero Songsong Ratu Tapakan dan Jero Mangku melakukan
peparuman (‘rapat’) kecil mengenai tari rejang yang akan dibuat karena erat
hubungannya dengan Ida Ratu Sesuhunan napak pertiwi. Dari hasil
peparuman itu maka salah satu dari Jero Songsong, yaitu I Wayan Suarta
mengambil ide atau konsep untuk pembuatan tari rejang yang ada kaitannya
dengan napak pertiwi ratu sesuhunan. Bapak I Wayan Suarta menjelaskan
bahwa, dalam Lontar Barongswari disebutkan pada saat Dewi Uma dikutuk
menjadi Bhatari Durga ke dunia oleh Bhatara Guru. Kutukan itu membuat
Dewi Durga menjadi murka dan selanjutnya melakukan yoga ke empat
penjuru dunia. Saat beryoga menghadap ke utara terjadilah gering lumintu

(‘semacam wabah’); saat ke barat terjadi gering memancuh; saat ke selatan

155 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



terjadi gering rugbuana; saat ke timur terjadi gering utah bayar. Dari
bermacam-macam wabah yang ditimbulkan oleh kemarahan Dewi Durga
dalam wujudnya sebagai Bhuta kala, maka para Dewa di surga merasa
kasihan hingga akhirnya Sang hyang Tri Murti turun ke dunia, untuk
menyelamatkan manusia dari kemurkaan Dewi Durga, dalam berbagai
wujud, yaitu Bhatara Brahma menjadi Topeng Bang berwarna merah,
Bhatara Wisnu menjadi Telek berwarna hitam, dan Bhatara Iswara menjadi
Barong berwarna putih, yang kemudian ketiga warna itu disebut tri datu.
Terinspirasi dari cerita tersebut, | Wayan Suarta mencetuskan ide untuk
menjadikannya sebuah tarian, maka lahirlah sebuah tari sakral yang
dinamakan Tari Rejang Pemendak Tridatu pada tanggal 21 Agustus 2022.
Penari Rejang Pamendak Tri Datu adalah gadis remaja yang merupakan
masyarakat Desa Adat Angantiga yang disebut dengan Daha. Jumlah penari
Rejang Pemendak Tri Datu adalah 9 orang, yang dibagi menjadi tiga kelompok
atau tiga warna sesuai dengan konsep yang sudah dijelaskan yaitu tiga orang
berbusana merah, tiga orang dengan busana berwarna hitam dan tiga orang

berbusana putih seperti pada gambar 4.37.

6. Seni di Desa Sulangai
A. Tari Baris Babuang sebagai Tari Wali di Desa Adat Batulantang
Bandesa Adat Batu Lantang, I Rai Ardana, menjelaskan, “Kesenian
khususnya seni tari dan tabuh sangat berkembang pesat dan masih lestari
mengikuti perkembangan zaman. Salah satu kesenian tepatnya di Desa Adat
Batulantang memiliki Seni Wali yang begitu khas yang disakralkan oleh
masyarakat setempat yakni Tari Baris Babuang.” (Wawancara 8 Juli 2024).
Begitupula pengakuan salah seorang praktisi seni, Drs. I Gusti Lanang
Subamya, selaku pengelola sanggar seni di Desa Sulangai, menegaskan
bahwa keberadaan kesenian di desa setempat sangat bagus
perkembangannya. Hal ini didukung oleh keberadaan 2 sanggar seni yang
masih bergerak melatih anak-anak yang berniat untuk belajar menari
sehingga ekosistem berkesenian tetap terjaga. Beliau juga memberikan

informasi bahwa selain memiliki tarian khas yakni Tari Baris Babuang, di

156 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Desa Sulangai juga terdapat tarian khas yakni Tari Baris Kakuwung yang
menjadi tarian sakral di Pura Masceti (berdasarkan wawancara 26 Juli 2024).

Tari Baris Babuang biasanya dipentaskan serangkaian upacara
Pujawali dengan tingkatan majaba jero dengan banten (sesajen) bebangkit di
Pura-Pura yang ada di Desa Adat Batulantang terutama Pura Kahyangan
Kancing Gumi. Tarian ini sudah diwariskan secara turun-temurun akan
tetapi dalam perjalannya sudah mengalami revitalisasi seiring perkembangan
zaman dengan membuatkan pola pakem gerak agar lebih tertata tanpa

mengurangi esensi dari tarian tersebut, supaya semua yowana (organisasi

pemuda) di Desa Batulantang berhak untuk ikut ngayah dengan sukarela.

Gambar 4.38 Tari Baris Babuang (Dokumentasi Nusa Bali.com, 2022)

Kata Babuang berasal dari akar kata mabuu yang artinya menetralisir,
dimana tarian ini bertujuan untuk menetralisir kekuatan negatif dari
Bhutakala saat adanya Upacara Piodalan. Tari Baris Babuang ditarikan oleh
8 orang pria yang dibagi dua kelompok yang disebut paledan. Paledan
pertama adalah tarian prajurit dilakukan oleh 4 orang yang berbusana serba
poleng dengan tepian kain berwarna merah seperti terlihat pada gambar
4.35). Keempat prajurit ini membawa senjata yang disebut Blecong dari
tanaman bongkot (Etlingera elatior) tua. Tarian pada paledan pertama ini
sekilas seperti gerakan tari baris pada umumnya namun memiliki formasi
yang berbeda. Keunikan dari tarian ini dimana para prajurit berputar
melingkar kemudian memadukan Blecong yang mereka bawa di angkasa
sebagai simbol penyatuan kekuatan (bayu) dan pikiran (idep) dari empat

prajurit. Apabila ketika Blencong yang dipadukan sebanyak tiga kali ini tiba-

157 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tiba ada yang patah, di saat itu juga penari atau krama pasti mengalami
karauhan (trance).

Sementara itu, paledan kedua tidak menggunakan senjata tetapi
membawa kekereb (kain yang dirajah/digambar) berwarna merah. Selain itu,
para penari juga harus menggigit lapisan jantung pisang yang mencerminkan
lidah panjang dari Bhutakala. Tarian pada paledan kedua ini sekilas seperti
tarian sisya dari Calonarang. Bedanya terdapat pada busana dan ditarikan
oleh laki-laki. Tepatnya pada 7 Desember 2021, tarian yang memiliki kaitan
erat dengan Pura Kahyangan Jagat Kancing Gumi dan pendirian padukuhan
Batulantang ini akhirnya disetujui dan mendapatkan Sertifikat Warisan
Budaya Takbenda yang ditandatangani Mendikbudristek Nadiem Makariem.
b. Tari Baris Kakuwung sebagai Tari Wali di Desa adat Sandakan

Menurut I Gusti Lanang Subamya bahwa Tari Baris Kakuwung
merupakan tarian sakral yang dipentaskan secara rutin setiap kali anggota
Subak melakukan upacara sakral di Pura Masceti yang disebut dengan
mapag toya. Keunikan dari Tari Baris Kakuwung adalah penari
menggunakan rangkaian kulit daging dan sate kebo (‘kerbau’) menyerupai
kembang sebagai hiasan kepala, dan kalungnya menggunakan urutan
(‘clahan daging babi yang dimasukkan ke dalam usus babi’) seperti terlihat
di kepala dan menggantung di leher penari pada gambar 4.39 (berdasarkan

wawancara 26 Juli 2024).

Gambar 4.39 Tari Baris Kakuwung di Desa Adat Sandakan
(Dokumentasi Denpasar Now)

Baris Kekuwung tariannya sangat sederhana dan boleh ditarikan oleh
semua kalangan, pada umumnya ditarikan oleh anggota Subak beserta anak-

anaknya, dengan seperangkat gamelan Baleganjur. Kesenian ini selalu rutin

158 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dilaksanakan dengan tujuan sebagai ucapan rasa syukur dan kesetiaan
masyarakat dalam meningkatkan rasa bhakti terhadap Tuhan Yang Maha
Esa atas hasil panen yang melimpah.
7. Seni di Desa Belok Sidan
a. Tari Baris Panah sebagai Tari Wewali di Desa Adat Sekarmukti

Di Desa Adat Sekarmukti terdapat sebuah tari yang diwariskan dari
turun-temurun yang menjadi ciri khas di desa adat Sekarmukti yang
biasanya di sebut oleh warga setempat sebagai tetamian ini ditarikan saat

ada upacara di pura yang ada di Desa Adat Sekarmukti.

Gambar 4.40 Tari Baris Panah saat dipentaskan (Dokumentasi Desa
Belok Sidan)

Menurut I Ketut Jadi, salah seorang warga setempat, bahwa sejarah
kemunculan Tari Baris Panah ini tidak jelas diketahui karena dari dulu
memang sudah ada dan belum ada informasi sejarah yang pasti. Tarian ini
beranggotakan delapan orang laki-laki yang sudah berumah tangga karena
sudah memiliki kewajiban untuk turun ngayah di desa adat. Busana Tari
Baris Panah hampir mirip dengan Tari Baris pada umumnya dan masing-
masing penari membawa senjata panah dan tameng sebagai ciri khas. Tari
ini tergolong pelengkap upacara di Desa Adat Sekarmukti. Tarian ini juga
kerap dipentaskan kalaupun diminta oleh desa lain, tetapi tidak pada
upacara Pitra yadnya (‘korban suci kepada leluhur atau ngaben). Sampai saat
ini Tari Baris Panah ini terus dilestarikan karena merupakan warisan dari

leluhur di Desa Adat Sekarmukti (berdasarkan wawancara 27 Juli 2024).

159 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



b. Tari Wayang Wong sebagai Tari Wali di Desa Adat Sidan

Wayan Badung selaku Kelihan Adat Sidan Kawan menuturkan, “Di
Desa Adat Sidan Kawan khususnya sangatlah lestari karena perhatian
pemerintah Kabupaten Badung terhadap kesenian sangat baik. Kesenian
yang berkembang di desa setempat seperti tari dan tabuh masih tetap eksis
karena sering dilibatkan dalam upacara piodalan di desa setmpat. Di Desa
Adat Sidan terdapat salah satu kesenian yang sudah diwarisi secara turun-
temurun dari zaman dahulu yakni tarian Wayang Wong” (wawancara 17 Juli
2024).

Tari Wayang Wong merupakan tarian yang disakralkan di Desa Adat
Sidan dan dipentaskan setiap hari Purnama Sasih Kanem saat piodalan di
Pura Desa. Tarian ini memang sudah ada sebagai warisan secara turun-
temurun. Sejarah singkat Tari Wayang Wong di Desa Adat Sidan bermula
ketika Kerajaan Buleleng menyerang kerajaan di Payangan. Setelah Raja
Buleleng berhasil menyerang kerajaan di Payangan penduduk di desa
tersebut pergi melarikan diri ke Desa Lantang yang sekarang bernama Br.
Selantang. Pada saat perjalanan penduduk Desa Payangan membawa
sesuhunan yang bernama Ratu Gede Wayang Wong yang kemudian
diletakkan di Banjar Sidan. Sebenarnya, nama Banjar Sidan juga berkaitan
dengan insiden tersebut, yaitu dari kata kisidan (‘berpindah’) dari Desa

Payangan.

Gambar 4.41 Tari Wayang Wong saat pementasan (Dokumentasi Anom
Fajaraditya 2024)

Tarian ini diyakini sangat sakral oleh maryarakat. Sekitar tahun 2005
pernah dilakukan perbaikan dari tapel/topeng dan kepala dari Wayang Wong

tersebut namun di Desa Sidan terjadi bencana gempa bumi yang tidak tahu

160 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



darimana asalnya. Akhirnya tapel wayang wong tersebut urung diperbaiki
dan sampai sekarang semuanya masih terjaga keasliannya dan hanya
ditarikan setiap odalan di pura, karena sudah merupakan sesuhunan
masyarakat setempat seperti terlihat pada gambar 4.41. Wayang Wong ini
ditarikan oleh para pemuda desa setempat diiringi dengan seperangkat
Gamelan Batel. Sebelum ditarikan, para penari melakukan ritual penyucian
guna membersihkan badan dari hal-hal yang bersifat kotor. Dalam
pementasannya biasanya diambil cerita Ramayana.
c. Tari Baris Buntal di Desa Adat Jempanang

Ketut Suka Nada selaku praktisi seni menginformasikan bahwa di Desa
Adat Jempanang kesenian sudah mulai berkembang sesuai dengan
perkembangan zaman. Di Desa Adat Jempanang menurut penuturannya
juga terdapat satu Tari Baris yang disakralkan oleh masyarakat, yaitu Tari
Baris Buntal. Tari Baris ini awalnya diciptakan sekitar pada tahun 2000 yang
lalu karena masyarakat ingin memiliki sebuah tarian khas di Desa Adat
Jempanang. Berdasarkan keinginan tersebut dicarilah seorang pelatih dari
Desa Pengotan Kabupaten Bangli. Sebenarnya Tari Baris Buntal ini juga
berasal dari Desa Pengotan, Bangli, tetapi karena sudah mendapat ijin dari
sang pencipta dan pelatihnya, maka Tari Baris ini diperkenankan untuk
ditarikan dan disakralkan di Desa Adat Jempanang setiap pujawali atau
piodalan di Pura Puseh, Desa, maupun Pura Dalem Desa Adat Jempanang.

(berdasarkan wawancara 19 Juli 2024).

161 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.42 Penari Baris Buntal menari dalam posisi badan ngaed
(rendah) (Dokumentasi Ketut Suka Nada)

Baris ini ditarikan oleh 10 orang yang berbaris sejajar masing-masing
5 orang di kanan dan kiri diiringi dengan Gambelan Gong Kebyar. Tari Baris
Buntal dalam tariannya menggunakan senjata tombak dan tameng seperti
pada gambar 4.42. Yang membedakan tari baris ini dengan baris yang lain
adalah dari pakaian yang dikenakan yaitu menggunakan udeng (‘hiasan ikat
kepala’) lembaran berwarna hitam, baju hitam pada bagian pergelangan
tangan berwarna loreng hitam, putih dan merah, menggunakan celana hitam
kombinasi loreng dan juga ditambahkan gongseng (lonceng’) di bagian kaki.
Sebelum pementasan tari baris ini akan dihaturkan sesajen terlebih dahulu
yaitu sesajen segehan agung dan ditambah penyamblehan (‘pemotongan’)
anak ayam hitam.
d. Seni Ukir di Banjar Penikit Desa Adat Sidan

Di Desa Belok Sidan tepatnya di Banjar Penikit terdapat salah satu
pengerajin seni ukir, yaitu bapak Wayan Supartana. Ia mulai terjun di bidang
seni ukir pada tahun 1994 dengan mengikuti pelatihan di Batubulan Gianyar
tepatnya di Seraya Bali Style. Pada tahun 1999 akhirnya beliau memutuskan
untuk membuka usaha sendiri di bidang seni ukir di rumahnya di Banjar
Penikit Desa Adat Sidan. Ada beberapa karya ukir beliau meliputi sanggah
ukir bali, bale, dan pintu gebyog sesuai pesanan dari pembeli. Untuk

pemasaran sendiri beliau memasarkan melalui media Facebook, dari mulut

162 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



ke mulut dan sering diajak bekerja sama dengan pengerajin lainnya yang ada

di desa setempat.

Gambar 4.43 Karya Ukiran Kayu Wayan Supartana (Dokumentasi Tim
Peneliti)

Adapun kendala beliau saat ini adalah persaingan harga dengan
kompetitor di daerah lain, sambil tetap menjaga kualitas serta mendetail
seperti terlihat pada gambar 4.43. Untuk bahan baku beliau mengambil dari
Desa Gobleg, Buleleng dan Pupuan, Tabanan karena harganya lebih murah
dan kualitas kayu yang bagus. Bapak Supartana berharap Pemerintah
Kabupaten Badung mengeluarkan kebijakan yang mendukung kemajuan

usaha para pengerajin lokal Kabupaten Badung.

4.7.2 Seni di Kecamatan Abiansemal
1. Seni di Desa Taman
a. Seni Wali di Desa Adat Jempeng

I Ketut Jana selaku Bandesa Adat Jempeng menuturkan bahwa
keberadaan kesenian di desanya masih lestari sampai saat ini. Beberapa
kesenian yang tumbuh di desa ini hampir sama seperti di desa lain pada
umumnya seperti Seni Pedalangan, Seni Gamelan Gong Kebyar, Gambelan
Angklung, Gender Wayang, dan Rindik. Selain itu, Desa Adat Jempeng juga
memiliki kesenian yang begitu khas, seperti dikatakan oleh I Ketut Jana
selaku Bandesa Adat Jempeng, berupa Tari Wali yang telah diwariskan oleh
para leluhur yang masih sangat terjaga karena masyarakat percaya bahwa
kehadiran tarian tersebut memberikan kedamaian dan menjauhkan

warganya dari wabah penyakit. Beberapa tarian yang dianggap memiliki nilai

163 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kesakralan tersendiri, seperti Tari Baris Tumbak, Pendet Agni, dan Rejang
Dewi Putri yang wajib dihadirkan pada saat upacara piodalan di Pura
Kahyangan Tiga Desa Adat Jempeng yang hadir setiap hari purnama kapat.
Ketiga tarian dihadirkan berkaitan dengan tradisi Mabiasa, dimulai dari Tari
Pendet Agni selanjutnya dipentaskan Tari Rejang Dewi Putri dan diakhiri
dengan persembahan Tari Baris Tumbak. Keunikan dari kehadiran tarian ini
adalah dipersembahkan mulai dari sore hari hingga dini hari (berdasarkan
wawancara 21 Juli 2024).

a) Tari Baris Tombak (Baris Poleng)

Tari Baris Tumbak (Baris Poleng) di Desa Adat Jempeng diperkirakan
muncul pertama kali sekitar tahun 1828, walaupun tidak ada bukti
tertulis, namun sampai sekarang masih disakralkan oleh masyarakatnya.
Dalam pementasannya, Tari Baris Tumbak ini ditarikan oleh 6 orang penari
Dewasa dan dibagi menjadi tiga tahapan. Pada setiap tahapan ditarikan
oleh 2 (dua) orang yang dipilih oleh Jero Mangku yang diyakini mendapat
pawisik di Pura tersebut. Warga Desa Adat Jempeng menjalankan Tari
Baris Tombak ini secara turun-temurun dan terus dihadirkan pada

piodalan di Pura Puseh Desa Adat Jempeng pada saat Purnama Kapat.

Gambar 4.44 Tari Baris Tumbak (Baris Poleng) (Dokumentasi I Ketut
Jana)

Seperti namanya yang lain, yaitu Tari Baris Poleng, busana yang
digunakan bernuansa poleng (‘hitam-putih’) seperti pada gambar 4.44.
Tarian Baris Tombak ini juga menggunakan atribut seperti gelungan
(mahkota), hiasan leher yang disebut bapang, lamak, serta menggunakan
senjata berupa tombak dengan kober warna pengider-ider (‘arah mata

angin’).

164 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



b) Tari Pendet Agni

Di Desa Adat Jempeng ini juga terdapat Tari Pendet Agni yang
berfungsi sebagai tari penyambutan pada saat sapatedun (‘turunnya) Ida
Betara dari Gunung Agung. Mengacu kepada beberapa sumber karya tulis,
Pendet Agni memiliki arti sebagai berikut; “pendet” merupakan sebuah tari
sajian untuk para leluhur, Bhatara dan Bhatari (Bandem, 1982:11), dan
kata “agni?” dalam Bahasa Sanskerta berarti api. Bila digabungkan kedua
kata pendet dan agni maka berarti tarian api yang disajikan untuk para
leluhur, Bhatara dan Bhatari sebagai simbol sinar suci yang menerangi

kegelapan.

Gambar 4.45 Tari Pendet Agni (Dokumentasi I Ketut Jana)

Tarian ini ditarikan oleh para pemuda dengan penuh semangat
ngaturang ayah (‘sukarela berpartisipasi’). Biasanya sebelum pementasan,
terlebih dahulu dilakukan upacara matur piuning (‘memohon ijin’) agar
dalam diberikan perlindungan dan kelancaran saat pementasan. Tari
Pendet Agni ditarikan oleh 8 (delapan) orang penari dengan membawa
sarana persembahan, seperti air suci (tirta), rantasan (‘pakaian baru))
sebagai simbol pakaian bagi Bhatara dan Bhatari yang telah suci, yang
ketiga api dupa, yang keempat membawa canang (‘sesaji bunga’) seperti
terlihat pada gambar 4.45.

c) Tari Rejang Dewi Putri

Tari Rejang Dewi Putri berfungsi sebagai tari persembahan, yang
dipentaskan setelah Tari Pendet Agni. Tarian ini wajib ditarikan setiap
pelaksanaan upacara di Desa Adat Jempeng yang ditarikan oleh para

pemudi di desa setempat.

165 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.46 Penari Rejang Dewi Putri (Dokumentasi I Ketut Jana)

Tari Rejang Dewi Putri ditarikan dengan gerak-gerak improvisasi
(tidak ada pakem atau patokan gerakan) yang dipimpin oleh salah
seorang penari paling depan dan diselaraskan oleh penari yang
lainnya. Yang tercermin dalam pementasannya adalah rasa tulus iklas
ngaturang ayah. Tarian ini menggunakan busana bernuansa putih dan
kuning sebagai lambang kesucian dengan menggunakan hiasan kepala
mengenakan petitis (‘hiasan di jidat’) dan dilengkapi dengan bunga
sandat emas dan beberapa kuntum bunga cempaka di bagian rambut
di belakang seperti terlihat pada gambar 4.46.
d. Drama Tari Arja Jaya Prana dan Arja Godogan di Desa Taman
Di Desa Taman terdapat Arja yang biasanya disebut Arja Udiana
Kusuma Taman yang digagas oleh Bapak I Gusti Ngurah Made Kempur.
Beliau kelahiran 31 Desember 1953 merupakan seniman multitalenta yang
memiliki keahlian menjadi dalang wayang, menarikan topeng dan memiliki
sekaa gamelan Batel (instrumen pengiring drama tari Arja). Beliau
menuturkan bahwa kesenian Arja di Desa Taman dalam pementasannya
terkenal dengan cerita Jaya Prana dan beliau sendiri berperan sebagai
penasar manis. Apabila beliau diberikan kesehatan beliau akan tetap menari
memerankan tokoh penasar manis berpasangan dengan pelaku yang lebih
muda mengingat pasangan beliau sudah tidak aktif dan sudah berumur.
Beliau berharap kesenian Arja tetap lestari di Desa Taman. Dahulu sekaa
Arja ini sudah memiliki beberapa generasi yang melanjutkan keberadaan
kesenian Arja tersebut akan tetapi belakangan ini mengingat minimnya
generasi di Desa Taman yang tertarik meneruskan kesenian ini maka

kesenian Arja sudah tidak eksis (berdasarkan wawancara 2 September 2024).

166 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Selain terkenal dengan Arja Jaya Prana, Desa Taman juga terdapat
kesenian Arja yang sudah dikenal oleh masyarakat dengan sebutan Arja
Godogan yang digagas oleh I Gusti Ketut Sading. Beliau merupakan seniman
kelahiran pada 31 Desember 1946. Berdasarkan penuturan beliau bahwa
Arja Godogan ini berdiri sekitar tahun 1984 yang bercerita tentang Prabu
Dawuh dan Kuripan yang mempunyai seorang putri cantik yang dijodohkan
dengan I Godogan yakni nama samaran dari putra Sang Prabu dan diberikan
kesaktian oleh Sang Prabu supaya bisa hidup jika mayatnya dilangkahi tiga
kali dan sulit dibunuh oleh para lawannya. Akhirnya singkat cerita Godogan
ini menjadi Raja dan disebutkanlah nama asli beliau yaitu I Ngurah Putra
begitulah yang dijelaskan oleh Bapak Gusti Ketut Sading tentang jalan cerita
Arja Godongan ini yang ditemui oleh tim peneliti (wawancara 2 September
2024).

Kedua kesenian drama tari Arja di Desa Taman pernah mengalami
masa kejayaan dengan sering dipentaskan saat kegiatan adat maupun
keagamaan di desa setempat, maupun pernah diundang pentas ke luar
daerah akan tetapi mengingat susahnya mencari generasi maka saat ini
kesenian Arja di Desa Taman sudah tidak eksis.

2. Seni di Desa Sangeh

Keberadaan kesenian di Desa Sangeh sudah sangat berkembang.
Menurut I Nyoman Kadara selaku seniman dalang di Desa Adat Gerana
bahwa para praktisi seni sangat berperan menopang kesenian-kesenian
daerah khususnya di desa setempat dan sudah mulai teregenerasi, termasuk
anak-anak dari beliau juga sudah meneruskan kesenian. Kesenian yang
tumbuh dan berkembang di Desa Sangeh seperti kesenian di daerah lain
yakni Seni Wayang Kulit, Seni Topeng, Seni Karawitan, dan Sasolahan
Barong Landung (berdasarkan wawancara 2 Mei 2024).

Jro Mangku I Ketut Mudita selaku juga menambahkan, “Di Kabupaten
Badung tepatnya di Desa Sangeh saat ini masih terdapat seni tari dan tabuh
yang turun-menurun yaitu Tari Rejang Rebong Lilit dan Gamelan Angklung,
yang masih dilestarikan hingga saat ini, terutama saat upacara piodalan di

Pura Sada. Tarian Rejang Rebong Lilit yang diiringi dengan Gamelan

167 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Angklung dirangkaikan dengan Ida Sasuhunan Barong Asu napak pertiwi.”
(wawancara 11 Juni 2024).
a) Tari Rejang Rebong Lilit
Tari Rejang Rebong Lilit ialah tarian khas yang seringkali
dipentaskan di Pura Sada Pacung. Tari Rejang ini terinspirasi dari
papendetan yang disaksikan oleh para tetua desa pada saat tangkil di Puru
Sada Kapal, sehingga diciptakanlah tarian sejenis papendetan ini dengan
diiringi Gamelan Angklung, dan ditarikan pada saat piodalan. Rejang Lilit
merupakan nama yang khas disebutkan di masyarakat Banjar Pacung
sesuai kekhasannya dan dipentaskan pada saat upacara metebasan pada
hari piodalan Tumpek Krulut, dengan berbaris satu melingkari sarana
upakara, karena itu disebut rejang. Pola gerakannya sangat sederhana dan
dilakukan secara berulang-ulang. Lilit bermakna menyatukan tujuan
bhakti tulus ikhlas ke hadapan yang ber-stana di pura tersebut.
Sebelumnya, sudah hampir 30 tahun tarian ini tidak pernah dipentaskan
lagi di Pura Sada Pacung, namun pada akhirnya atas dasar kesepakatan

para tetua desa dan pemuda-pemudi, tarian ini direkonstruksi kembali,

A S\ ge
PR 70 S = |l - A

Gambar 4.47 Pementasan Tari Rejang Rebong Lilit (Dokumentasi Awik
Marwida)

I Made Widnyana S.Sn., seorang seniman dari Desa Adat Sangeh
menambahkan bahwa berkembangnya seni di Desa Sangeh tentunya
ditunjang oleh keberadaan sanggar-sanggar kesenian setempat.
Keberadaan seni di Sangeh juga sangat didukung oleh masyarakat dari
semua kalangan dan serta-merta membantu melestarikan kebudayaan di

desa. Setiap tahun juga selalu diadakan Festival Sangeh yang

168 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



menampilkan berbagai kesenian tari dan kesenian tabuh, salah satunya

dengan menampilkan maskot Desa Sangeh, yaitu Tari Sekar Pala

(berdasarkan wawancara 13 Mei 2024).
3. Seni di Desa Blahkiuh
A. Seni di Desa Adat Blahkiuh

Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS., selaku Bandesa Adat
Blahkiuh menyatakan bahwa perkembangan kesenian di Desa Blahkiuh
hampir merata. Antusiasme masyarakat dalam berkesenian di masing-
masing banjar masih tetap terjaga, sehingga kesenian seperti Gong Kebyar,
Gamelan Angklung, Gamelan Selonding, Tari Kecak, Tari Barong, Tari
Topeng, Drama Tari Arja, Wayang Kulit, Kesenian Parwa, dan Tari Rejang
Ligir Kanaka selalu dipentaskan pada saat upacara Ngerebeg. Desa Blahkiuh
juga terkenal dengan Tari Cak sebagai tarian maskotnya yang merupakan
identitas dan kebanggaan masyarakat setempat (wawancara 10 Mei 2024).
a) Tari Cak
Tari Cak Blahkiuh, menurut Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS.,

yang sangat dikenal masyarakat berawal sejak sekitar tahun 1980-an dalam
rangka pementasan di hotel. Sekaa Cak Puspita Jaya, Banjar Ulapan, Desa
Adat Blahkiuh, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal, Badung merupakan
bimbingan dari almarhum Ida Bagus Nyoman Mas, S.Skar. Keberadaan grup
cak ini dalam perjalanannya sangat sering diundang pentas oleh pihak hotel
yang ada di Bali, dimana hasil upah dari pementasan cak tersebut digunakan
untuk pembangunan. Kemudian muncul juga sekaa cak di Banjar
Kembangsari di bawah asuhan almarhum Ida Bagus Nyoman Mas, S.SKar.

(berdasarkan wawancara 10 Mei 2024).

169 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.48 Tari Cak Desa Adat Blahkiuh (Diambil dari Tatkala.co)

Sekaa cak yang pernah melakukan pementasan di Eropa ini, selalu
mengedepankan  kualitas saat  penampilannya, salah  satunya
mempersembahkan Tari Cak yang mengambil cerita dari epos Ramayana
seperti terlihat pada gambar 4.45. terlihat terdapat tokoh Hanuman sebagai
salah satu pencirinya. Fragmen Epos Ramayana yang diambil adalah kisah
pengasingan Sri Rama dari kerajaan Ayodya bersama adiknya Laksmana dan
istrinya Dewi Sita ke Hutan Dandaka. Dalam pengasingan itu, Rahwana dari
Kerajaan Alengka menculik Dewi Sita dengan mengirim anak buahnya yang
menjadi kijang emas sebagai umpan untuk menarik perhatian Sita sehingga
berhasil diboyong ke Kerajaan Alengka. Dengan segala daya upaya dan
bantuan para kera yang dipimpin Sugriwa, akhirnya Sri Rama berhasil
merebut Sita kembali dari Rahwana.

b) Rejang Ligir Kanaka

Ligir Kanaka artinya hiasan emas untuk arca. Tarian ini merupakan
hasil garapan Mahasiswa ISI Denpasar yg melakukan kegiatan KKN di Desa
Blahkiuh. Tarian ini dipersembahkan sebagai tarian pamendak (‘penyambut’)
Ida Betara tedun katuran piodalan (‘turun untuk disuguhi persembahan’) di
pura yang ada di wilayah desa. Tari Rejang Ligir Kanaka pertama kali
dipersembahkan saat upacara Ngerebeg Matiti Suara tahun 2022 di Pura

Luhur Giri Kusuma.

170 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.49 Tari Rejang Ligir Kanaka saat dipentaskan (Dokumentasi
Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja, MS.)

Tarian ini dipersembahkan oleh beberapa orang pemudi dari desa
setempat. Seperti nama tariannya, Tari Rejang ini dipersembahkan dengan
menggunakan busana sederhana dengan corak warna emas dan
dikombinasikan dengan nuansa putih sebagai simbol keagungan dan
kesucian seperti terlihat pada gambar 4.46.

c) Drama Tari Parwa di Desa Blahkiuh

Parwa adalah sebuah drama tari Bali yang sejenis dengan Wayang
Wong namun mempergunakan lakon yang diambil dari cerita Mahabharata.
semua pelaku dramatari tidak memakai tapel (topeng) kecuali punakawan
(Bandem, 1983)

Drama Tari Parwa yang ada di Desa Blahkiuh keberadaannya
diperkirakan dibentuk pada tahun 1969. Menurut Ketut Rai Sukerta selaku
petajuh palemahan Desa Adat Blahkiuh saat ditemui oleh team peneliti
menuturkan bahwa sekaa drama tari Parwa yang ada di Desa Blahkiuh
merupakan salah satu kesenian klasik yang pernah eksis pada eranya dan
sering melakukan pementasan ke beberapa wilayah di Bali bahkan pernah

pentas di Jakarta pada tahun 1984 (wawancara 2 September 2024).

171 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



DM EKTORAT KESRNIAN

“Piagam Penghargaar
Duberikan Kepada :

Pekarn I

g i
an pada ta
) Seprember 198y di Jakarta..

Jakarta, 20 September 1984
DIREKTUR KESENIAN

Gambar 4.50 Dokumen Informan (Gambar sebelah kiri salah satu
penghargaan yang pernah diraih dan sebelah kanan tokoh Bima yang

diperankan Made Candra).

Adapun para pelaku yang memerankan drama Tari Parwa sebagai

berikut :
a.
b.

C.

5@ om0

e

J-

Ni Tekes berperan sebagai Yudistira dari Desa Taman

I Made Candra berperan sebagai Bima dari desa Blahkiuh

Jero Lebih sebagai Arjuna Nakula dan Sahadewa berasal dari desa
Sangeh

Ni Made Nyeri dan Ida Ayu resisebagai Nakula dan Sahadewa
berasal dari desa Blahkiuh

Ida Bagus Swarga sebagai Tualen berasal dari desa Blahkiuh

Pan Lembur sebagai Delem berasal dari desa Blahkiuh

Sagung Joda sebagai Merdah berasal dari desa Blahkiuh

. Pan Reka sebagai Sangut berasal dari desa Blahkiuh

I Gusti Ngurah Sugriwa sebagai Rahwana berasal dari desa
Blahkiuh
Ida Ayu Sri sebagai Abimanyu berasal dari Desa Blahkiuh

Kehadiran drama tari Parwa Blahkiuh sebagai tari Balih-Balihan yang

bisa di upah oleh masyarakat penggemarnya saat itu. Akan tetapi sangat

disayangkan mengingat sebagian besar dari pelaku drama tari Parwa sudah

meninggal, maka sekaa drama tari Parwa yang ada di Desa Blahkiuh sudah

tidak aktif lagi.

172 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



d) Dramatari Arja Cupak dan Arja Basur di Desa Blahkiuh

Ada beberapa seni tari di Desa Blahkiuh seperti Arja Cupak, Arja Basur
dan Janger Tonil. Arja Cupak biasanya dipentaskan di Pura Dalem Suargan
setiap 6 bulan sekali, terutama saat piodalan yang jatuh pada hari Buda
Cemeng Menail. Arja ini pertama kali dibangun pada tahun 60-an, sehingga
bila dihitung, sekarang sudah eksis selama dua generasi. Menurut
keterangan informan, Made Puja (56 tahun) yang berasal dari Banjar
Kembang Sari, Arja Cupak ini merupakan unen-unen (hiburan sakral) yang
ada di Pura Dalem Suargan. Generasi pertama yang melakoni tarian ini
sudah meninggal. Sedangkan generasi kedua adalah Wayan Karma. Selain
Arja Cupak, ada juga Arja Basur dan Janger Tonil. Menurut informan,
keduanya dipentaskan di tempat yang berbeda. Arja Basur dipentaskan di
Pura Dalem Gede.

”Arja Cupak di Pura Dalem Swargan wajib dipentaskan 6 bulan sekali
setiap piodalan. Tahun 60-an pertama kali Arja ini dibangun sehingga hingga
sekarang telah dua generasi. Arja Cupak adalah unen’ Pura Dalem Swargan
sehingga kalau tidak dipentaskan bisa ada wabah penyakit”. (hasil
wawancara). Penari yang melakoni generasi pertama sudah almarhum, yang
kedua bernama Wayan Karma. Sedangkan, Arja Basur yang ada di Desa
Blahkiuh biasanya sering dipentaskan serangkaian upacara piodalan di Pura
Dalem Gede.

e) Tari Janger Tonil sebagai Tari Balih-Balihan di Desa Blahkiuh

Desa Blahkiuh juga terkenal dengan salah satu kesenian Janger.
Masyarakat mengenal dengan sebuatan Janger Tonil. Janger Tonil
merupakan salah satu tari pergaulan yang berfungsi sebagai seni Hiburan
yang di dalam pertunjukannya menyajikan sandiwara. Kemunculan Janger
Tonil tidak diketahui secara pasti, menurut informan Made Puja (56 tahun)
Tari Janger Tonil biasanya dipentaskan dalam upacara piodalan di Pura
Dalem Pancer. Sangat disayangkan kesenian yang sangat unik ini saat ini
tidak eksis karena sulitnya mencari generasi penerus.

f. Lukisan Bludru di Desa Blahkiuh
Di Desa Blahkiuh terdapat seni lukis bludru. Kini lukisan Bludru

sudah jarang ada karena pembuatnya sudah lanjut usia. Pembuatan

173 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dilakukan di Griya Gede, tetapi sudah sekitar 20 tahunan tidak ada lagi
produksi lukisan bludru di sini. Menurut informan, lukisan Beludru
sekarang sepertinya ada di Puri Agung Denpasar, dan dahulu sudah pernah
pameran di Jakarta dan di Luar Negeri.
4. Seni di Desa Mekar Bhuana
a. Desa Adat Sigaran
I Gede Cita Sastrawan salah seorang pelaku Seni Karawitan sekaligus
selaku Sekretaris Desa Mekar Bhuana mengatakan bahwa keberadaan
kesenian di Desa Adat Sigaran selama ini masih tetap eksis. Pelaku seni yang
pernah mendapatkan juara 1 lomba makendang ini menuturkan, “Ekosistem
berkesenian khususnya seni pertunjukan di Desa Adat Sigaran masih sangat
terjaga karena selalu dilibatkan dalam acara-acara atau upacara keagamaan
di desa setempat. Beberapa sekaa kesenian yang tumbuh dan berkembang,
seperti Sekaa Baris Gede, Sekaa Gong, Sekaa Santhi, Sekaa Rejang serta
Gamelan Batel melakukan pementasan setidaknya setiap 6 bulan sekali. Ada
dua jenis tarian unik di Desa Adat Sigaran dan yang telah diwariskan sampai
saat ini adalah Tari Masaed dan Tari Mabiasa serta Tari Kincang-Kincung.”
(wawancara 17 Mei 2024).
a) Tari Masaed
Tari Mesaed merupakan sejenis tari papendetan yang disebut Tari
Pemendak atau tari penyambutan yang dipersembahkan pada saat Ida
Bhatara selesai masucian atau malasti (‘ritual mandi di tepi sumber air’).
Tari ini ditarikan oleh beberapa orang pamangku serta diikuti oleh
beberapa orang ibu PKK (jumlahnya tidak menentu) dengan menggunakan
pakaian adat ke pura. Berbicara tentang eksistensinya, tarian ini selalu
eksis ditarikan pada tingkatan yadnya madyaning utama hingga
utamaning utama yang dilaksanakan di Desa Adat Sigaran.
b) Tari Mabiasa dan Tari Kincang-Kincung
Tari Mabiasa dan Kincang-Kincung merupakan dua tarian yang
ditarikan secara berurutan pada tingkatan Upacara Karya Nyatur sebagai
akhir dari rangkaian puncak acara piodalan memiliki esensi sebagai
ungkapan kegembiraan dari kesuksesan gelaran upacara yang telah

dilaksanakan. Tarian ini ditarikan oleh beberapa orang pamangku serta

174 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



diikuti oleh beberapa orang ibu-ibu PKK (jumlahnya tidak menentu) yang
berpakaian adat ke pura, serta ditambah penari laki-laki yang membawa
bandrang, kober, arak, berem, keris, ayam dan itik. Keunikan dari tarian
ini adalah pamangku yang menarikan keris saling kejar-kejaran dengan
penari yang membawa ayam, dan pada akhir tarian, ayam dipotong pada
bagian leher untuk dijadikan sebagai penyamleh atau korban suci.

b. Tari Rejang Sutri Witala sebagai Tari Wali di Desa Adat Bindu Mekar
Bhuana
Tari Rejang Sutri Witala dibuat pada tahun 2012 atas dasar

permintaan masyarakat Desa Adat Bindu, yang diprakarsai oleh Ni Ketut
Suryatini yang berprofesi sebagai dosen dan juga seniman karawitan di desa
setempat. Tarian ini diciptakan dan ditarikan perdana saat momentum
Upacara Tawur Balik Sumpah dan Padudusan Agung, di Banjar Bindu Desa

Mekar Bhuana kecamatan Abiansemal, Kabupaten Badung.

et
-~

Gambar 4.51 Dokumentasi Ida Ayu Wimba Ruspawati

Tari Rejang Sutri Witala diciptakan oleh Dayu Wimba Ruspawati
seorang seniman sekaligus dosen di salah satu instansi pendidikan tinggi
yang sekaligus pencipta Tari Maskot Sekar Jepun kebanggaan Kabupaten
Badung. Berdasarkan keterangan yang bersangkutan, Tari Rejang Sutri
Witala adalah tarian yang awalnya ditarikan oleh para pemangku Sutri. Pada
tahun 2012 atas dasar permintaan masyarakat Desa Bindu untuk
menciptakan satu tarian rerejangan, yang musik pengiringnya sudah
disiapkan terlebih dahulu baru kemudian dibuatkan gerakan, dan lahirlah
tarian ini. Tarian ini terinspirasi dari gerakan Rerejangan yang memiliki
gerakan-gerakan tari yang sederhana, lemah-gemulai, dan bernuansa

religius. Biasanya tarian ini dilakukan dengan penuh rasa hikmat, penuh

175 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



rasa pengabdian kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Tari Sutri Witala
ditarikan pada saat Ida Pedanda sudah mulai mepwa (wawancara 26
Agustus 2024).

Tari Sutri Witala ini bisa ditarikan oleh sekelompok penari perempuan
(pilihan, campuran ataupun semua umur). Karena tarian ini berkaitan
dengan upacara keagamaan maka busana tarian ini menggunakan pakaian
dengan balutan kebaya bernuansa seperti putih atau kuning dengan
bawahan bernuansa poleng yang dipercaya sebagai warna simbol kesucian.
Tari Rejang Sutri Witala masih eksis sampai saat ini yang keberadaannya
tidak hanya dihadirkan di pura-pura desa setempat melainkan pernah
ditampilkan di luar desa salah satunya saat Karya di Pura Besakih.

c. Seni Drama Gong sebagai di Desa Adat Bindu

Terdapat kesenian yang tergolong legendaris di Desa Adat Bindu
berupa Drama Gong. Kelompok kesenian Drama Gong tersebut menamakan
diri mereka sebagai Sekaa Drama Gong Putra Jenggala Bindu yang eksis di
tahun 1960-1970-an. Diakui oleh Jero Bandesa Adat, I Gusti Ketut Mudiana,
S.Ag., M.Ag. bahwa beliau sendiri juga sempat terlibat di dalamnya.
Berdasarkan keterangan beliau, Sekaa Drama Gong Putra Jenggala Bindu
dipelopori oleh beberapa tokoh Drama Gong yang sangat terkenal pada
zamannya seperti | Wayan Lodra, I Gusti Ayu Murtini, Gusti Ketut Alit
Parnawan, dan Pekak Gangsar. Keempatnya merupakan warga asli dari Desa
Adat Bindu. Adapun penamaan kelompok kesenian tersebut sangat
berkaitan dengan keberadaan Pura Jenggala yang terdapat di sebelah utara
Desa Adat Bindu. Dituturkan pula oleh Jero Bandesa, keberadaan kesenian
drama gong tersebut sejatinya awalnya merupakan penunjang pelaksanaan
upacara di pura-pura yang mengelilingi Desa Adat Bindu, yaitu Pura
Jenggala (di utara), Pura Dalem Puri (di timur), Pura Dalem Gede (di barat),
Pura Dalem Kebon (di selatan) dan Pura Pangulun Desa (di tengah atau di
balai banjar).

Menurut Mudiana, kesenian drama gong tersebut sangat terkenal di
seluruh Bali. Bahkan, pada tahun 1980-an, Drama Gong Putra Jenggala
Bindu sempat direkam dan ditayangkan di TVRI Nasional. la juga

menambahkan bahwa dahulu masyarakat Desa Adat Bindu sangat gemar

176 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



menonton drama gong dengan lakon-lakon yang ditampilkan. Oleh karena
itu, ketika pementasannya, masyarakat sampai rela menonton kesenian
drama gong ini semalam suntuk sampai pagi menyingsing. Tidak saja
masyarakat setempat, ketika pementasan, masyarakat dari luar juga
berduyun-duyun memadati tempat pementasan. la sangat berharap ke
depan ada generasi baru dari Drama Gong Putra Jenggala yang berminat
untuk mementaskan kembali kesenian yang menjadi kebanggaan
masyarakat Desa Adat Bindu tersebut. Mudiana juga sangat gembira bahwa
bibit-bibit seniman sudah senantiasa bermunculan di Desa Adat Bindu
karena terdapat beberapa sanggar kesenian sangat aktif berusaha
mewujudkan hal tersebut. Selain itu, ia juga berharap Pemerintah Kabupaten
Badung juga memberi perhatian khusus terhadap kesenian-kesenian,
khususnya yang ada di Desa Adat Bindu.
5. Seni di Desa Punggul

I Gusti Made Sumadi selaku seniman dan pendiri Sanggar Seni Basur
di Desa Punggul menerangkan, “Kesenian-kesenian yang ada di Desa
Punggul sangat berkembang dengan baik. Beberapa kesenian yang
berkembang tentunya ditopang oleh beberapa sekaa, seperti Sekaa Seni
Geguntangan, Seni Angklung, Seni Pasantian, dan Seka Topeng. Kesenian
yang ada di Desa Punggul tidak hanya dihadirkan serangkaian upacara
piodalan melainkan juga sering diundang pada ajang-ajang gelar budaya di
Kabupaten Badung. Saya sendiri turut pentas karena sebagai pragina arja.
Ada satu kesenian yang disakralkan di sini, yaitu Dramatari Arja Basur.”
(wawancara 27 Mei 2024).
a. Arja Basur sebagai Tari Wali di Desa Punggul

Arja Basur merupakan salah satu kesenian yang disakralkan oleh
masyarakat Desa Punggul, yang mana kesenian ini dipentaskan saat
berlangsungnya upacara piodalan di Pura Pucak Penataran Sari Desa
Punggul. Arja ini dipastikan tidak akan pernah pudar karena gelungan
(‘mahkota’) tokoh Basur dan tokoh-tokoh Arja lainnya ini disungsung di Pura
Pucak Penataran Sari. Arja Basur adalah ilen-ilen (pertunjukan) pada saat
sesuhunan Ida Ratu Mas napak pertiwi. Para pragina (‘penari’) yang

memerankan tokoh dalam pementasan Arja Basur, di antaranya I Nyoman

177 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Sukarja sebagai tokoh Basur, I Ketut Dayuh sebagai Pondal, I Gusti Made
Alit sebagai anak dari Basur bernama Tigaron, Ida Ayu Cita Lati sebagai
galuh bernama Sukasti. Dramatari arja Basur diiringi seperangkat Gamelan
Geguntangan seperti, kendang krumpung, tawa-tawa, kecek, klenang, kajar,
gong pulu, gong, suling, dan krenteng.
6. Seni di Desa Sedang
Gusti Ngurah Jaya Putra selaku Bandesa Adat Sedang saat
diwawancara oleh tim peneliti menjelaskan bahwa kesenian yang tumbuh di
Desa Sedang sangat baik dan berkembang karena ditunjang oleh beberapa
sekaa kesenian seperti Sekaa Gong Kebyar, Sekaa Baleganjur, Sekaa
pesantian dan sebagainya yang ada di masing-masing banjar. Begitu juga
sanggar-sanggar seni yang ada di daerah setempat sangat menunjang
perkembangan kesenian di Desa Sedang. Ada satu kesenian yang menurut
beliau sangat khas, yaitu Tari Sang Hyang Jaran dan Gamelan Gambang yang
sangat dikeramatkan dan disimpan di gedong (‘tempat penyimpanan’) milik
salah satu warga setempat (berdasarkan wawancara 29 Juli 2024).
a) Tari Sanghyang Jaran
Tari Sanghyang Jaran adalah tarian sakral yang bertujuan sebagai
upaya nangluk merana atau menghalau wabah. Tari Sanghyang Jaran
setiap tahun wajib dipentaskan di Desa Sedang. Menurut Gusti Ngurah
Jaya Putra, tarian tersebut sudah diwariskan sejak dirinya masih kecil.
Tari sakral ini dipentaskan tepatnya setiap sasih kelima sampai sasih
kapitu, dan ini harus nangiang sanghyang (‘membangunkan atau
memohon anugrah dewata’) dengan upacara pertama nangluk merana. Tari
Sanghyang Jaran berhubungan erat dengan upacara nangluk merana atau
penolak wabah di masyarakat sekitar Pura Dalem Solo. Wabah yang
dimaksud, mencakup penyakit yang menimpa masyarakat dan juga hama
yang merusak lahan pertanian. Sarana yang digunakan berupa bara api
dari serabut kelapa. Penari yang terpilih akan mengalami trance dan
menginjak bara api yang telah disiapkan seperti pada gambar 4.52.
berikut.

178 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.52 Penari melakukan ritual nusdus (Dokumentasi Gusti
Ngurah Jaya Putra)

Saat dipentaskan, Tari Sanghyang Jaran ini diiringi Kidung
Sanghyang Jaran yang dinyanyikan oleh sejumlah masyarakat. Tari ini
diawali dengan ritual nusdus, yakni upacara penyucian medium dengan
asap maupun api. Proses selanjutnya adalah masolah (‘pentas’) di mana
para penari yang sudah kemasukan roh kuda mulai menari.

b) Gambelan Gambang

Gamelan Gambang merupakan salah satu perangkat gamelan Bali
yang tergolong gamelan tua. Gambang diperkirakan berkembang sejak
abad X Masehi sudah digunakan dan di dalamnya terdapat beberapa
instrumen yang terdiri dari satu pasang saron ageng dan satu pasang
saron alit, yang terbuat dari kerawang dan empat tungguh gambang yaitu
gambang pangenter, pamero, panyelat, dan pametit yang masing masing
terdiri dari 14 bilah terbuat dari bambo petung (Sinti dalam Yudarta,
2016).

n Abiansemal, Bali, Indonesia Shis v emal, Bali, Indonesia
. Rays Angantaks, Secang, Kec. Aiansera, Kabupaten Badur 5 3,3, antak, Sedang, Kec. Abiansems, Ko

Gambar 4.53 Gamelan Gambang (kiri) dan Alat Pemukulnya (kanan)
(Dokumentasi Tim Peneliti)

179 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gamelan Gambang yang terdapat di Banjar Sedang Kelod, menurut
I Kadek Merta Sweca, selaku pewaris gamelan, pada tahun 2017/2018
gambelan Gambang tersebut baru direnovasi sesuai dengan gambar 4.53.
“Seingat saya dahulu ada sekelompok Sekaa Gambang, akan tetapi seiring
berjalannya waktu sekaa tersebut tidak pernah aktif lagi. Apabila Gamelan
Gambang tersebut ingin dimainkan, harus dibuatkan duplikat terlebih
dahulu, karena sudah dianggap keramat dan proses penedunan
(‘penurunan untuk pementasan’) Gamelan Gambang tersebut sangat berat
serta tidak boleh diperlakukan secara sembarangan. Begitu pula jika
gamelan tersebut ingin diupacarai maka harus ada yang ngijengin
(‘menunggu’), supaya tidak ada yang menggambil “kerikan gangsa”
tersebut karena banyak orang yang menggunakannya untuk menyakiti
seseorang (sebagai cetik atau racun), dan jika sudah terkena susah untuk
diobati. Banyak juga pantangannya memasuki gedong penyimpanan: tidak
boleh hamil, anak kecil yang belum bisa berjalan, sedang cuntaka
(‘berduka’) dan menstruasi.” (wawancara 29 Juli 2024).
8. Seni di Desa Sibang Gede
I Ketut Widnyana seorang Kepala Wilayah Banjar Parekan di daerah
Desa Sibang Gede menjelaskan bahwa kesenian di desa Sibang Gede cukup
berkembang. Kesenian yang dimaksud seperti, seni tabuh, seni pedalangan,
dan yang khas adalah Tari Leko serta Wayang Calonarang. (Berdasarkan
Wawancara 7 juni 2024). Begitu juga pengakuan dari Ade Dedy Purwanta,
seorang wiraswasta, bahwa seni di Desa Sibang Gede masih sangat kental
dan sering mendapatkan undangan melakukan pentas pada ajang Pesta
Kesenian Bali (berdasarkan Wawancara 6 Juni 2024).
a) Tari Leko di Banjar Parekan, Desa Sibang Gede
Tari Leko merupakan sebuah tari pergaulan yang usianya sudah
puluhan tahun. Kesenian ini muncul pada tahun 1930-an di Banjar
Parekan Sibanggede yang diciptakan oleh A.A. Ayu Kusuma Arini. Tari
Leko tergolong ke dalam jenis seni balih-balihan (hiburan) yang mana pada
awal mulanya ditarikan oleh 2 orang wanita yang berusia 10-14 tahun,
dan biasanya mereka telah mampu menarikan beberapa jenis Tari Legong.

Kostum yang digunakan oleh penari Tari Leko menyerupai busana Tari

180 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Legong pada umumnya dengan mengunakan atribut seperti: gelungan
berisi bancangan kembar, badong, baju berwarna putih, gelang kana,
lamak, sabuk lilit, ampok-ampok, oncer, dan kain prada seperti pada
gambar 4.54. Bentuk Tari Leko dapat dibagi menjadi S jenis, yang terdiri
dari: Condong, Kupu-kupu Tarum, Goak Manjus, Onte dan

Gegandrungan.

Gambar 4.54 Tari Leko dengan Pangibing (kiri) dan Penari Tari Leko
sedang dipentaskan (Dokumentasi I Ketut Widnyana)

Ciri khas dari Tari Leko ini adalah mencari partner menari
(pangibing). Sebelum mencari dan menarik pangibing tariannya disebut
Tari Gegandrungan atau igel joged, dengan gerak improvisasi yang sopan.
Penari akan mencari partner menari di antara penonton untuk diajak
menari bersama di panggung. Gamelan yang digunakan Tari Leko ini
adalah menggunakan Rindik Bambu. Pada tahun 1994 Tari Leko pernah
ditampilkan pada Pesta Kesenian Bali XVl sebagai duta Kabupaten
Badung. Keberadaan Tari Leko pada saat ini sangat jarang bahkan tidak
pernah lagi dipentaskan di manapun, karena kurangnya penari dan
penabuh.

b) Wayang Calonarang di Banjar Parekan, Desa Sibang Gede
Wayang Calonarang di Banjar Parekan Sibanggede sudah diwarisi
sejak tahun 1900-an. Pertunjukan ini, mengkhususkan lakon-lakon dari
cerita Calonarang. Dalam  pertunjukannya, dalang  banyak
mengungkapkan nilai-nilai magis dan rahasia aqji pangiwa (‘ilmu kiri atau

hitam’) dan panengen (‘ilmu kanan atau putih’).

181 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.55 Pementasan Wayang Calonarang (Dokumentasi I Ketut
Widnyana)

Kekhasan pertunjukan Wayang Calonarang terletak pada tarian
sisya-nya dengan tehnik permainan ngelintig dan adegan ngundang-
ngundang, yaitu sang dalang menyebutkan nama-nama mereka yang
mempratikkan aqji pangiwa. Awal mula keberadaan Wayang Calonarang di
Desa Sibang Gede adalah adanya dalang dari Banjar Parekan yang
bernama I Wayan Retig (almarhum) pada tahun 1934. Seiring berjalannya
waktu beliau kemudian mewariskan peran sebagai dalang kepada I Made
Mandra (almarhum),sekitar tahun 1949-an, yang kemudian menjadi
dalang cukup terkenal di Bali dalam Seni Wayang Calonarang. Ciri khas
beliau saat mendalang adalah “ngundang leak” (‘mengundang mereka yang
mempraktikkan ilmu hitam’). Lalu, generasi ketiga dilanjutkan oleh cucu
beliau yang bernama I Made Dedi Purwanta semenjak tahun 2008 dan
sampai saat ini masih aktif di dunia pedalangan, khususnya Wayang
Calonarang yang masih dilestarikan hingga saat ini.

9. Seni di Desa Sibang Kaja

Ida Bagus Gede Mambal, S.Ag. selaku penasehat Listibya Kabupaten
Badung menjelaskan, keberadaan kesenian seperti Seni Tari, Seni Tabuh,
Seni Pedalangan, khususnya di Desa Sibang Kaja cukup berkembang tetapi
sulit mencari generasi penerus. Beberapa seniman dalang yang masih eksis
di Desa Sibang Kaja menurut sepengetahuan beliau di antaranya, adalah

beliau sendiri, Ida Bagus Gede Mambal S.Ag. Pria kelahiran Sibangkaja,

182 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tanggal 15 Oktober 1962, beralamat dari Griya Suksuk, Sibangkaja, ini
berkiprah di dunia seni pedalangan karena merupakan warisan leluhurnya
sendiri, sejak tahun 1981 yang terkenal dengan Wayang Ramayana. Beliau
mempunyai ciri khas Badung atau pakem yang lebih sederhana, yaitu tidak
menjajarkan wayang terlebih dahulu dan langsung ke lakon wayangnya,
tidak seperti biasanya dalang-dalang lain, seperti di Sukawati dan Bali pada
umumnya yang menghabiskan waktu sekitar 45 menit (berdasarkan
wawancara 3 Juni 2024). Di Desa Sibang Kaja juga terdapat dalang lain, yaitu
Ida Bagus Gede Karang Wiweka, S.H., beralamat di Banjar Sintrig,
Sibangkaja. Dengan niat tulus melakoni seni pedalangan, ia mengawali
pentas “wayang peteng” (wayang malam) pada tahun 2020 dengan
membawakan lakon Ramayana.

Selain kesenian di atas, Ida Bagus Gede Mambal, S.Ag., juga
memberikan informasi terkait keberadaan kesenian yang dahulu pernah
populer pada zamannya di Desa Sibang Kaja, seperti kesenian Dramatari Arja
Basur dan Tari janger Ganefo (berdasarkan wawancara 3 Juni 2024).

a) Drama tari Arja Basur

Drama tari Arja Basur dibentuk di Sibang Kaja pada tahun 1980-an,
dimana pemeran atau penarinya merupakan para tokoh-tokoh arja yang
terkenal dari luar Sibang Kaja, seperti seniman topeng dari Desa
Carangsari. Arja basur ini biasa tampil pada ajang Pesta Kesenian Bali,
dan acara balih-balihan saat upacara yadnya. Pada tahun 1992 Dramatari
Arja Basur ditunjuk oleh Dinas Pendidikan dan Pengajaran untuk mewakili
Bali dalan acara festival kesenian rakyat se-Indonesia di Lombok. Pada
saat itu pula Sekaa Arja Basur diberi nama Dewa Ruci yang berasal dari
ide spontan dan sejak saat itu disebut Arja Basur Dewa Ruci, hingga
kemudian menjadi nama sanggar, yaitu Sanggar Dewa Ruci (berdasarkan

wawancara 3 Juni 2024).

183 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.56 Tokoh Nyoman Karang (kiri), tokoh Pondal (tengah) dan
tokoh Basur (kanan) saat pentas di Pura Dalem Taman Kaja Ubud,
tahun 2004 (Dokumentasi diambil dari Youtube)

Adapun nama-nama seniman yang memerankan karakter atau
tokoh dalam Dramatari Arja Basur, di antaranya (1) Gusti Ngurah Windia
sebagai Basur berasal dari Desa Carangsari, Petang; (2) Ida Bagus Gede
Mambal sebagai Nyoman Karang dari Sibang Kaja, Abiansemal; (3) Jero
Laksmi sebagai Sukasti dari Sibang Kaja, Abiansemal; (4) I Wayan Geria
sebagai Tanu berasal dari Desa Penarungan, Mengwi; (5) Gusti Ngurah
Semadi sebagai Wijil dari Desa Punggul, Abiansemal; (6) Desak Suarti
Laksmi sebagai Tirta dari Mengwi; (7) Jero Murni sebagai Condong dari
Denpasar; (8) I Made Gari sebagai Pondal dari Tegal, Darmasaba,
Abiansemal; (9) Gusti Nyoman Mungkreg sebagai Balian berasal dari
Bindu, Abiansemal; dan (10) A.A Bagus Sudarma sebagai Celuluk dari
Kapal, Mengwi (sebagian peran terlihat pada gambar 4.56).

Menurut Ida Bagus Gede Mambal S.Ag yang berganti peran sebagai
tokoh Mudita sejak tahun 2019, banyak pemeran Arja Basur tersebut
sudah almarhum. Beliau juga menyayangkan bahwa sangat sulit mencari
generasi penerus, sebab karakter yang dimainkan sudah merupakan ciri
khas yang melekat pada masing-masing pemeran atau seniman tersebut.
Maka dari sepeninggal pemeran Basur, yaitu Gusti Ngurah Windya, Arja

Basur dari Sibang Kaja ini tidak pernah lagi dipentaskan sampai sekarang.

184 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



b) Tari Janger Ganefo

Ida Bagus Gede Mambal S.Ag. menuturkan, Tari Janger Ganefo
berdiri kurang lebih pada tahun 1960-an. “Pada awalnya Tari Janger
muncul pada zaman ‘60-an dan bermuatan politik (masa G30S PKI).
Puncak kejayaan Tari Janger pada zaman itu adalah pada tahun 1964-
1965. Tari Janger diciptakan pada waktu itu oleh masing-masing partai
politik yang berlomba-lomba sebagai ajang mengadu gengsi antar partai.
Ketika orang-orang partai A membuat Tari Janger, jika orang-orang dari
partai B datang menonton pertunjukan tersebut, maka orang-orang partai
A tersebut akan lebih mudah menumpas orang-orang partai B yang datang
menonton. Salah satu kelompok Tari Janger, yaitu dari daerah Bringkit,
bahkan pernah keliling dunia. Namun, yang paling terkenal adalah Tari
Janger dari Sibang Kaja. Di Sibang Kaja, Tari Janger terus dikembangkan
hingga pada tahun 1970-an. Pada saat itu bahkan diberikan aset berupa
sawah sehingga mampu membentuk sekaa gong untuk mengiringi
pementasan. Tetapi, lama berselang, karena pengelolaan atau manajemen
dana yang tidak teratur maka bubarlah sekaa gong tersebut (berdasarkan
wawancara 3 Juni 2024).

Beliau juga menuturkan, “Ketika Bung Karno meresmikan Pekan
Olahraga Hidup Baru se-Asia yang bertempat di Lapangan Puputan
Badung, Denpasar, Bali, Tari Janger dari Sibang Kaja mendapat
kehormatan sebagai pengisi acara, sehingga pada saat itu terciptalah lagu
yang berjudul Ganefo (singkatan dari Games of the New Emerging Forces).
Sejak saat itulah disebut Janger Ganefo. Penari Tari Janger, penari laki-
laki yang disebut Kecak, juga mempunyai kemampuan silat, sehingga
penampilannya (papeson) menggunakan gerakan silat dengan gaya
nyerampang. lda Bagus Gede Mambal S.Ag. juga masih mengingat lirik
lagu Tari Janger Ganefo, sebagai berikut.

Perempuan : “Beli-beli bagus beli kije mebaju gagah?”

Laki-laki : “Jani beli trsna ajak kijang menyarengin,

Nongos adi jumah beli luas ne meperang!”

Lagu sedih : “Kunang-kunang kaden saje dwiyapi

Yening api dije ke ade andusne

185 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Yening saje tunangan tiange sube mati
Dije keh ade kuburne
Pada tahun 1990-an, lagu ini dimodifikasi bersama Ibu Desak Suarti
Laksmi dari Mengwi Badung dan Ibu Ni Nyoman Candri dari Desa
Singapadu menjadi seperti berikut.

Perempuan : “Beli kije mebaju gagah?”

Laki-laki  : “Ne jani ka luas maperang!”

Busana Tari janger Ganefo sama seperti Tari Janger pada umumnya,
tetapi lebih klasik dan sederhana. Untuk Tari Janger, mahkotanya
(gelungan) dibuat menggunakan bunga plendo yang diperoleh di dalam
batang pohon, seperti tekstur styrofoam yang teksturnya rawan hancur
serta harganya sangat mahal dan langka. Gelungan Tari Janger Ganefo
sempat direhab dan bunganya diganti menggunakan bunga plastik seperti
zaman sekarang, namun tentu jauh dari bentuk yang dahulu. Gelungan
tersebut kemudian disakralkan (mapasupati. Sedangkan, busana Kecak
(penari laki-laki) Tari Janger Ganefo sangat khas dan unik karena
menceritakan cerita penumpasan politik pada zaman itu; walaupun sangat
sederhana seperti baju putih, celana pendek putih, selempang, rambut
disisir rapi, badong dan menggunakan gecek putih, tapi kekhasannya
terlihat. Tari Janger Ganefo pernah mengalami masa kejayaannya, akan
tetapi saat ini sudah tidak berkembang karena pengaruh zaman, begitu
juga perihal pewarisannya.

10. Seni di Desa Bongkasa

I Nyoman Muliana, salah seorang seniman di desa Bongkasa
menuturkan bahwa keberadaan seni di desa Bongkasa masih dalam proses
pelestarian. Beberapa kesenian yang tumbuh dan berkembang di desa
setempat seperti Seni Tari Barong, Seni Pedalangan, Seni Lukis, dan Seni
Calonarang Gabos (Gabungan Seniman Bongkasa) yang sudah dikenal
masyarakat yang biasanya dipentaskan serangkaian upacara piodalan di
desa setempat. Seniman-seniman baru dan masih muda senantiasa
bermunculan, seperti Ida Bagus Weda Samsapradanta sebagai dalang sejak
tahun 2021 dan kelahiran Denpasar, 23 Juni 2006 yang bertempat tinggal di

Banjar Kedewatan desa Bongkasa. Kemudian ada I Wayan Saputra, seorang

186 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Jero Mangku Dalang yang berasal dari Banjar Kutaraga, Desa Bongkasa juga
menggeluti seni pedalangan sejak sekitar tahun 1995. Begitu juga Seni Tari
Barong gaya Bongkasa yang dikenal masyarakat. Selain itu ada juga salah
seorang seniman muda yang menggeluti seni lukis (berdasarkan Wawancara
5 Juni 2024).

a) Tari Bapang Barong

Di Badung khususnya di Kecamatan Abiansemal, tepatnya di Banjar
Tanggayuda Desa Bongkasa juga terdapat Seniman Barong Ket yang
sangat terkenal pada masanya, bernama I Ketut Kembur (alm.) yang saat
ini keahliannya diwarisi oleh cucunya sendiri I Nyoman Muliana, yang
sangat terkenal dengan pengawak barongnya yaitu Palayon Bongkasa.
Nama I Ketut Kembur sangat terkenal; sosok seniman bertubuh kekar dan
gempal ini adalah seorang penari barong yang memiliki gaya mapang
barong yang angker (aeng) dan lebih dikenal dengan sebutan “‘Juru Bapang
Barong Bongkasa”. la berguru kepada I Wayan Geruh dari Banjar Sayan
Mas Ubud. Salah satu ciri khasnya adalah memainkan barong dalam posisi
nyimbar yang tidak penuh. Beberapa murid yang pernah beliau latih
adalah I Nyoman Raos dan I Wayan Dibia dari Banjar Sengguan Singapadu
(Dibia, 2018:108).

I Nyoman Muliana yang akrab disapa Wayan Mul juga merupakan
seniman Bapang Barong kelahiran di Bongkasa 11 Maret 1970, Banjar
Tanggayuda, Bongkasa, Abiansemal, Badung. Beliau pernah mengenyam
pendidikan seni di SMKI Denpasar. Seniman ini pernah meraih predikat
juara lomba Bapang Barong tahun 2000 di Taman Budaya yang tampil
dengan gaya mapang barong abra seperti yang diwarisi dari kakeknya I
Ketut Kembur. Beliau dalam pertunjukannya lebih menyukai gerak-gerak
dalam posisi nyunggar, atau dalam posisi nyimbar namun dengan gerakan
tari yang keras. Struktur penampilannya biasanya terangkai dari empat
bagian yang terdiri dari igel gilak, igel guak macok, igel pelayon, dan igel
omang. Mulyana membangun kesan barong yang angker dan berwibawa
saat mengawali tariannya didukung dengan hentakan gigi barong dan
gerakan kaki yang begitu tegas dan bertenaga maka kesan barong aeng

(menyeramkan) terbangun dan sering mendapatkan sambutan tepuk

187 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tangan dari penonton, seperti terlihat pada gambar 4.52 berikut

(berdasarkan wawancara 5 Juni 2024).

Gambar 4.57 I Nyoman Muliana memainkan kepala (punggalan) Barong
(Dokumentasi I Nyoman Muliana)

Dari kemampuan Tari Barong yang dimiliki, beliau sudah
meneruskan kekhasan tersebut ke generasi lebih muda di beberapa
wilayah di Bali di antaranya: Ketut Batu dari Sanur, Tude Wisnawa dari
Denpasar, Dedik Sutyana dari Ubud, Dewa Bangli dari Bangli, Dewa dari
Klungkung, Komang Suartama, Gede Satria dari Badung, Putu Arya dari
Denpasar dan banyak lagi seniman muda lainnya. Sebagian besar dari
anak didiknya pernah meraih gelar juara pada ajang perlombaan Bapang
Barong.

Sebagai penari Barong, beliau pernah bergabung dengan beberapa
Sekaa Barong yang mengadakan pertunjukan secara regular untuk sajian
pariwisata. Sekaa-sekaa yang pernah beliau ikuti adalah Sekaa Barong
Suwung Kangin, Denpasar Selatan dan Sekaa Barong Umadewi di Desa
Kesiman, Denpasar. Tidak hanya pada panggung regional, beliau juga
pernah tampil pada panggung internasional, terutama beberapa negara di
Eropa Timur seperti Hungaria dan Cekoslavia, juga di India bersama Dinas
Kebudayaan Kabupaten Badung.

b) Seni Lukis di Banjar Teguan

Di Desa Bongkasa tepatnya di Banjar Teguan terdapat seniman yang

menggeluti seni lukis tradisional dengan memiliki ciri khas di setiap

lukisannya dengan konsisten memunculkan tokoh-tokoh pewayangan Bali

188 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dengan pakem tradisional seperti terlihat pada gambar 4.53. Hasil
karyanya konsisten menggunakan teknik nyawi dengan tinta cina yang

diaplikasikan dengan kuas dari bambu.

R epoaimn L)
Festiral Seal Dan Budaya ABS  hsara, Bahsa, Sasra)
: CTTeTy

Draiina patra fur ngaturang
majeng ring :

1 Wayan Abdi Arya Nugeraha

Gambar 4.58 Karya Lukisan (kiri), piagam penghargaan dari Pemerintah
Kecamatan Abiansemal (tengah) dan I Wayan Abdi Nugeraha (kanan)
(Dokumentasi Tim Peneliti dan I Wayan Abdi Arya Nugeraha)

I Wayan Abdi Arya Nugeraha yang sering disapa Dikyan Art
merupakan seniman muda kelahiran Bongkasa, 12 November 1997. Ia
mulai tertarik dengan seni lukis pada tahun 2015 dan sejak itu pula karya-
karyanya dipasarkan. Kemudian saat itu juga ia mulai menerima orderan
dari pelanggan hingga sekarang. Gaya lukis yang digeluti sangat mirip
dengan Gaya Kamasan. Selain itu, ia juga melukis kakereb (‘kain penutup
kepala’) rangda yang biasanya digunakan di pura. Seniman muda ini juga
pernah memperoleh penghargaan dari Pemerintah Kecamatan Abiansemal
sebagai tokoh pelestari kebudayaan. Walaupun belajar secara otodidak
dan termasuk penyandang disabilitas, semangatnya berkarya tidak pernah
surut. Nugeraha menyatakan dengan tegas, “Tidak ada penghambat untuk
seseorang berkarya selama masih mau berusaha, pasti akan tercapai.”

11. Seni di Desa Ayunan

I Gede Adnyana Putra, salah seorang pemilik sanggar tari di desa
Ayunan, menuturkan bahwa keberadaan kesenian di wilayahnya masih
cukup lestari dan berkembang karena selalu dilibatkan di dalam kegiatan
upacara keagaman. Beberapa kesenian yang berkembang di wilayah
setempat seperti Sekaa Semar Pegulingan, Sekaa Angklung, Sekaa
Baleganjur, Sekaa Tari Topeng, Tari Kontemporer bahkan Drama Tari

Calonarang “Katundung Rarung” selalu dipentaskan setiap Ida Bhatara

189 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Napak Pertiwi. Di desa setempat tumbuh pula tarian maskot yang menjadi
identitas dari Desa Ayunan (berdasarkan wawancara S Juni 2024).
12. Seni di Desa Darmasaba

I Wayan Genda Sabda Priadana, seorang penggiat seni, memberikan
keterangan bahwa kesenian di Desa Darmasaba berkembang sesuai zaman.
Keberadaan kesenian di desa setempat tetap ajeg mengingat kesenian yang
tumbuh dan berkembang sering dipentaskan pada saat berlangsungnya
upacara piodalan. Kesenian yang begitu khas yang terdapat di Desa
Darmasaba, yakni Drama tari Arja Basur dan Tari Baris Poleng Ketekok Jago
(berdasarkan wawancara 20 Juni 2024).

Begitu juga menurut salah seorang pragina 1 Ketut Nesa Parajaya
bahwa kesenian yang telah diwariskan sejak dahulu masih terlestarikan
dengan baik. Penari Tari Baris Poleng Ketekok Jago ini berkomitmen, “Apa
yang sudah diwariskan oleh leluhur harus dijaga dan dilestarikan secara
ikhlas” (wawancara 20 Juni 2024).

a) Drama tari Arja Basur

Kesenian Drama tari Arja Basur yang terdapat di Desa Adat Tegal,
Darmasaba sudah ada sejak dahulu dan tidak diketahui penciptanya
karena para penari generasi sekarang sudah mewarisi bentuk drama tari
seperti apa adanya sampai saat ini. Namun berdasarkan penelitian Arini
dalam Gunarta (2021), keberadaan Drama Tari Arja Basur di Desa Adat
Tegal diperkirakan telah terbentuk sejak tahun 1931. Arja Basur telah
melalui perjalanan pentas yang sangat panjang dan hingga saat ini (tahun
2021) telah memiliki delapan generasi penari. Pembentukan generasi
penari Arja Basur di Desa Adat Tegal dari yang pertama sampai ke enam
dilakukan pada tahun 1931, 1933, 1953, 1961, 1970, dan 1979 (Astini,
2000). Selepas itu, generasi penari yang ke tujuh kemudian dibentuk pada

tahun 2000 dan generasi ke delapan dibentuk tahun 2018.

190 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 4.59 Tokoh I Gede Basur (kiri) dan tokoh I Wayan Tigaron
(kanan) dalam pementasan Dramatari Arja Basur di Desa Adat Tegal
(Dokumentasi I Wayan Adi Gunarta)

Adi Gunarta dalam artikel jurnalnya menjelaskan Drama Tari Arja
Basur di Desa Adat Tegal, Darmasaba Badung Bali berfungsi sebagai seni
balih-balihan, yaitu memberikan hiburan kepada masyarakat atau
penonton dalam kaitannya dengan kegiatan upacara keagamaan atau
piodalan di pura maupun perayaan atau festival seni. Walaupun demikian,
Dramatari Arja Basur ini tetap dikeramatkan oleh masyarakat setempat,
karena dalam pembentukan generasi penarinya melalui proses ritual
pawintenan dan masakapan (‘upacara pembersihan energi-energi negatif
dan menyatukan penari dengan karakter yang dimainkan’). Selain itu,
pementasan Arja Basur ini juga selalu menjadi penanda menyambut
sesuhunan Ida Ratu Mas Ayu yang berwujud rangda dan disakralkan di
Pura Dalem Gede di desa setempat. Tata busana Arja Basur hampir sama
dengan busana Arja pada umumnya hanya berbeda warna, tetapi pakem
pakaian yang digunakan masih sesuai dengan pakem Tari Arja pada zaman

dahulu seperti terlihat pada gambar 4.59.

b) Tari Baris Poleng Katekok Jago
Tari Baris Poleng Katekok Jago merupakan salah satu tari
tradisional Bali yang berbentuk komposisi tari kelompok dengan ciri
berbaris, berderet, dan berjajar (Usadhi, 2019:172). I Ketut Nesa Parajaya,
salah seorang penari Baris Poleng Ketekok Jago, menuturkan,

sepengetahuannya Tari Baris Poleng Ketekok Jago tersebut berkembang

191 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



sejak lama yang awalnya diciptakan oleh seorang petani (masyarakat
Banjar Tengah) yang bosan saat selesai bertani dan kemudian mempunyai
ide membuat suatu tarian dengan fungsi sebagai ayah-ayahan di pura dan
saat upacara ngaben. Tari Baris Poleng Katekok Jago ini hanya boleh
ditarikan bagi seseorang yang sudah melakukan pewintenan karena sudah
merupakan peraturan dari para Penari Baris Poleng Ketekok Jago ini

(berdasarkan wawancara 20 Juni 2024).

Gambar 4.60 Para penari Tari Baris Poleng Ketekok Jago (Dokumentasi
Desa Adat Tegal, Darmasaba)

Menurut Usadhi (2019), tarian ini disebut Tari Baris Poleng Ketekok
Jago, karena busana dan asesori yang dipakai didominasi oleh warna
loreng “poleng” hitam dan putih, serta menggunakan kain-kain kuno
seperti cepuk, gringsing dan sejenisnya. Hiasan-hiasan tambahannya,
seperti terlihat pada gambar di atas, memberikan kesan angker dan kuno
pada tampilan figur dari masing-masing penarinya seperti terlihat pada
gambar 4.60. Begitu pula senjata yang dibawa penari berupa tombak juga
berwarna hitam dan putih.

Kehadiran tarian ini mempunyai fungsi ganda, selain sebagai sarana
upacara Dewa yadnya, juga sering dipentaskan untuk upacara Pitra
Yadnya. Pementasannya berdasarkan undangan oleh perorangan atau
kelompok terutama untuk upacara yang tergolong utama, baik Dewa

Yadnya maupun Pitra Yadnya. Selain itu, tarian ini difungsikan sebagai

192 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pengiring simbol ksatria yang mengiringi para Dewa turun ke bumi untuk
menyaksikan upacara yadnya yang sedang digelar. Penari baris ini
berjumlah kurang lebih 18 orang. Seseorang yang menjadi penari Baris
Poleng Ketekok Jago bukan hanya berbekal kemampuan menari tetapi
merupakan seseorang yang pingit (‘disucikan’) yang wajib terlebih dahulu
mengikuti beberapa proses penyucian. Begitu juga beberapa proses
penyucian pada saat sebelum, pada saat, dan pada akhir pementasannya.

13. Seni di Desa Abiansemal

A. Seni di Desa Adat Gerih

a) Tari Baris Pangider-ider

Desa Adat Gerih memiliki tari wali yang baru pertama kali ditarikan

pada tanggal 21 Oktober 2023 di Pura Dalem dan Prajapati di Desa Adat
Gerih, serangkaian Karya Agung Menawaratna Pura Dalem dan Prajapati.
Anom Adnyana, salah seorang praktisi seni di daerah setempat,
menjelaskan bahwa sesuai arahan dari Sang Yajamana Karya (‘pemimpin
proses upacara’) makna dihadirkannya Tari Baris Pangider-ider tersebut
mengandung unsur Dewata Nawa Sanga dalam kaitannya dengan Karya

Agung Menawaratna.

Gambar 4.61 Penari Baris Pangider-ider saat pementasan (Dokumentasi
Anom Adnyana)

Busana dari Tari Baris Pengider-Ider sangat sederhana, yaitu memakai
sesaputan Tari Topeng dengan nuansa dominan poleng dengan selendang
dan tombak sesuai warna dan arah 9 penjuru mata angin (sesuai konsep
Dewata Nawasanga) seperti terlihat pada gambar 4.61. Tarian ini ditarikan

oleh 9 orang penari laki-laki dan sesuai arahan Jero Bandesa Adat, Tari

193 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Baris Pengider-ider dipentaskan di Pura Kahyangan Tiga Desa Adat Gerih.
Keunikannya, di samping fungsinya sebagai tari sakral di Desa Adat Gerih,
Tari Baris Pangider-Ider sekaligus sebagai maskot kebanggaan dari desa
Setempat. Terdapat keunikan pada akhir pakaad (‘tarian keluar dari
panggung’) tarian tersebut, para penari mengucapkan slogan Desa Adat
Gerih, yaitu “Drestha Nithi Dharmal”.
b) Seni Belong dan Patung

Kemunculan karya seni Belong (‘semacam penampungan air
tradisional dari batu’) dan patung yang terdapat di Desa Adat Gerih
merupakan karya seni yg terbuat dari bahan-bahan sisa batu paras atau
batu bata merah dicampur dengan semen. Seiring berjalannya waktu,
seorang warga Desa Adat Gerih bernama I Wayan Winasa mempunyai
gagasan membuat karya seni berupa Belong dengan berbagai motif ukiran.
“Dengan memanfaatkan bahan sisa-sisa ukiran dari batu padas atau batu
bata merah, dicampur dengan semen. Ternyata Belong yang saya buat
menarik perhatian dan diminati para pecinta barang-barang antik.
Akhirnya, kesenian ini menjadi ciri khas Desa Gerih (seperti terkesan pada

gambar 4.62)” (wawancara 25 Juli 2024).

Gambar 4.62 Beberapa Belong hasil karya I Wayan Winasa
(Dokumentasi Tim Peneliti)

Dalam perkembangannya, | Wayan Winasa banyak melatih dan
mempekerjakan warga atau krama Desa Adat Gerih ditempat pembuatan
belongnya, yaitu Sanggar Bali Tantri. Dari pengalaman bekerja dan sesuai
dengan arahan maupun binaan dari Sanggar Bali Tantri asuhannya maka

kemudian berkembang juga sanggar-sanggar lain yang membuat karya

194 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



seni yang sama, seperti Sanggar Luwih Belong yang didirikan oleh Nyoman

Lelo Arta yang pernah belajar di Sanggar Bali Tantri. Saat ini, karya seni

Belong sudah sangat digemari para kolektor barang-barang antik dan

penjualannya tidak hanya di Bali saja, tetapi sudah sampai ke luar negeri.
14. Seni di Desa Jagapati

Berdasarkan data dari Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung bahwa

kesenian yang ada di 4 banjar dinas, yakni Banjar Jaba jero, Banjar Pasek,
Banjar Kemulan, dan Banjar Sibang, ditopang oleh beberapa sekaa yang ada
seperti Sekaa Gong Kebyar dan Sekaa Baleganjur di masing-masing banjar,
Sekaa Angklung di Banjar Jabajero, Sekaa Geguntangan di Banjar Pasek,
Sekaa Gambang di Banjar Jabajero dan Banjar Pasek, Sekaa Kidung
terutama ada di masing-masing Banjar, serta Sanggar Tari dan Tabuh Kunti
Boja di Banjar Pasek, Sekaa Sutri di Banjar Sibang, Kemulan, dan Jabajero,
Sekaa Ngelawang di Banjar Pasek, Sekaa Barong Ngelawang dan Sekaa
genjek di Banjar Kemulan. I Wayan Suardana selaku Bandesa Adat yang
diwawancarai juga memberikan informasi bahwa kesenian yang ada di Desa
Jagapati sebagian besar jenisnya sama seperti kesenian yang berkembang di
derah lain. Keberadaannya juga sering dilibatkan ketika ada upacara Dewa
Yadnya maupun Pitra Yadnya (wawancara 5 Juni 2024).
15. Seni di Desa Dauh Yeh Cani

I Wayan Sukarma selaku Bandesa Adat menceritakan bahwa
keberadaan kesenian di Desa Dauh Yeh Cani setempat masih terlestarikan
hingga saat ini. Kelestarian seni di Desa Dauh Yeh Cani terutama karena
para pemuda dan pemudi sangat menggemari seni tari, misalnya seperti Tari
Maskot Kabupaten Badung bernama Tari Sekar Jepun dan tarian lainnya
yang berkembang saat ini. Begitu juga karena kesenian di desa setempat
sering dilibatkan baik dalam upacara Dewa Yadnya maupun acara lainnya
(berdasarkan wawancara 20 Juni 2024).

Berdasarkan data dari Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung,
kesenian di wilayah Desa Dauh Yeh Cani terdiri dari beberapa jenis: (1) Sekaa
Gong Kebyar yang dimiliki oleh masing-masing Banjar; (2) Sekaa Baleganjur
di masing-masing Banjar; (3) Sekaa Angklung di Banjar Banjaran, Banjar

Belawan dan Banjar Kedampal; (4) Sekaa Batel di Banjar Batan Buah dan di

195 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Banjar Kedampal; (5) Sekaa Wayang Kulit di Banjar Kedampal dan Banjar
Banjaran; (6) Sekaa Semar Pegulingan dan Geguntangan di Banjar
Kedampal; dan 7) Sekaa Topeng Pajegan dan Sanggar Tari di Banjar
Banjaran.
16. Seni di Desa Bongkasa Pertiwi

Desa Bongkasa Pertiwi terdiri dari 3 banjar dinas yaitu Banjar Karang
Dalem I, Banjar Karang Dalem II, dan Banjar Tegal Kuning. Desa ini hanya
memiliki jenis kesenian menurut data dari Dinas Kebudayaan Kabupaten
Badung, yakni Sekaa Baleganjur yang dimiliki oleh masing-masing Banjar. I
Wayan supartana selaku Bandesa Adat di Desa Bongkasa Pertiwi
membenarkan bahwa kesenian di Desa Bongkasa Pertiwi sudah sangat
jarang. Kegiatan berkesenian hanya tumbuh ketika ada upacara piodalan di
pura, karena penduduk desa setempat kebanyakan merantau bekerja ke
tempat lain, terutama Kota Denpasar (berdasarkan Wawancara 29 Juni
2024).
17. Seni di Desa Mambal

I Made Sugiana, Kepala Kewilayahan di Desa Mambal memberikan
keterangan bahwa tidak ada kesenian yang khas di Desa Mambal. Kesenian
-kesenian yang ada di daerah Mambal masih bersifat sama dengan beberapa
kesenian yang ada di daerah lain. Tumbuh dan berkembangnya kesenian di
Desa Mambal ditopang beberapa Sekaa, serta Sanggar Tari dan Tabuh.
(berdasarkan wawancara 27 Juli 2024)
18. Seni di Desa Selat

Desa Selat terdiri dari 4 wilayah banjar dinas yakni Banjar Dinas Selat
Anyar, Banjar Dinas Selat, Banjar Dinas Tegal, dan Banjar Dinas Mekar Sari.
Adapun bentuk kesenian di Desa Selat berdasarkan data Dinas Kebudayaan
Kabupaten Badung di antaranya: (1) Gong Kebyar oleh Banjar Selat dan
Banjar Tegal; (2) Sekaa Balaganjur di Banjar Tegal; (3) Sekaa Angklung di
Banjar Selat; (4) Sekaa Wayang Kulit di Banjar Tegal; (5) Sekaa Pasantian di
Banjar Selat; dan (6) Sanggar Tari Manacika di Banjar Selat. Berdasarkan
informasi yang diberikan oleh Ngurah Sudiartha selaku Sekretaris Desa,
kesenian di desa setempat berjalan seperti biasa pada umumnya. Beliau juga

menyebutkan seni yang ada di desa Selat adalah seni tradisional yang terdiri

196 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dari seni pertunjukan, yakni kesenian yang dihadirkan setiap upacara
piodalan. Seni Karawitan terdiri dari Selonding, Angklung, Gong Kebyar,
Semarandana, Gender dan Rindik. Kegiatan kesenian di Desa Selat juga
sudah mendapat perhatian dari Pemerintah Kabupaten Badung (berdasarkan

wawancara 27 Juli 2024).

4.8 Pemetaan Bahasa di Kecamatan Petang dan Abiansemal

Gambar 4.63 Pemetaan Bahasa

Bahasa Bali adalah bahasa utama atau bahasa ibu yang digunakan
masyarakat Bali dalam pergaulan sehari-hari. Bahasa Bali merupakan
bahasa regional mayor karena memiliki penutur yang besar, sistem tulis, dan
tradisi sastra (Artawa, 2004). Ini adalah buah perjalanan Bahasa Bali yang
sedemikian panjang mulai dari bahasa Bali Kuna, Tengahan, dan Baru.
Setiap periode memiliki ciri khasnya masing-masing. Menurut catatan Bawa
(2002: 16-26), bukti keberadaan Bahasa Bali Kuna hanya ditemukan pada
prasasti-prasasti, yang tentunya bahasa yang terdokumentasi di dalamnya
adalah ragam formal yang banyak menyerap bahasa Sanskerta. Lalu, pada
Bahasa Bali Tengahan yang disebut juga Bahasa Bali Kawi, karena
merupakan bahasa yang banyak dipakai sebagai bahasa teks, topeng,
primbon, dan sebagainya, mendapat pengaruh bahasa Jawa Tengahan.
Sedangkan periode Bahasa Bali Baru berhimpit dengan Bahasa Bali
Tengahan selama 66 tahun (1751-1819). Dengan perjalanan panjang seperti

itu, maka terealiasasilah Bahasa Bali seperti sekarang.

197 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Dari perjalanan panjang tersebut tersirat bahwa Bahasa Bali sendiri
dalam perkembangannya bersifat dinamis, tidak sporadis, ataupun linier.
Hal tersebut terlihat dari beberapa dialek yang ditemukan, semisal dialek
Nusa Penida, Sembiran, dan sebagainya. Selain itu, di Bali tidak saja terdapat
bahasa Bali dengan berbagai dialek dan aksen yang muncul akibat
perbedaan georgrafis dan sosiologis, tetapi juga akibat migrasi penduduk
pulau lain, semisal kemunculan Bahasa Melayu dialek Loloan, penggunaan
Bahasa Sasak di Karangasem. Pengaruh Bahasa lain juga tidak kalah
dominan dalam pembentukan Bahasa Bali modern, sehari-hari sekarang ini,
misalnya pengaruh Bahasa Bugis, Bahasa Jawa Modern, terutama Jawa
Timuran, Bahasa Sasak, Melayu, Bahasa Indonesia, juga bahasa-bahasa
asing akibat pariwisata dan media elektronik dan media sosial.

Selanjutnya, menurut Nadra (dalam Suwandana, 2018) unsur-unsur
bahasa yang menyebabkan perbedaan atau variasi bahasa adalah 1) unsur
fonologis, 2) unsur morfologis, 3) unsur leksikal, 4) unsur sintaksis, dan 5)
unsur semantik. Secara dialektologi, bahasa Bali dibagi menjadi dua dialek,
yaitu dialek Bahasa Bali Dataran dan Bahasa Bali Aga. Dialek Bali Dataran
digunakan oleh masyarakat di wilayah dataran Pulau Bali seperti selatan
atau daerah pesisir Pulau Bali, sedangkan dialek Bali Aga digunakan oleh
masyarakat Bali yang mendiami wilayah pegunungan, pulau Nusa Penida,
Nusa Lembongan, dan Nusa Ceningan (Citrawati, dkk. 2019; Dhanawaty,
dkk., 2014). Akan tetapi, ada juga yang membedakannya secara geografis,
seperti dijelaskan oleh Suwandana (2018) bahwa yang termasuk dalam dialek
Bali Aga adalah penutur yang bermukim di beberapa daerah pegunungan di
Kabupaten Tabanan, Buleleng, Badung, Bangli, Karangasem, dan Klungkung
(Pulau Nusa Penida). Sementara itu, dialek Bali Dataran mendiami daerah
dataran rendah Pulau Bali, baik di belahan utara maupun di belahan selatan.
Akan tetapi, belum dijelaskan secara rinci daerah mana saja yang dimaksud.
Mengingat dialek Bali Dataran yang mempunyai wilayah yang sangat luas
dan mempunyai penutur yang begitu banyak di Pulau Bali, maka Bahasa
Bali Dataran ini juga mempunyai dialek-dialek sendiri seperti, dialek

Klungkung, dialek Badung, dialek Karangasem, dialek Buleleng, dialek

198 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gianyar, dialek Tabanan, dialek Bangli, dialek Denpasar, dan dialek
Jembrana.

Perbedaan yang paling mencolok di antara kedua rumpun dialek
bahasa Bali tersebut adalah secara fonologis, morfologis dan leksikal. Dalam
kaitan dengan ini, dapat ditegaskan bahwa pengguna bahasa Bali dataran
pada umumnya sulit untuk memahami tuturan dari masyarakat Bali Aga
ketika sedang berkomunikasi di antara sesamanya, terutama secara leksikal.
Sedangkan, sekarang ini masyarakat pengguna bahasa dialek Bali Aga sudah
terbiasa menggunakan bahasa Bali Dataran (umum) kepada kenalan atau
masyarakat lain daerah. Kedua rumpun dialek, Bali Dataran dan Bali Aga,
tersebut senyatanya terbagi menjadi tiga jenis secara geografis, yaitu dataran
(pesisir), pegunungan, dan kepulauan. Akan tetapi, pembedaan-pembedaan
ini sejatinya belum memuaskan karena banyak wilayah yang termasuk
sebagai pegunungan tidak serta-merta menggunakan bahasa dialek Bali Aga.
Dilihat berdasarkan realisasi fonem vokal, Bawa (1980) mengelompokkan
variasi bahasa Bali menjadi lima, yakni (1) Bahasa Bali Baku, (2) Bahasa Bali
Daerah [a] yang terdapat di daerah Bali Aga, (3) Bahasa Bali Daerah [2] yang
terdapat di daerah di luar Bali Aga, kecuali Tabanan, dan (4) Bahasa Bali
Daerah [r] yang terdapat di beberapa daerah di Kabupaten Tabanan dan (5)
Bahasa Bali Daerah [s]|, yang terdapat pada beberapa desa pada beberapa
wilayah di Kabupaten Tabanan (Dhanawaty, dkk., 2014). Perbedaan
mencolok dialek bahasa Bali utamanya terlihat secara fonologis dan
morfologis, yang mengacu kepada penggunaan bahasa lisan sehari-hari.

Dari semua variasi penggunaan Bahasa Bali, berdasarkan kongres
Bahasa Bali tahun 1974, dialek Buleleng dan Klungkung telah dibakukan
sebagai dasar studi-studi deskriptif dari para linguis Universitas Udayana.
Kedua bahasa dimaksud digunakan atau dipandang sebagai bahasa Bali
baku karena kosakatanya memang diucapkan secara lengkap dalam bahasa
sehari-hari. Di samping itu, dalam penggunaannya, kosakata yang
digunakan seringkali ditambahkan pemarkah atau sufiks -é atau -né di akhir
kata, seperti pangorengan(-é), ajengan(-é), sandal(-né), dan sebagainya, yang

tidak terbatas untuk menunjukkan nomina tunggal atau jamak, juga tidak

199 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



menunjukkan akrab mengetahui atau tidak bagi lawan bicara ataupun
menujukkan kepemilikian atau posesif.

Bentuk asal yang berasal dari morfem bebas ada juga yang menyebut
sebagai kata dasar; dalam tata bahasa Bali tradisional disebut sebagai kruna
lingga. Kata dasar di sini ialah kata yang sama sekali belum mendapat
imbuhan, persengauan, perulangan, atau pemajemukan. Untuk 1lebih
jelasnya dapat dilihat contoh kauk, pandus, edeng, dan jujuk. Secara otonom,
satuan bentuk asal di atas belum mendukung arti; artinya adalah bahwa
satuan kata baru menjadi jelas bila telah diproses melalui morfologi hingga
menjadi makaukan, kaukin, kaukang, kauk-kauk; mandus, mandusang,
pandusin; edengang, edengin, ngedengin;, majujuk, jujukang, dan kajujukang.
Dari afiksasi di atas dapat dilihat adanya prefiks ma-, prefiks nasal, prefiks
ka-, serta sufiks -an, -ang, -in, dan perulangan yang mengembangkan bentuk
asal di atas. Imbuhan atau afiks itu memainkan peranan sangat dominan
dalam menciptakan bentukan kata baru. Prosesnya dapat dilakukan dengan
penambahan pada awal morfem dasar atau pangkal yang disebut prefiksasi,
penambahan di tengah disebut infiksasi, dan penambahan pada akhir
morfem dasar atau pangkal disebut sufiksasi. Istilah yang sering dipakai
mengenai proses ini dalam bahasa Bali ialah pemberian penga(n)ter, selselan,
dan pangiring. Ada pula ditempuh cara lain, yaitu penambahan prefiks dan
sufiks secara bersamaan yang lazim disebut konfiksasi atau simulfiksasi.

Sejatinya, penelitian secara dialektologi untuk Bahasa Bali telah
senantiasa dilaksanakan, akan tetapi penelitian-penelitian yang dilakukan
belum memperlihatkan karakteristik masing-masing daerah secara
menyeluruh. Terlebih melihat perkembangan bahasa Bali dewasa ini, dengan
telah pesatnya perkembangan mobilitas dan kontak sosial antar-masyarakat
Bali maupun dengan pihak luar yang berbahasa selain bahasa Bali,
perbedaan-perbedaan tersebut telah sedemikian melebur dan sumir.
Pengaruh globalisasi dan modernitas yang menuntut keefektifan berbasaha
secara fungsional dalam ranah komunikasi antar sesama masyarakat Bali
dengan menggunakan bahasa Bali umum yang bercirikan bahasa Bali dialek

dataran, maupun dengan pihak luar, dengan bahasa Indonesia sepertinya

200 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



belakangan menjadi masalah tersendiri dalam pemertahanan bahasa Bali,
terutama dialek Bali Aga.

Selanjutnya, khusus untuk di Kabupaten Badung, khususnya di
Kecamatan Abiansemal dan Kecamatan Petang, kendati belum pernah
dilaksanakan penelitian dari segi dialek, dapat dijelaskan bahwa perbedaan
secara fonologis dengan melihat penggunaan vokal pada tuturan sehari-hari,
terutama dalam pelafalan fonem vokal /a/, /i/, /u/, /e/, dan /o/ dengan
alofonnya sesuai dengan karakteristik wilayah desa ataupun desa adat, dan
terjadi pelesapan-pelesapan fonem konsonan. Sedangkan secara morfologis,
terjadi perbedaan terutama pada penggunaan prefiks dan sufiks. Berkaitan
dengan kosakata dan gramatika, kedua kecamatan tidak ditemukan memiliki
perbedaan pilihan kata maupun gramatika.

Perbedaan-perbedaan secara fonologis maupun morfologis di kedua
wilayah kecamatan terutama dipengaruhi oleh faktor geografis. Semisal,
wilayah Kecamatan Abiansemal bagian timur, seperti Desa Jagapati,
Angantaka, dan Desa Sedang, serta bagian selatan, memiliki kedekatan
dengan Kabupaten Gianyar bagian barat, seperti Desa Batubulan,
Singapadu, dan Singakerta dan Denpasar Timur, seperti Desa Penatih.
Sedangkan, wilayah Kecamatan Abiansemal bagian utara memiliki
karakteristik morfofonologis sedikit berbeda karena berdekatan dengan
aksen dan dialek Kecamatan Mengwi dan Petang. Begitu juga yang terjadi di
Kecamatan Petang yang berbatasan dengan Kecamatan Abiansemal di
sebelah selatan, wilayah Kabupaten Tabanan, khususnya Desa Mayungan,
Kecamatan Baturiti di sebelah barat, di utara berbatasan dengan Kabupaten
Buleleng khususnya Kecamatan Kubutambahan, dan di timur berbatasan
dengan Kabupaten Bangli khususnya Desa Catur, membuat masyarakatnya
memiliki kemiripan logat atau aksen Bahasa Bali Dataran yang bersesuaian
dengan daerah-daerah yang berdekatan tersebut.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, penggunaan bahasa Bali
di wilayah Kecamatan Abiansemal dan Petang masih sangat baik.
Berdasarkan hasil observasi dan pengakuan para informan, rata-rata bahasa
Bali ragam halus digunakan di setiap acara di desa, khususnya paruman

adat (‘rapat adat’), upacara keagamaan, yang pada khususnya dalam bentuk

201 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pengumuman-pengumuman oleh Bandesa Adat ataupun perangkat desa lain
yang bertugas dan acara-acara resmi lainnya, serta kepada orang yang tidak
dikenal. Penggunaan bahasa Indonesia juga sering dilakukan dalam acara-
acara resmi di desa. Sedangkan dalam komunikasi sehari-hari antar sesama
warga desa, bahasa yang digunakan bahasa ragam umum atau kapara.
Penggunaan bahasa sehari-hari tersebut dapat diobservasi terutama ketika
terjadi pertemuan-pertemuan informal masyarakat desa di ladang, sawah,
pasar, ruang-ruang pertemuan informal, dan di rumah-rumah warga.
Seperti telah dijelaskan di atas, walaupun berada di wilayah yang
saling berdekatan, terdapat beberapa perbedaan logat (aksen) yang dapat
dipahami secara morfofonemik. Sebenarnya, terdapat indikasi dialek di
masing-masing kecamatan secara sepintas, namun untuk menyatakan
bahwa perbedaan-perbedaan yang muncul di kedua kecamatan sebagai
dialek, dibutuhkan usaha penelitian yang lebih mendalam, terlebih
membandingkannya dengan Bahasa Bali baku. Dalam hal kosakata,
penggunaan Bahasa Bali di Kecamatan Abiansemal dan Petang cenderung
sesuai bentuk baku, seperti di kecamatan-kecamatan lain di Badung
maupun kabupaten-kabupaten lainnya di Bali. Yang menarik adalah
perbedaan logat masing-masing daerah, bahkan berbeda antar desa, yang
dapat digunakan untuk mengidentifikasi asal daerahnya, atau bahkan sudah

menjadi identitas masyarakat setempat.

4.8.1 Bahasa di Kecamatan Petang

Variasi penggunaan Bahasa Bali di Kecamatan Petang dapat dikatakan
secara kebahasaan lebih sulit untuk dideskripsikan. Seperti telah dijelaskan
di atas, hal tersebut disebabkan karena sebenarnya Kecamatan Petang
berbatasan dengan daerah Kecamatan Abiansemal, Kabupaten Tabanan,
Buleleng dan Bangli yang memiliki tipikal logat yang sangat jauh berbeda.
Berdasarkan penelitian yang dilaksanakan oleh Denes, dkk. (1985) di
Kecamatan Petang, khususnya Desa Plaga, terdapat variasi penggunaan
bahasa Bali dialek dan sub dialek yang sangat beragam. Beberapa di antara
penggunaannya ditemukan kemiripan dengan beberapa wilayah, seperti di

wilayah utara mirip dengan dialek Desa Blimbing, Tabanan; di sebelah barat

202 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



terdapat penggunaan sub dialek seperti Desa Angseri, Tabanan; di sebelah
timur memiliki kemiripan subdialek seperti Desa Pejeng, Gianyar; dan di
selatan menggunakan dialek bahasa Bali Baku (Denes, dkk., 1985). Hal ini
mengindikasikan kekhasan variasi penggunaan bahasa Bali di Kecamatan
Petang, mengingat secara geografis berbatasan dengan banyak wilayah

dengan variasi logat atau aksen bahasa Bali yang beragam.

a. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Carangsari, Getasan, Pangsan,
Petang dan Sulangai
Variasi penggunaan Bahasa Bali di Desa Carangsari, Getasan,

Pangsan, Petang dan Sulangai tidak jauh berbeda dari penggunaan bahasa
Bali di Kecamatan Abiansemal, khususnya wilayah desa terdekat, yaitu Desa
Sangeh dan Blahkiuh. Kelima desa dikelompokkan karena memiliki
perlakuan yang sama dalam penggunaan bahasa Bali sehari-hari. Hanya saja
logat yang digunakan di kelima desa tersebut tidak terlalu sama seperti pola
fonologis penggunaan vokal di wilayah desa di Sangeh dan Blahkiuh.
Misalnya, pengucapan kata-kata berakhiran /a/ cenderung menjadi /o:/,
seperti “kija iya?’ (‘kemana dia?) diucapkan /kijo: 10:/, “désa” diucapkan
/deso:/, “tabia” (‘cabe’) dilafalkan /tabio:/. Yang menarik juga adalah
pengucapan kosakata berakhiran /i/, seperti kata “many?” (mengetam padi)
dilafalkan /maner:/. Hal serupa juga terjadi dengan kosakata yang memiliki
fonem /u/ di akhir cenderung mengalami pemanjangan, seperti kata “milu”
(ikut’) diucapkan /milov:/. Kemudian, fonem /e/ juga mengalami “kéné”
(‘begini’; ‘seperti ini’) diucapkan /kener:/. Sedangkan untuk vocal /o/ di akhir
memiliki pola /30:/, sehingga kata “kéto” (‘begitu’; ‘seperti itu’) diucapkan
/kets3o:/. Pola-pola fonem vokal berubah tersebut rupanya sejalan dengan
yang terjadi hampir di seluruh Kecamatan Abiansemal, walaupun terdapat
perbedaan-perbedaan tipis yang dapat diidentifikasi dan dideskripsikan.
Kemudian, perlakuan yang menarik dalam penggunaan Bahasa Bali di
Desa Carangsari, Getasan, Pangsan, Petang dan Sulangai, adalah pelafalan
yang terjadi pada afiksasi, terutama sufiks -an dan -ang. Jika dibandingkan
dengan beberapa desa di Kecamatan Abiansemal, semisal Desa Blahkiuh,
yang cenderung dilafalkan [-3n]| dan [-3g], tidak demikian halnya dengan di

desa-desa di Kecamatan Petang tersebut. Penggunaan kedua akhiran

203 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tersebut sesuai dengan bunyi dasarnya yaitu /-an/ dan /-ayg/. Namun,
terdapat persamaan penggunaannya, yaitu terdapat semacam “jeda” sebelum
akhiran-akhiran tersebut, seperti kata “panyarikan” (‘sekretaris desa [adat])
dilafalkan /p3nyarik’an/, “jemakang” (‘ambilkan’) menjadi /jsmak’ar/. Selain
itu, perlakuan terhadap fonem vokal /a/ di akhir sebelum konsonan hambat
juga menarik, yaitu mengalami pemanjangan, seperti kata “kenal” diucapkan
/ksna:l/, “berag” (kurus’) diucapkan /bsra:g/. Kekhasan ini merupakan
penciri penggunaan bahasa Bali sehari-hari di desa-desa tersebut.

b. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Plaga

Variasi penggunaan Bahasa Bali di Desa Plaga berbeda dengan desa-
desa sebelumnya yang cenderung memiliki persamaan dengan yang terdapat
di Kecamatan Abiansemal. Seperti telah disinggung sebelumnya, Desa Plaga
sudah pernah menjadi lokus penelitian oleh Denes, dkk. (1985). Dalam
temuan penelitian tersebut, penggunaan Bahasa Bali di desa tersebut
cenderung mengikuti pola Bahasa Bali baku (dialek Dataran), walaupun
terdapat beberapa kemiripan dengan Bahasa Bali dialek pegunungan. Akan
tetapi berdasarkan observasi yang dilakukan di Desa Plaga, dalam
percakapan sehari-hari, masyarakat menggunakan Bahasa Bali ragam
umum; kosakata yang diucapkan mudah dipahami selayaknya bahasa Bali
di daerah lainnya di Bali. Dalam artian itu, bahasa yang digunakan terkesan
mendatar, tidak bergelombang seperti di desa-desa sebelumnya, terutama
fonem vokalnya. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa Bahasa Bali yang
digunakan di Desa Plaga mengikuti pola-pola Bahasa Bali baku.

Seperti telah dijelaskan di atas, Bahasa Bali baku telah ditetapkan
sesuai dengan penggunaannya di Kabupaten Buleleng dan Klungkung.
Walaupun demikian, penilaian dilakukan berdasarkan penulisan kosakata
dan kelengkapan penggunaan afiks, bukan berdasarkan pelafalan dalam
percakapan sehari-hari atau lisan. Padahal, dalam penggunaannya pada
ranah lisan, Bahasa Bali yang digunakan di Kabupaten Buleleng dan
Klungkung cenderung meninggi di akhir kata ataupun kalimat. Hal serupa
juga terdapat di Kabupaten Bangli dataran. Namun tidak begitu halnya
dengan penggunaannya di Desa Plaga yang cenderung datar dari awal hingga

akhir, kecuali bagi kalimat tanya yang sedikit meninggi di akhir kalimat.

204 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Dapat dikatakan bahwa terjadi persinggungan fonologis di Desa Plaga
akibat keterkaitannya dengan desa-desa terdekat di sekitarnya yang sangat
bervariasi. Sehingga, bahasa Bali yang muncul dalam percakapan sehari-hari
masyarakat berdasarkan aksennya menjadi semacam sintesis dari
persinggungan-persinggungan tersebut. Misalnya dalam penggunaan
pemarkah posesif -ne (“nya’), bentuknya muncul dalam bentuk baku, seperti
“bapanné” (‘bapaknya’), “tembokné” (‘temboknya’). Begitu juga dengan sufiks
-an untuk menyatakan °‘lebih’, seperti “becatan” (‘lebih cepat’), “gedénan”
(lebih besar’). Hal serupa juga terjadi pada sufiks -ang, “ngedumang”
(‘membagikan’), “tugelang” (‘potongkan’), “jemuhang” (jemurkan’).
Selanjutnya, sufiks -ina untuk menyatakan subjek pasif juga muncul dalam
bentuk baku, “idihina” (‘dimintai’), “jotina” (‘diberikan sesuatu [makanan])),
sama halnya dengan bentuk pasif dengan sufiks -a, seperti “jemuha”’
(‘dijemur’), “baha” (‘dipotong [pohon]’). Penggunaan konfiks ma- + -an juga
muncul dalam bentuk baku, walupun /a/ pada ma- lebur ke dalam /€&/,
seperti  “ménggal-engalan” (‘sesegera mungkin’). Dengan demikian,
penggunaan bahasa Bali di Desa Plaga sangat sesuai dengan bentuk baku,
walaupun dalam penggunaannya sehari-hari.

c. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Belok Sidan

Penggunaan bahasa Bali di Desa Belok Sidan memiliki kekhasan
tersendiri jika dibandingkan penggunaannya di desa-desa sebelumnya.
Secara geografis, Desa Belok Sidan berbatasan langsung dengan Desa Catur,
Kintamani, Bangli. Kedua desa ini juga memiliki kontur alam yang sama,
sehingga pola penghasilan yang mirip, seperti perkebunan kopi, jeruk, dan
lain-lain. Dekat secara geografis, logat Bahasa Bali di Desa Belok Sidan
memiliki banyak kemiripan dengan logat dengan masyarakat Desa Catur,
walaupun tidak memiliki fonem /k/ yang sanggat kental seperti umumnya
penggunaan Bahasa Bali di daerah Kintamani.

Berdasarkan observasi yang dilakukan di Desa Belok Sidan,
penggunaan Bahasa Bali sehari-hari yang dapat diidentifikasi memiliki
kemiripan dengan yang ditemukan seperti di Desa Plaga sekaligus mirip
dengan logat Desa Catur. Hal tersebut teridentifikasi dalam penggunaan

kosakata, seperti “baanga” (‘dikasi’) diucapkan /baans/, “tagtha’ (‘diminta’)

205 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dilafalkan /tagiho/, begitu juga kosakata dengan fonem /a/ di akhir menjadi
[0], seperti “mara” (‘baru saja’) diucapkan /maro/. Kalimat tanya juga
cenderung menggunakan [0:] untuk menyatakan konfirmasi ‘iya?’ yang
secara baku biasanya dalam bentuk /a3/, semisal “wéla san oo?” (baku:
“welanga busan ae?” ‘dimarah tadi ya?’). Namun berbeda halnya ketika
kosakata dengan /a/ di akhir diulang, semisal “pis dasa-dasaan” (‘uang
sepuluh-sepuluh ribuan’), begitu juga kata “dasaan” (‘sepuluhan)).
Penggunaan sufiks -ne dan -e juga mengikuti pola baku, seperti “limanné”
(‘tangannya’), “ulungné” (jatuhnya’), “balianné” (‘dukun itu’). Variasi ini
mengindikasikan pengaruh logat bahasa Bali di daerah Kintamani.
Penggunaan seperti bahasa Bali yang menunjukkan kebakuan juga
teridentifikasi pada penggunaan sufiks -an, seperti “dituan” (‘disanaan’),
“paekan” (‘dekatan’) dan seterusnya, begitu juga dengan penggunaan sufiks
-ang, seperti pada kata “melaang” (baku: “melahang”, ‘baikin’, ‘hati-hati’),
walaupun /h/ tidak diucapkan. Hal ini mengindikasikan kedekatan logat
dengan Desa Plaga. Yang menarik juga adalah penggunaan bahasa Bali
dengan menyingkat kata, seperti “tepuk” (lihat’) menjadi “puk”, “busan” (‘tadi’)
menjadi “san”, “sepakbola” menjadi “pakbola”, “abetné” menjadi “betné”.
Khusus untuk menyebut atau pronomina orang kedua dipakai kata “awaké”
(‘engkau’), sedangkan pronomina orang pertama tetap menggunakan “cang”
(baku: “icang”, ‘aku’). Kosakata lain yang menarik juga penggunaannya
adalah “ngelen-ngelen” (baku: “elen-elen”, ‘lain-lain’), “ngonyong” (baku:
“ngoyong”, ‘diam’, ‘tenang’). Variasi penggunaan bahasa Bali di Desa Belok
Sidan sangat menarik jika diteliti secara lebih mendalam karena keterkaitan
secara fonemik, baik dengan Desa Plaga maupun dengan Desa Catur,
Kintamani. Dapat dikatakan, kedua desa tersebut secara geografis telah
berperan dalam membentuk logat penggunaan bahasa Bali di Desa Belok

Sidan yang sangat khas.

4.8.2 Bahasa di Kecamatan Abiansemal

a. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Adat Jagapati, Angantaka, dan
Sedang
Desa Adat Jagapati, Angantaka, dan Sedang secara geografis dapat

dikatakan berdekatan. Berdasarkan hasil observasi, ketiga desa juga dikenal

206 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



memiliki lahan pertanian yang berhimpitan dan saling silang satu sama lain.
Di samping itu, beberapa warga desa juga terkenal dengan kerajinan patung
kayu sebagai profesi sampingan yang memiliki kemiripan desain, umumnya
orang tua dengan ayam jago dan kurungannya, magecel (‘memegang ayam)),
mencar (menjala), nenek bersama cucunya, dan sebagainya. Bahkan ketiga
desa sepakat membentuk wadah bagi para pengerajin patung tersebut
dengan sebutan Jagapati, Angantaka, Sedang (JAS). Faktor-faktor tersebut
sangat mempengaruhi pola interaksi dan pilihan-pilihan bahasa yang mereka
gunakan. Namun, walaupun demikian, berdasarkan hasil wawancara yang
dilakukan dapat diidentifikasi pilihan-pilihan bahasa yang berbeda satu
sama lain.

Penggunaan Sapaan “Wi” untuk Menyebut Kakak Laki-laki di Desa
Jagapati. Seperti telah dijelaskan di atas, Desa Jagapati memiliki himpitan
wilayah dengan Denpasar Timur bagian utara dan Sukawati bagian barat.
Dengan sendirinya, terdapat kemiripan aksen dan dialek bahasa Bali antara
wilayah-wilayah tersebut dengan Desa Jagapati. Pertama-tama dapat
diidentifikasi yang menarik adalah penggunaan kata sapaan “wi’ (bli, ‘kakak
laki-laki’). Walaupun tidak secara intens digunakan karena masih cenderung
memilih kata “bli”, kata sapaan “wi’ telah lazim digunakan, semisal “ling ja(o)
wi?” (ulilng] dija bli?; ‘dari mana [asalnya] kakak?’). Kata sapaan ini seringkali
secara spesifik untuk menyebut kakak laki-laki, namun ini juga digunakan
bagi orang (laki-laki) yang tidak dikenal, dalam komunikasi sehari-hari atau
Bahasa Bali lumrah atau kapara.

Pelesapan morfem dasar dan sufiks sangat lazim terjadi pada bahasa
Bali dialek Denpasar, Badung dan Gianyar. Hal serupa juga terjadi di Desa
Jagapati, Angantaka, dan Sedang. Semisal dalam penggunaan kata “suba”
(‘sudah’), sudah sangat lazim diucapkan “ba!’. Begitu juga yang terjadi di
Desa Jagapati, Angantaka dan Sedang. Namun, yang menarik secara spesifik
di ketiga desa adalah pelesapan morfem atau suku kata dasar “(su)ba” di awal
kemudian diikuti dengan penambahan fonem /o/, sehingga terepresentasi
secara fonemik menjadi /ba:o/. Kecenderungan ini mirip dengan kemunculan
diftong ai /a:i1/, au /a:o/, dan ei /e1r/ pada kata-kata dalam komunikasi

sehari-hari masyarakat di Desa Batubulan, Batuyang, dan sekitarnya.

207 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Pelesapan juga cenderung terjadi pada morfem kata dasar yang
memiliki fonem vokal /u/ dan /o/. Pelesapan serupa juga seringkali
ditemukan dalam penggunaan bahasa Bali di Denpasar dan Gianyar.
Misalnya kata dasar dengan fonem vokal /u/ di awal, “umah” (‘rumah’) dan
“jumah” (‘di rumah’) dalam tuturan “jja mah ya é?” (dija umah iyané?; ‘di
manakah rumahnya?’) dan “ada ya mahné?’ (ada iya jumahné?; ‘adakah dia
di rumahnya?’). Begitu juga dengan yang terjadi dengan kata-kata dengan
fonem vokal lemah /o/ terutama kata-kata bermorfem awal /je-/ di awal,
misalnya kata “jemak” (‘ambil’), cenderung menjadi “mak”, “ba mak bulihé
san?’ (suba jemak bulihé busan?; ‘sudah diambil bibit (padi)-nya tadi?’), juga
seringkali pada kata “jelek” (jelek’) menjadi “lek”, “jelema” (‘manusia’) menjadi
“lema’. Pelesapan juga terjadi pada morfem dasar akhir -ah dan -un ketika
mendapat sufiks -in, misalnya kata “benahin” (‘betulkan’) menjadi “benin”
dan “jumunin” (‘ulangi’), menjadi “jumin”.

Selain pelesapan morfem dasar, pelesapan juga terjadi pada morfem
dasar berakiran -an dan terutama sufiks -an dan alofonnya [-ang]. Seperti
dapat diobservasi dan diakui oleh informan di Desa Jagapati, Angantaka dan
Sedang, umumnya kata-kata berakhiran -an diucapkan seperti “terpatah-
patah” yang seringkali disebut dialek “bebadungan”, misalnya, kata
“Tabanan” akan dibaca “taban-”; “(pe)paruman” (‘rapat desa’) diucapkan
“parum-"; “melahang” (‘baikkan’) diucapkan “melah-”. Dengan demikian,
dapat dikatakan faktor geografis karena kedekatan wilayah dengan
Kecamatan Denpasar Timur bagian utara dan Sukawati bagian barat
menjadikan terjadi kemiripan-kemiripan penggunaan Bahasa Bali di Desa
Jagapati, Angantaka dan Sedang.

b. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Darmasaba

Penggunaan Bahasa Bali di Desa Darmasaba memiliki keunikan
tersendiri jika dibandingkan dengan desa-desa di sekitarnya. Keunikan yang
dapat teridentifikasi berdasarkan observasi yang dilakukan adalah pada
penggunaan bahasa Bali sehari-hari. Bahasa Bali sehari-hari di Desa
Darmasaba memiliki kemiripan logat dengan yang digunakan di Desa
terdekat, yaitu sekitar wilayah Desa Peguyangan Kaja, seperti pemanjangan

fonem kedua kosakata dengan cengkok, dan pelesapan suku kata atau silabel

208 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kata dasar pertama. Pemanjangan fonem vokal kedua kosakata di desa ini
tidak seperti yang terjadi di Desa Jagapati, Angantaka, dan Sedang yang
cenderung mengarah ke /:0/, tetapi lebih mengikuti fonem vokal dasarnya
sebelum mencapai fonem terakhir, semisal ketika berbicara “kit basa(a)ng
kedék” (‘sakit perut[ku] tertawa’), kata “basang” (‘perut’) diucapkan /basa:n/.
Pemanjangan juga terjadi walaupun dalam kosakata tanpa fonem konsonan
di akhir, seperti dalam pengucapan ungkapan “pa ya!” (“mapa ya!” ‘mengapa
ya!l’) menjadi /p3 y3a:/. Seperti halnya penggunaan bahasa Bali berkarakter
“bebadungan”, pelesapan silabel pertama kata dasar juga masih terjadi di
Desa Dharmasaba, yang dapat diidentifikasi seperti contoh di atas pada kata
“sakit” menjadi “kit’, “mapa’ menjadi “pa’. Karakteristik seperti ini sangat
lazim muncul dalam penggunaan bahasa Bali di daerah Denpasar bagian
utara.

c. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja,
Mambal dan Mekar Bhuana

Penggunaan Bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, Mambal
dan Mekar Bhuana memiliki kecenderungan perbedaan logat atau aksen satu
sama lain, tetapi perbedaan itu sangat sulit dikenali. Berdasarkan observasi,
keempat desa memiliki ciri khas yang dapat disamakan. Ciri khas tersebut
dapat jelas dikenali tentu saja dengan membandingkannya dengan
penggunaan bahasa Bali daerah sekitarnya, terutama dengan desa-desa
sebelumnya yang masih memiliki ciri “bebadungan”, yang cenderung
mengalami pelesapan fonem di awal dan maupun pelesapan sufiks, terutama
-an.

Penggunaan Bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, Mambal
dan Mekar Bhuana memiliki kecenderungan pengucapan secara lengkap
selain kosakata yang sudah terbiasa dipenggal pada pada silabel pertama
kata dasar, seperti kata “suba” (‘sudah’) menjadi “ba”, “jemak” (‘ambil)
menjadi “mak”, “busan” (‘tadi’) menjadi “san”. Terlebih lagi, kosakata yang
digunakan cenderung memiliki karakter lebih alus daripada desa-desa
sebelumnya, semisal kecenderungan penggunaan “(i)jyang” daripada “cang’,
untuk pronomina orang pertama ‘saya’. Yang mampu teridentifikasi selain

({32

itu adalah penggunaan “é” di akhir kata ataupun ungkapan, untuk

209 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



menggantikan “né” sesuai bahasa Bali baku, misalnya dalam ungkapan “Di
rak é san (yang) bakat jang buku é” (‘Di rak tadi [saya] malah taruh bukunya’).
Dengan kata lain, penggunaan bahasa Bali di Desa Sibang Gede, Sibang Kaja,
Mambal, dan Mekar Bhuana dapat dikatakan lebih cenderung datar jika
dibandingkan dengan desa-desa di sekitarnya.

Jika kemudian identifikasi dilanjutkan ke arah analisis sosiologi
bahasa, di daerah Desa Sibang Gede, Sibang Kaja, Mambal, dan Mekar
Bhuana terdapat beberapa Puri (kediaman anggota masyarakat golongan
ksatria) dan Griya (kediaman para pendeta atau sulinggih dan
keturunannya). Hal ini tentu sangat berpengaruh terhadap pilihan bahasa
yang digunakan, terutama berkaitan dengan tingkat tutur. Dengan kata lain,
masyarakat di keempat desa telah terbiasa dengan penggunaan bahasa yang
lebih halus, terutama dalam rangka menghormati lawan bicara. Di samping
itu, daerah keempat desa juga setiap harinya sangat ramai dengan lalu lintas
kendaraan yang datang dari Denpasar, Gianyar, Tabanan, dan daerah
lainnya yang seringkali berhenti untuk makan dan berbelanja kebutuhan di
pasar-pasar di Sibang dan Mambal. Oleh sebab itu, pilihan bahasa ini di

desa-desa dimaksud telah senantiasa mengambil bentuk yang lebih halus.

d. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh
Yeh Cani dan Ayunan
Penggunaan Bahasa Bali di Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh Yeh

Cani dan Ayunan dapat dikatakan sangat memiliki ciri yang sangat khas jika
dibandingkan desa-desa lain yang dibahas sebelumnya. Keempat desa
tersebut berbatasan dengan desa-desa di Kecamatan Mengwi bagian utara.
Berdasarkan hasil observasi lapangan, kekhasan logat bahasa Bali di
keempat desa dapat teridentifikasi dari pemanjangan fonem /a/, perubahan
fonem vokal /é/ dan /o/ silabel kedua kata dasar ketika diakhiri sufiks -ang,
kecenderungan sufiks -an dan -ang diucapkan [-on] atau [-op], dan pelesapan
silabel awal kata dasar maupun kata berimbuhan pe- dan ke-, walaupun
hanya bersifat kasuistis, seperti yang terjadi pada ciri “bebadungan’.
Perbedaan ini dapat dikenali dalam percakapan sehari-hari antar masyarakat

di desa-desa tersebut.

210 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Pemanjangan fonem vokal /a/ pada silabel kedua teridentifikasi pada
seluruh kata yang memiliki fonem tersebut pada silabel kedua, seperti kata
“bera(a)g” (‘kurus’), “amah” (‘makan’ [bahasa kasar]). Kemudian, perubahan
fonem vokal /é/ dan /o/ terutama dapat diobservasi pada penggunaan kata
“kéné” (‘begini’, ‘seperti ini’), “kénéang” (‘mem-begini-kan’, ‘di-begini-kan’) dan
“kéto” (‘begitu’, ‘seperti itu’), “kétoang” (‘mem-begitu-kan’, ‘di-begini-kan’).
Dalam penggunaan Bahasa Bali sehari-hari, antar anggota masyarakat di
Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh Yeh Cani dan Ayunan seringkali
diucapkan “kénéang” menjadi “kéniang”. juga terkadang “kénang”. Hal yang
sama juga terjadi pada kata “kétoang” seringkali diucapkan “kétiang” atau
vokal /o/ silabel kedua menjadi /1/. Perubahan fonem vokal yang kentara
juga dapat diobservasi dalam penggunaan kata berakhiran dan suffiks -an
dan -ang menjadi [-on| atau [»pn], seperti dalam pengucapan kata

»

“pemanggangan” menjadi “pemangga’ngen”, “tegakané” (tempat duduk itu’)
menjadi “tegak’ené’, “pelajahan” (‘pelajaran’) menjadi “pelajah’eng”, “odalan”
(‘upacara di pura’) menjadi “odal’eng’, “jemakang” (‘ambilkan’) menjadi
“jemak’eng” atau “mak’eng” dan seterusnya. Seringkali fonem /a/ pada
silabel terakhir sebelum pemenggalan mengalami pemanjangan [a:], sehingga
terdengar seperti terdapat jeda sebelum silabel terakhir -an atau -ang
tersebut.

Yang paling menarik dari kekhasan yang ditemukan dalam
penggunaan bahasa Bali sehari-hari di Desa Abiansemal, Blahkiuh, Dauh
Yeh Cani, dan Ayunan adalah pelesapan silabel pertama kata yang berawal
pe- dan ke-, juga yang memiliki prefiks pa-. Sesuai hasil observasi, pelesapan
terjadi pada kata “Kedampal” (‘nama salah satu banjar di Desa Dauh Yeh
Cani’), seringkali diucapkan “dampal”, juga “Penarungan” (‘Desa Penarungan,
Kec. Mengwi’) menjadi “narung’en”. Begitu juga kosakata berawalan pa-,
seperti “Pamaksan” (‘pura kawitan atau keluarga’), seperti dalam tuturan
“Tiang ngodal’eng mangk(a)in ring maksan.” (‘Saya melaksanakan upacara
sekarang di pura keluarga’). Pelesapan seperti dideskripsikan di atas
cenderung sering terjadi dalam percakapan sehari-hari, tetapi membutuhkan

observasi yang lebih teliti dan mendalam.

211 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Kekhasan lain dari penggunaan bahasa Bali di Desa Abiansemal,
Blahkiuh, Dauh Yeh Cani dan Ayunan adalah perubahan fonem vokal /i/
menjadi /a/, juga /a/ menjadi /o:v/, ketika muncul pada silabel kedua kata
dasar atau bentukan. Misalkan dalam pengucapan kata “mati”’, maka
masyarakat di keempat desa cenderung mengucapkan /mata:1/; “mangkin”
(‘sekarang’) diucapkan /magka:in/; “bedangin” (‘di timur’) diucapkan
/b3dag:m/. Kemudian untuk pelafalan /a/ menjadi /o:wv/ dapat
teridentifikasi pada kata “meja” dilafalka /mejo:uv/. Kedua perlakuan fonem
vokal /i/ dan /a/ tersebut seperti menciptakan semacam “cengkok” pada
logat masyarakat setempat. Penggunaan bahasa Bali seperti ini sangat lazim
muncul di wilayah Denpasar, terutama di Desa Kesiman dan Penatih, juga
seperti dijelaskan sebelumnya, di Desa Jagapati, Angantaka, dan Sedang.

e. Variasi Penggunaan Bahasa Bali di Desa Punggul, Taman, Sangeh,
Selat, Bongkasa dan Bongkasa Pertiwi
Penggunaan Bahasa Bali di Desa Punggul, Taman, Sangeh, Selat,

Bongkasa dan Bongkasa Pertiwi, memiliki kesamaan dengan daerah desa-
desa sebelumnya. Hal tersebut terjadi karena interaksi-interaksi sosial
masyarakat antar-desa di Kecamatan Abiansemal sering terjadi. Berdasarkan
hasil observasi dapat dideskripsikan memiliki karakteristik yang mirip satu
sama lain. Kekhasan yang paling kentara dan membedakannya dari desa-
desa sekitarnya adalah penggunaan kata “kéné” (‘begini’; ‘seperti ini’) menjadi

o 14

ane” (‘vang’) menjadi “an”, “-né” (“nya’) menjadi /-ni/, semisal dalam

%«
A

“kent’,
kalimat tanya, “ani kéni ni kal orang?” (“ané kéné ené kal orahang?” ‘yang
begini ini (engkau) maksudkan?’). Penggunaan kata ini sudah sangat lazim
menjadi penanda adverbial di keempat desa tersebut.

Selain itu, di Desa Sangeh, Selat, dan Taman, berdasarkan hasil
observasi ditemukan juga penggunaan kata “ya” (‘dia’; “-nya’) diucapkan /yo:
v/ yang intens sebagai sebutan orang ketiga, yang memang seringkali
muncul dalam percakapan menggunakan bahasa Bali lumrah. Yang menarik
penggunaannya di ketiga desa tersebut, seringkali penggunaanya menjadi
penanda kalimat pasif. Penggunaannya sangat khas, sehingga dapat
dikategorikan sebagai penciri penggunaan bahasa Bali di ketiga desa
dimaksud, misalnya dalam contoh, “ba jemak ya jaja é san?’ (“suba jemaka

jajané busan?”’ ‘sudah diambil kuenya tadi?’), “maluan ba daar ya bé

212 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



guling’é.” (“maluan suba daara be gulinge” ‘duluan sudah dimakan babi
gulingnya’). Dapat dikatakan, berdasarkan hasil temuan, dengan
kecenderungan penggunaan “ya” dalam kalimat, maka kebanyakan tuturan
berbentuk pasif.

Selain itu, di Desa Punggul, Taman, Sangeh, Selat, Bongkasa dan
Bongkasa Pertiwi juga masih teridentifikasi perubahan fonem vokal /i/ dan
/e/ menjadi /a:x/, juga /a/ menjadi /a:v/. Yang menarik teridentifikasi juga
adalah pelafalan /é/ menjadi /er/, misalnya kata “tumben” dilafalkan /tumb
em/. Hal menarik juga adalah perlakuan fonem /o/ dan /u/ di akhir kata
diperlakukan sama dengan /a/, yaitu menjadi /a:0/, misalnya kata “makelo”
diucapkan /msksl a:v/, “buku” diucapkan /buka:v/. Kendati demikian,
untuk membedakan logat bahasa Bali yang digunakan secara lebih

terperinci, harus dilakukan penelitian linguistik yang lebih mendalam.

4.9. Pemetaan Permainan Rakyat di Kecamatan Petang dan Abiansemal

7 permain
(-
(-]
Qoo
@0
@oe
Base may

Gambar 4.64 Pemetaan Permainan Rakyat
Manusia sejatinya adalah makhluk sosial yang selalu ingin
diperhatikan, didengar, dimengerti, diterima dan diperlakukan secara
hormat dan penuh kasih sayang. Di samping itu, kebebasan dan
kebahagiaan senantiasa menjadi poin utama dalam setiap interaksi sosial
setiap individu masyarakat. Semua hal tersebut sejatinya telah terkandung

dalam permainan rakyat, terlebih bagi anak-anak yang sedang

213 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



mengembangkan karakter sosialnya, sehingga pada masanya nanti, mereka
dapat mengembangkan segala nilai sosial di pergaulan yang lebih luas.
Dewasa ini, permainan rakyat perlahan menghilang seiring berjalannya
waktu karena anak-anak lebih mengenal permainan modern menggunakan
peralatan-peralatan berteknologi tinggi. Padahal, permainan tradisional
memiliki pengaruh dalam meningkatkan kompetensi interpersonal, terutama
anak sekolah dasar (Kancanadana, 2021).

Selain itu, menurut Dananjaya universalisme dalam permainan rakyat
dapat dipahami dari usahanya memenuhi beberapa fungsi kebudayaan,
antara lain sebagai sarana rekreasi sosial, melatih kecekatan gerak otot,
mengembangkat daya berfikir, pedagogi dalam arti membina jiwa sportif, dan
tidak jarang dijumpai untuk memenuhi fungsi mengambil hati (placate) serta
menghibur roh-roh halus yang mereka yakini ada (Sustiawati, 2012).
Permainan rakyat adalah permainan yang diperoleh secara turun temurun
yang dilakukan secara alimiah di lingkungannya masing-masing. Dengan
kata lain, permainan rakyat mencerminkan pola pikir dan budaya
berdasarkan pengetahuan masyarakat setempat.

Selain itu, permainan rakyat merupakan salah satu aset budaya
bangsa yang harus tetap dilestarikan. Tentu, tantangan yang dihadapi dalam
rangka pelestarian tersebut sangat berat mengingat arus pengaruh
globalisasi yang mengubah tata nilai dan cara pandang masyarakat terhadap
segala hal yang berbau tradisional akibat gempuran informasi dan teknologi
modern dengan beragam produk yang memiliki kesan “kekinian”. Selain itu,
terlalu banyak faktor yang menyebabkan hilangnya produk-produk budaya
tradisional, khususnya permainan rakyat, seperti permainan-permainan
baru yang menggunakan gawai, ketersediaan lahan bermain akibat alih
fungsi lahan, kecenderungan individualistik masyarakat moderen, dan
seterusnya.

Adapun ciri-ciri dari permainan rakyat dibedakan berdasarkan sifat
dari permainan tersebut yang dibagi menjuadi dua yakni, permainan untuk
bermain dan permainan untuk bertanding. Kedua golongan jenis permainan
tersebut memunyai ciri ciri yang yang ada pada semua jenis permainan.

Adapun ciri-cirinya sebagai berikut: 1) terorganisasi, 2) dimainkan sedikitnya

214 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dua orang peserta, 3) mengandung perlombaan, 4) mempunyai kriteria
menentukan siapa yang menang dan kalah, 5) menentukan unsur fisik, 6)
menggunakan bahasa, lagu dalam menyampaikan maksud, 7) menggunakan
sarana untuk bermain, 8) mempunyai aturan yang telah disepakati oleh para
pesertanya (Sustiawati, 2012). Berdasarkan hasil penelitian tersebut,
Sustiawati (2012) telah mengidentifikasi permainan rakyat di Kabupaten
Badung, di antaranya (1) Poh-Pohan (memetik mangga) mewakili desa Petang
dan permainan bentuk bertanding (game) yaitu Mecingklak dari Desa Sekar
Mukti, sebagai perwakilan Kecamatan Petang); (2) Meong-Meongan (kucing-
kucingan) di Desa Blahkiuh dan Desa Bongkasa dengan permainan Mencar
(menjala ikan) yang mewakili Kecamatan Abiansemal; (3) mewakili
Kecamatan Mengwi Di Desa Bringkit terdapat Main Ki (Main Kaki) dan Di
Desa Kapal dengan jenis pertandingan (game) Jaran Teji; (4) di Kecamatan
Kuta Utara, yaitu Desa Krobokan terdapat permainan Makering-Keringan
(perlombaan suara senyaring-nyaringnya) dan Desa Kerobokan Kelod dengan
permainan Macepetan Nengkleng (menembak sasaran dengan satu kaki); (5)
mewakili Kecamatan Kuta Selatan, yaitu Desa Bualu dengan Matembing
(membidik lalu melempar sasaran berupa uang dengan lembing pipih berupa
batu) dan Desa Peminge dengan Matajog (lomba lari dengan tumpuan batang
bambu, atau sering disebut enggrang); dan (6) di Kecamatan Kuta terdapat
permainan Lelipi Ngalih Ikuh (ular mencari ekor) di Desa Kuta dan Mapiyak-
Piyakan (dua pemain duduk mengangkang dan pemain lainnya melompat-
lompat di dalam bingkai kaki itu) di Desa Tuban. Artinya, berdasarkan
aturannya, semua permainan rakyat membutuhkan sedikitnya dua orang
untuk bermain atau harus berkelompok.

Di samping itu, permainan rakyat diyakini dapat meningkatkan kontrol
diri dan sesuai dengan indikator pembelajaran yang efektif, yaitu stimulasi,
menyenangkan, variasi, berpikir kritis, komunikasi, kreativitas, kolaborasi,
operasional-konkret, multikultural, dan kontrol diri (Wardani dan
Nugrahanta, 2021). Dengan demikian, begitu penting peran permainan
rakyat dalam pembentukan karakter anak yang sedang belajar bersosialisasi.
Atas dasar kegelisahan tersebut, Dharmadi dan Mahardika (2021)

melaksanakan riset yang pada tahun 2020 dengan tujuan

215 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



mendokumentasikan permainan rakyat di Bali yang kemudian

dipublikasikan dalam bentuk website https://permainantradisionalbali.com.

Namun, perlu dicatat, dalam proyek ini, permainan rakyat dan olahraga
tradisional dijadikan satu topik bersama atau tidak dibedakan. Pada laman
website tersebut dapat dibaca beberapa permainan rakyat hasil riset di
kabupaten-kabupaten di Bali yang kemudian direkonstruksi. Menariknya,
menurut laman website tersebut, di Badung, ditemukan 5 permainan, yaitu:
1) Gondre (dua kelompok saling lempar ketupat gandu); 2) Ten teng nyer
(tebak-tebakan benda yang disembunyikan di tangan seorang pemainnya); 3)
Maselancar Tiying (bersencar menggunakan bambu); 4) Malih-alihan di
Tukade (kejar-kejaran dengan berenang dan menyelam di sungai); 5)
Ngerebeg (sekarang lebih dikenal dengan Makotek), yaitu membentuk 2
kelompok lalu membuat suatu kerucut dari kayu, bambu, atau rotan.
Seorang pemain mewakili kelompoknya menaiki masing-masing kerucut lalu
bertarung satu sama lain.

Temuan ini tentu saja berbeda dengan yang dipaparkan Sustiawati
(2012). Namun, yang menjadi catatan adalah bahwa permainan rakyat
sedemikian penting sebagai bentuk interaksi sosial ke arah yang lebih
intensif sehingga antar warga masyarakat memiliki sesuatu yang tidak terlalu
serius, tetapi dapat memperakrab hubungan sosial mereka satu sama lain.

Pemerintah Kabupaten Badung melalui Dinas Kebudayaan telah
sempat menggelar Pekan Kebudayaan Daerah Jantra Tradisi Bali Kabupaten
Badung tahun 2024 di lapangan Mangupraja Mandala, Puspem Badung,
Kamis (18/04/2024). Pekan Kebudayaan Jantra tersebut mengadakan
perlombaan matajog (enggrang) dan magala-gala diikuti siswa-siswi SMP se-
Badung. Pada acara tersebut juga dilakukan penyerahan SK Pengukuhan
Kepengurusan Komite Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional Indonesia
(KPOTI) Kabupaten Badung masa bakti 2024-2029 yang diketuai I Gusti
Agung Anom Gumanti. Jantra Tradisi Bali merupakan kegiatan apresiasi
budaya tradisi untuk penguatan dan pemajuan kearifan lokal, pengetahuan
tradisional, teknologi tradisional, pengobatan tradisional, permainan rakyat
dan olahraga tradisional. Dalam hal ini, Pemerintah Kabupaten Badung telah

menaruh perhatian yang besar terhadap permainan rakyat. Berdasarkan

216 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung


https://permainantradisionalbali.com/

Undang-Undang tentang Pemajuan Kebudayaan tahun 2017 pasal 5. Maka
Permainan Rakyat merupakan berbagai permainan yang didasarkan pada
nilai tertentu dan dilakukan kelompok masyarakat yang bertujuan untuk
menghibur diri. Berdasarkan observasi dan wawancara yang telah dilakukan
di Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal, permainan rakyat yang

teridentifikasi pernah diketahui ada di wilayah tersebut sebagai berikut.

4.9.1 Permainan Rakyat di Kecamatan Petang

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan oleh Sustiawati (2012) di
Kecamatan Petang, terdapat 2 jenis permainan rakyat di Desa Adat Sekar
Mukti, yaitu permainan rakyat poh-pohan (memetik mangga) dan permaian
bentuk bertanding (gim) yaitu macingklak dari Desa Sekar Mukti. Kata poh-
pohan berasal dari kata “poh” yang berarti mangga. Bermain poh-pohan
berarti bermain manga-manggaan. Permainan ini bercerita tentang
sekelompok anak-anak yang ingin memetik buah mangga, kemudian salah
satu bertanya, “Apakah manga sudah dipetik?” Mereka dengan sabar harus
menunggu, mulai saat menanam sampai berbuah ranum. Bentuk
permainannya berupa bercerita, bernyanyi, bermain dengan melalui tahapan
persiapan, pelaksanaan dan konsekuensi kalah menang sesuai kesepakatan
pemain (Sustiawati, 2012). Kemudian, permainan macingklak berupa
bermain batu yang kemudian dilempar dan ditahan dengan tangan, dan
jumlah batu yang tertahan tersebut menjadi nilai pemain yang
diakumulasikan sampai akhir permainan. Pemain yang mendapatkan nilai
tertinggi yang memenangkan permainan.

Pada era tahun 80-an hingga awal tahun 2000-an kedua permainan
tersebut sebenarnya sangat umum dimainkan anak-anak di Bali, terutama
yang masih mengenyam Sekolah Dasar. Seiring perkembangan teknologi,
kedua permainan tradisional ini telah jarang ditemukan dimainkan anak-
anak. Begitupun berdasarkan observasi dan wawancara di Kecamatan

Petang, permainan-permainan tersebut sudah tidak dimainkan lagi.

4.9.2 Permainan Rakyat di Kecamatan Abiansemal
Berdasarkan riset yang telah dilakukan oleh Sustiawati, permainan

rakyat yang mewakili Kecamatan Abiansemal terdapat di Desa Blahkiuh

217 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dengan jenis permainan mameong-meongan dan di Desa Bongkasa dengan
permainan mencar. Permainan mameong-meongan atau kucing-kucingan
menggambarkan seekor kucing mengejar tikus. Kalau kucing berhasil
menangkap tikus, maka tikus boleh dimangsa. Namun si tikus hewan yang
kecil sulit pula tertangkap, karena tikus mempunyai banyak sarang, tempat
bersembunyi yang dibuatkan oleh teman-temannya.

Permainan mencar berarti menangkap ikan dengan jala. Pencar adalah
jala ikan berbentuk kerucut, dibuat dari benang yang dirajut. Kalau dilepas
dalam air bentuknya menjadi seperti lingkaran dan dapat mengurung ikan-
ikan yang bergerombol. Ikan-ikan yang bergerombol selalu berusaha
menghindar dari sergapan pencar yang dilepas oleh nelayan. Kadang-kadang
juga menerobos menembus jala, jikalau tahu dirinya sudah masuk
perangkap gerak-gerik ikan yang berusaha menghindar dan menerobos
pencar itu amat menarik dimainkan dalam bentuk permainan (Sustiawati,
2012). Bentuk permaiannya berupa bercerita, bernyanyi, bermain dengan
melalui tahapan persiapan, pelaksanaan, dan konsekuensi kalah menang
sesuai kesepakatan pemain.

a. Permainan Rakyat di Desa Blahkiuh

Menurut Ir. I Gusti Agung Ketut Sudaratmaja selaku Bandesa Desa
Adat Blahkiuh, di wilayah Desa Blahkiuh terdapat permainan rakyat berupa
magala-galaan, maendut-endutan, dan masiat tipat. Menurutnya dahulu juga
pernah berkembang permainan rakyat seperti metajog, makering-keringan,
makasti, maayunan. Akan tetapi jejak permainan rakyat tersebut saat ini
sudah mulai hilang karena pengaruh teknologi dengan adanya handphone.
Menurut penuturannya, “Anak-anak masa kini lebih memilih mengisi
kegiatan bermain mereka dengan bermain gim online. Zaman sudah
berubah.” (wawancara 10 Mei 2024). Beliau berharap pemerintah lebih sering
mengadakan acara-acara perlombaan yang berkaitan dengan permainan-
permainan rakyat tersebut.

Hal senada juga dituturkan oleh I Made Sila Adnyana selaku Bandesa
Adat Pikah yang menuturkan bahwa dahulu terdapat beberapa jenis
permainan tradisional di wilayah Desa Blahkiuh seperti matajog dan

magala-galaan. Menurutnya, “Permainan tersebut kemungkinan masih ada

218 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tapi jarang dimainkan oleh generasi muda karena seiring perkembangan
zaman dimana sekarang anak-anak lebih memilih bermain game online.
Berbeda dengan zaman dahulu anak-anak masih bermain dengan permainan
tradisional dengan alat seadanya.” (Wawancara, 7 Juni 2024). Beliau
berharap agar pemerintah begitu pula memberikan satu ruang agar
permainan rakyat masih bisa tetap dipraktikkan.
b. Permainan Rakyat di Desa Mekar Bhuana

Di Desa Mekar Bhuana, tepatnya di Desa Adat Samu, menurut Gusti
Ngurah Wiratra selaku Bandesa Adat, permainan rakyat yang dahulu pernah
popular di desanya adalah matajog, megala-galaan, dan makering-keringan.
Beliau juga menegaskan, “Pada era globalisasi yang serba modern saat ini,
anak-anak di sekitar wilayah Desa Adat Samu lebih senang bermain game
online.” (wawancara, 10 Mei 2024). Beliau menyadari bahwa permainan
rakyat perlu dilestarikan mengingat dalam permainan rakyat tersebut
terkandung nilai pendidikan sosial dan budaya. Oleh karena itu, pada
kesempatan wawancara Wiratra berharap pemerintah lebih sering
mengadakan perlombaan-perlombaan terkait permainan rakyat tersebut.
c. Permainan Rakyat di Desa Jagapati

I Wayan Suardana selaku Bandesa Adat Jagapati menuturkan bahwa
permainan rakyat yang dulu pernah ada di Desa Jagapati seperti Megala-
gala, petak umpet, meganter, dan matajog. Namun, menurut penuturannya,
“Seiring perjalanan waktu seluruh permainan rakyat itu sangat jarang
dimainkan bahkan bisa dikatakan punah karena pengaruh zaman dan
teknologi yang semakin canggih.” (wawancara 15 Mei 2024). Beliau berharap
permainan rakyat perlu dilestarikan karena merupakan warisan dari leluhur.
Beliau menilai bahwa dibutuhkan usaha maksimal dari pemerintah daerah
dengan terus mengadakan lomba-lomba permainan rakyat tersebut. Oleh
karena itu, Suardana menyadari bahwa kebudayaan telah banyak berperan
dalam pembangunan daerah, sehingga menurutnya, “Banyak sekali peran
kebudayaan itu; dengan unsur budaya, agama, niscaya pembangunan yang
ada di desa bisa terbangun, contoh, karena ketahanan budaya kita yang
diwariskan secara turun-temurun, turis asing datang ke Bali, dan

pendapatan yang luar biasa karena kebudayaan, karena bukan semata

219 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



untuk berlibur akan tetapi turis asing itu juga ingin tahu adat-istiadat
budaya yang ada di Bali. Maka dari itu dengan kebudayaan niscaya
pembangunan bisa dilaksanakan.” Beliau juga berharap, dalam menjaga dan
mempertahankan kebudayaan tersebut dibutuhkan sumber daya yang besar,
sehingga menurutnya peran pemerintah harus ditingkatkan dalam
membantu dari segi pendanaan.
d. Permainan Rakyat di Desa Angantaka

Berdasarkan informasi yang diperoleh dari Ida Bagus Ngurah selaku
Bandesa Desa Adat Angantaka, di Desa Angantaka dahulu terdapat beberapa
permainan rakyat seperti matembing gandongan, gebug tingkih, masuntik,
mameong-meongan, dan magoak-goakan. Berdasarkan wawancara (20 Juni
2024) beliau menjelaskan aturan permainannya sesuai pengetahuan beliau,
sebagai berikut.

1. Matembing Gandongan adalah permainan yang dilakukan dengan cara
gandongan (‘satu pemain menggendong pemain lainnya’). Satu pemain
berperan sebagai kuda yang menggendong pemain lainnya yang menjadi
joki. Aturan permainannya adalah joki tidak boleh memegang leher kuda.
Kemudian joki harus mengenai target batu yang ada di depannya atau
seberangnya. Apabila berhasil mengenai target, maka posisi pemain akan
ditukar.

2. Gebug Tingkih adalah permainan yang menggunakan tingkih atau kemiri.
Permainan ini mengharuskan pemain mengadu kemiri miliknya dengan
kemiri lawan mainnya. Pemain yang menang adalah pemain yang berhasil
memecahkan kemiri atau tingkih lawan. Tingkih yang tidak pecah akan
terus diadu sampai bertemu dengan lawan yang kuat dan menjadi
pemenang keseluruhan rangkaian permainan.

3. Masuntik adalah permainan dengan menggunakan dua potongan kayu
sebagai tongkat yang berbeda ukuran, satunya panjang dan satunya lagi
lebih pendek. Pemain membuat lubang kecil di tanah kemudian tongkat
pendek diletakan di atas lubang dengan posisi melintang. Tongkat yang
panjang, dipakai untuk masuntik atau menyungkit tongkat agar

melambung dengan tinggi. Pemain yang menang atau mendapatkan poin

220 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



adalah yang berhasil menangkap tongkat yang disungkit ke atas
sebelumnya tersebut.

4. Mameong-meongan merupakan permainan yang harus dilakukan oleh
banyak orang. Konsepnya adalah seperti bermain kucing-kucingan.
Caranya adalah para pemain membentuk lingkaran besar yang
digunakan sebagai kandang. Kemudian, dua orang berperan sebagai
bikul (tikus’) dan meong (kucing’). Meong berada di luar lingkaran.
Sedangkan Bikul berada di dalam lingkaran. Tugas meong adalah
menangkap bikul yang ada di dalam. Tugas kandang adalah menghalangi
meong untuk masuk dan menangkap bikul. Maka dari itu, meong harus
mencari cara agar bisa menangkap bikul. Biasanya, anak-anak
memainkan permainan ini sembari menyanyikan lagu.

5. Magoak-goakan merupakan jenis permainan yang mengandaikan burung
gagak yang sedang memburu mangsanya. Magoak-goakan berasal dari
kata “goak” yang berarti burung gagak. Permainan ini umumnya
dimainkan oleh 7 orang atau lebih. Salah satu pemain akan berperan
sebagai goak atau burung gagak. Sementara sisanya akan berbaris dan
harus bisa melindungi anggota yang paling belakang. Pemain yang
berperan sebagai burung gagak memiliki tugas untuk menangkap pemain
yang ada di barisan paling akhir. Namun, ini tidaklah mudah karena goak
akan dihalang-halangi oleh para pemain lainnya pada barisan tersebut.
Pemain akan terus menjadi goak jika tidak berhasil menangkap pemain
paling belakang. Sementara, jika goak berhasil menangkap mangsa,

maka mangsa akan berganti menjadi goak.

221 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4.10. Pemetaan Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang dan
Abiansemal

Gambar 4.65 Pemetaan Olahraga Tradisional

Olahraga merupakan suatu aktivitas fisik dan psikis manusia yang
bermanfaat untuk menjaga dan merawat kesehatan. Melalui aktivitas
olahraga, manusia berupaya menjaga keseimbangan fisik dan mental. Secara
historis, aktivitas menjaga stamina, kesehatan fisik, dan mental melalui
kegiatan olahraga sudah dilakukan oleh para tetua dahulu. Hal ini
dibuktikan dengan adanya olahraga-olahraga tradisional yang merupakan
produk budaya di masa lampau. Artinya, olahraga merupakan wujud
kesadaran masyarakat akan pentingnya menjaga kesehatan secara holistik.

Olahraga di Indonesia merupakan salah satu wujud dari kekhasan
kebudayaan daerah, karena tiap-tiap daerah, suku, etnis, memiliki jenis
olahraganya sendiri sesuai dengan keadaan alam tempat mereka hidup.
Antara masyarakat pegunungan dan pesisir memiliki jenis olahraganya
sendiri. Sama seperti permainan tradisional, olahraga juga memiliki fungsi
edukasi, selain berfungsi menjaga kesehatan fisik dan mental.

Undang-Undang Nomor S Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan
memasukkan olahraga tradisional sebagai salah satu objek pemajuan
kebudayaan. Dalam Undang-Undang tersebut olahraga dimaknai sebagai
aktivitas fisik dan atau mental yang bertujuan menyehatkan diri,
peningkatan daya tahan tubuh, didasarkan pada nilai tertentu, dilakukan

oleh kelompok masyarakat secara terus-menerus dan diwariskan kepada

222 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



generasi berikutnya. Pada bagian ini, peneliti telah mengidentifikasi dan
memetakan beberapa jenis olahraga tradisional yang ada di dua Kecamatan

yakni Kecamatan Petang dan Abiansemal. Berikut penjelasannya.

4.10.1 Olahraga Tradisional di Kecamatan Petang

Belum ditemukan/teridentifikasi.

4.10.2 Olahraga Tradisional di Kecamatan Abiansemal
1. Desa Adat Blahkiuh
Di Desa Adat Blahkiuh, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal
terdapat beberapa olahraga tradisional yang pernah dilakukan oleh
masyarakat secara turun-temurun seperti megala-gala, kering-
keringan, matajog, dan kasti bola. Hanya saja, kini yang masih
bertahan dan dilakukan oleh anak-anak hanya kasti bola. Olahraga
kasti bola dilakukan saat event-event lomba. Artinya, olahraga
tradisional ini sudah hampir menghilang keberadaannya digantikan
permainan-permainan modern.
2. Desa Adat Samu
Desa Adat Samu, Desa Samu, Kecamatan Abiansemal dulunya
memiliki jenis olahraga tradisional yakni metajog. Menurut Bandesa
Adat Samu, Gusti Ngurah Wirata (60 tahun), waktu dirinya masih kecil
pernah belajar olahraga tradisional seperti tajog. Hanya saja kini
olahraga tradisional tersebut sudah punah dan tidak ada lagi yang
menggunakannya. Selain itu, belum ada upaya untuk merekonstruksi
kembali jenis olahraga yang menjadi trend di masa lalu.
3. Desa Adat Jagapati
Desa Adat Jagapati, Desa Jagapati, Kecamatan Abiansemal
dulunya memiliki jenis olahraga tradisional seperti metajog, petak
umpet, megala-gala. Jenis olahraga ini pernah menjadi trend di
kalangan generasi yang lahir tahun 1950-1960-an. Menurut Bandesa
AdatJagapati, | Wayan Suardana, olahraga tradisional seperti metajog,
megala-gala, petak umpet pernah dikenalnya sejak kecil. Kini olahraga
tersebut tidak lagi bisa ditemukan di Desa Adat Jagapati. Bisa

dikatakan jenis olahraga ini telah punah.

223 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



4. Desa Adat Pikah

Di Desa Adat Pikah, Desa Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal
pernah memiliki jenis olahraga tradisional seperti kasti dan macepetan.
Hanya saja dua jenis olahraga tradisional ini tidak bisa lagi ditemukan
di Desa Adat Pikah karena telah ditinggalkan generasinya. Bandesa
Adat Pikah, I Made Sila Adnyana menyampaikan, olahraga tradisional
di Pikah hanya dua jenis yakni kasti dan macepetan. Dirinya juga
pernah belajar olahraga kastiini. Hanya saja kini olahraga tradisional
sudah ditinggalkan oleh generasi sekarang digantikan oleh olahraga

jenis lain yang lebih modern.

224 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB V
PERAN PEMAJUAN KEBUDAYAAN SEBAGAI PILAR
PEMBANGUNAN DAERAH KABUPATEN BADUNG

5.1. Peran dalam Pembangunan Sumber Daya Manusia yang Berkarakter

Huntington dalam bukunya berjudul Culture Matters: How Values
Shape Human Progress (2000), menjelaskan bahwa perkembangan negara-
negara Asia di segala lini kehidupan sangat dipengaruhi oleh faktor budaya.
Nilai-nilai yang membentuk masyarakat memiliki peranan yang besar dalam
menentukan arah kehidupan dan kemajuan masyarakat tersebut.
Kebudayaan dalam konteks tersebut tidak hanya diartikan sebagai produk
materiil dalam arti kebudayaan objektif, melainkan nilai-nilai, ide, gagasan,
pandangan hidup, ideologi atau semua ekspresi dari kebudayaan subyektif.
Oleh sebab itu, tidak berlebihan jika kebudayaan diposisikan sebagai
pendorong dan pemberdaya bagi pembangunan berkelanjutan suatu negara.

Sebagaimana dipahami, kebudayaan memiliki peran dan fungsi
sebagai pendorong (driver) pembangunan yang berkelanjutan. Kebudayaan
menyediakan fasilitas mental dan wawasan holistik yang diperlukan sebagai
penuntun dalam upaya meningkatkan pertumbuhan sumber daya manusia,
kehidupan sosial dan ekonomi yang berkelanjutan. Kebudayaan juga
dipandang sebagai pemberdaya (enabler) bagi pembangunan yang
berkelanjutan, karena kebudayaan menyediakan perspektif, cara pandang,
bahkan paradigma yang mengedepankan nilai-nilai keselarasan, harmoni,
keseimbangan, baik itu antara manusia dengan pencipta, manusia dengan
manusia dan manusia dengan alam. Prinsip-prinsip harmoni yang hidup di
dalam kebudayaan subyektif dan objektif masyarakat dapat menjadi pijakan
atau pondasi dalam mewujudkan tata kelola sumber daya manusia,
termasuk sumber daya alam dengan semangat menjaga keseimbangan
tersebut. Prinsip harmoni ini dapat menjadi solusi atas berbagai macam

upaya eksploitasi dan menguras sumber daya alam yang tidak

225 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



memperhitungkan dampaknya pada kehidupan masyarakat dalam jangka
panjang.

Selain itu, kebudayaan juga merupakan bagian penting dalam
memahami masyarakat dan menganalisis perbedaan potensi di antara
mereka, dan menjelaskan perkembangan kehidupan sosial, politik bahkan
ekonomi masyarakat. Pembangunan tanpa memperhatikan aspek-aspek
kebudayaan dan nilai-nilai yang membentuk kehidupan masyarakat, hanya
akan menimbulkan culture shock/kejutan budaya, dan menyebabkan mereka
mengalami keterasingan/alienasi dalam proses pembangunan.
Konsekuensinya, pembangunan yang dilakukan tidak akan mengalami
keberlanjutan dan masyarakat tidak merasa berdaya akan pembangunan
tersebut. Di sinilah pentingnya kesadaran bahwa budaya memiliki andil yang
besar dalam pembangunan. Kebudayaan juga memiliki peranan dalam
membangun mentalitas, karakter, penghalusan budi, dan kualitas sumber
daya manusia, baik secara kognitif, afektif maupun psikomotorik. Budaya
bahkan dianggap memiliki andil dalam mewujudkan pendidikan karakter,
hal ini didasari atas pandangan bahwa masyarakat dibentuk oleh nilai-nilai
yang hidup dan berkembang di dalam masyarakat, yang diwarisi secara
turun-temurun, seperti adat istiadat, bahasa, tradisi, seni, dan lain
sebagainya. Kriteria manusia berkarakter yang dimaksud yakni cerdas
secara intelektual, emosional, dan spiritual, serta memiliki kesadaran akan
identitas, sehat secara fisik dan mental, memiliki kepekaan rasa.

Hasil Penyusunan Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di
Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung ini memiliki peran
penting sebagai pilar dalam membangun sumber daya manusia yang
berkarakter. Hasil identifikasi terhadap 10 objek pemajuan kebudayaan di
Kecamatan Petang dan Abiansemal menunjukkan bahwa di dua kecamatan
ini terdapat beragam tradisi lisan, manuskrip, adat istiadat, ritus,
pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, seni, bahasa, permainan
rakyat dan olahraga tradisional. Objek pemajuan kebudayaan dalam bentuk
tradisi lisan dan manuskrip yang ditemukan di rumah-rumah warga dan di
pura menunjukkan tingginya tingkat literasi generasi pada zaman dahulu

terhadap nilai-nilai luhur yang tertuang dalam tradisi lisan dan manuskrip

226 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tersebut. Tradisi lisan dan manuskrip dapat digunakan sebagai sumber
acuan yang menuntun masyarakat dalam menghadapi berbagai persoalan
kehidupan, baik dari sisi sosial, ekonomi, kehidupan pertanian, ekologi, dan
kehidupan keagamaan. Dalam manuskrip berbentuk lontar misalnya,
tertuang rangkaian ritus peralihan yang bertujuan untuk membangun
karakter generasi yang sehat secara fisik, mental dan spiritual. Bisa
dikatakan, objek pemajuan kebudayaan dalam bentuk tradisi lisan dan
manuskrip memiliki peran dalam membangun kecerdasan kognitif
masyarakat dan membangun kesadaran masyarakat akan identitas dirinya.

Selain itu, objek pemajuan kebudayaan yang lain seperti adat-istiadat,
ritus, dan seni memiliki peranan dalam membangun karakter, mentalitas,
penghalusan budi, emosional, etika, dan sistem keyakinan masyarakat.
Adat-istiadat yang dimiliki oleh masyarakat di Kecamatan Petang dan
Abiansemal membangun kesadaran etis perihal mana yang pantas dan tidak
pantas dilakukan. Adat juga memiliki fungsi mengintegrasikan masyarakat
dalam satu kesatuan norma, moralitas dan tujuan sosial yakni sukerta tata
parahyangan, pawongan dan palemahan. Sementara itu, ritus memiliki
peran meningkatkan kualitas sradha atau keyakinan masyarakat terhadap
Sang Maha Pencipta. Berbagai ritus yang dilakukan masyarakat khususnya
di Kecamatan Petang dan Abiansemal memiliki tujuan untuk memuja Tuhan,
para Dewa, dan Leluhur, menjaga keseimbangan kosmos, dan menyuburkan
lahan pertanian.

Objek pemajuan yang lain seperti seni merupakan pintu masuk bagi
berbagai ungkapan perasaan manusia sehingga apabila kita masuk di
dalamnya akan merasakan kekayaan alam perasaan manusia. Ini adalah
modal penting bagi upaya pembangunan karakter generasi. Seni juga
memiliki fungsi membangun karakter masyarakat, berbagai ekspresi seni
baik itu seni sakral, wali, bebali atau balih-balihan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal berperan menghaluskan budi, menumbuhkan rasa estetik
generasi muda dan menjadi ruang bagi keragaman ekspresi kreatif.

Begitu juga dengan pengetahuan tradisional, teknologi tradisional,
permainan rakyat menumbuhkan sekaligus menunjukkan sebuah budaya

kreatif di masyarakat yang diwarisi secara turun-temurun. Temuan objek

227 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pemajuan kebudayaan dalam bentuk pengetahuan tradisional dan teknologi
tradisional seperti kerajinan tenun, pembuatan palinggih, kerajinan bambu,
kerajinan tedung, seni ukir, arsitektur tradisional, termasuk kuliner
tradisional dan sebagainya menunjukkan bahwa masyarakat di Kecamatan
Petang dan Abiansemal merupakan homo creator—orang-orang yang tumbuh
dalam budaya kreatif masyarakat. Budaya kreatif ini telah terbangun secara
alamiah di tengah-tengah masyarakat dan menjadi pendorong sekaligus
pemberdaya dalam pembangunan berkelanjutan di desa. Pada titik ini, bisa
dijelaskan bahwa objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal Kabupaten Badung bisa berperan sebagai pilar dalam
pembangunan sumber daya manusia yang berkarakter nantinya. Manusia
yang berkarakter adalah orang yang memegang ©prinsip dan
mempertahankannya dalam berbagai situasi. Manusia berkarakter tidak
hanya cerdas secara kognitif, namun juga memiliki perilaku yang baik (etika
dan moralitas) sesuai norma dan aturan, dan menumbuhkan budaya kreatif
di tengah-tengah masyarakat. Selain itu, selalu berupaya membangun relasi
harmonis antara manusia dengan Tuhan, manusia dengan manusia dan

manusia dengan alam lingkungan (berwawasan ekologis).

5.2. Peran Dalam Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata Berbasis
Budaya
Secara umum, aktivitas ekonomi dapat terlaksana ketika tersedia

sumber daya yang dapat dikelola sedemikian rupa sehingga dapat memenuhi
kebutuhan individu, keluarga dan masyarakat. Sumber daya yang dikelola
secara maksimum sehingga menghasilkan nilai tambah seringkali disebut
sebagai produk pemenuhan kebutuhan yang kemudian menjadi landasan
aktivitas tukar-menukar kebutuhan, yang seringkali disebut pasar.
Sedangkan, akumulasi dari produk pemenuhan kebutuhan disebut sebagai
aset atau kekayaan. Ketika aset tersebut dialihkan fungsinya menjadi suatu
aktivitas pekerjaan dan usaha, atau dipandang sebagai komoditi dengan
orientasi nilai tambah dan untuk menciptakan pasar tadi, maka disebut
sebagai modal. Modal tersebut tentu harus diolah lagi terlebih dahulu
sehingga memiliki pertambahan nilai atau produk yang kemudian dapat

dipertukarkan.

228 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Cita-cita pendiri bangsa di bidang ekonomi juga telah serta-merta
tercermin dalam Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan
Kebudayaan. Tujuan ekonomi Indonesia menurut Mohammad Hatta
haruslah diarahkan untuk menciptakan satu masyarakat Indonesia yang adil
dan makmur yang memuat dan berisikan kebahagiaan, kesejahteraan,
perdamaian dan kemerdekaan (Hatta, 1979). Pandangan ini kemudian
diterjemahkan oleh Prof. Mubyarto, yang kemudian disebut Sistem Ekonomi
Pancasila yaitu sistem ekonomi yang dijiwai oleh ideologi Pancasila yaitu
sistem ekonomi yang merupakan wusaha bersama yang berasaskan
kekeluargaan dan kegotongroyongan” (Mubyarto, 1987). Mubyarto pun
memaparkan lebih lanjut mengenai pemaknaan Ekonomi Pancasila sebagai
roda perekonomian khas bangsa Indonesia: 1) Roda perekonomian
digerakkan oleh ekonomi, sosial dan moral; 2) Kehendak kuat dari seluruh
masyarakat ke arah keadaan kemerataan sosial sesuai asas-asas
kemanusiaan; 3) Prioritas kebijakan ekonomi adalah penciptaan
perekonomian nasional yang tangguh yang mencerminkan nasionalisme
menjiwai tiap kebijakan; 4) Koperasi merupakan soko guru perekonomian
dan merupakan bentuk yang paling konkret dari usaha bersama; 5)
Imbangan yang jelas dan tegas antara perencanaan di tingkat nasional
dengan desentralisasi dalam pelaksanaan kegiatan ekonomi.

Pandangan serta penjelasan di atas sejatinya telah termaktub dalam
Pasal 33 ayat (4) UUD 1945 yakni: Perekonomian nasional diselenggarakan
berdasar atas demokrasi ekonomi dengan prinsip kebersamaan, efisiensi
berkeadilan, berkelanjutan, berwawasan lingkungan, kemandirian, serta
dengan menjaga keseimbangan kemajuan dan kesatuan ekonomi nasional.
Dalam rangka menerjemahkan pandangan dan harapan tersebut, pemajuan
kebudayaan di tingkat daerah dapat menyentuh masyarakat hingga ke
pelosok-pelosok desa yang senantiasa menjadi visi dan misi yang seyogyanya
diemban terus-menerus dilakukan sehingga dapat dikatakan telah terjadi
gerakan pemerataan dalam rangka mewujudkan keadilan sosial. Artinya,
sesuai cita-cita Bung Hatta di atas, negara hadir untuk memajukan segala
potensi masyarakat, dalam hal ini kebudayaan, demi memperoleh peluang

tidak saja menjadi penciri suatu kelompok masyarakat, tetapi juga menjadi

229 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



sumber daya yang kemudian dipandang sebagai modal budaya yang dapat
diolah demi tujuan kesejahteraan bersama masyarakat.

Budaya telah sejak lama dipandang sebagai modal. Modal budaya
dapat didefinisikan sebagai aset yang mewujudkan, menyimpan, atau
memunculkan nilai budaya di samping nilai ekonomi yang mungkin
dimilikinya (Throsby, 1999). Walaupun budaya sering dianggap sebagai hasil
dari kekayaan dan kekuasaan politik, namun perkembangan ekonomi terkini
justru mengarah kepada pandangan bidang ekonomi budaya yang menyoroti
kemungkinan pembalikan hubungan kausalitas tersebut yaitu budaya
adalah salah satu mesin penggerak pembangunan ekonomi (Bucci & Segre,
2009). Produksi budaya menghasilkan, baik secara langsung maupun tidak
langsung, dampak ekonomi. Budaya berfungsi menghidupkan dan
meningkatkan kualitas hidup, yang merupakan elemen yang semakin
penting dalam rangka peningkatan daya saing dan daya tarik suatu daerah,
jika dipahami dari sudut pandang modal yang berpotensi membangun
ekonomi, terutama bagi wisatawan dan penduduk, dan menopang
perkembangan pasar tenaga kerja, karena industri budaya biasanya bersifat
padat karya.

Budaya dapat berkontribusi terhadap pembangunan ekonomi yang
lebih seimbang dan berkelanjutan; budaya memberikan kesempatan untuk
pengembangan diri dan interaksi sosial di antara kelompok-kelompok
masyarakat lokal, dan memberikan kesempatan kepada setiap individu
untuk memulai usaha mereka sendiri atau untuk mengejar ketertinggalan
secara sosial (Bucci & Segre, 2009). Hal ini sejalan dengan Undang-Undang
Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan pada konsiderans
Menimbang huruf a., yaitu bahwa Negara memajukan Kebudayaan Nasional
Indonesia di tengah peradaban dunia dan menjadikan Kebudayaan sebagai
investasi untuk membangun masa depan dan peradaban bangsa demi
terwujudnya tujuan nasional sebagaimana diamanatkan oleh Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Konsepsi ini sejalan
pula dengan pandangan Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) yang

mengusulkan pandangan untuk melihat budaya sebagai pendorong dan

230 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pemberi peluang pembangunan berkelanjutan (United Nations dalam
Rayman-Buccus dan Radavoi, 2019).

Langkah untuk mewujudkan cita-cita pemajuan kebudayaan tersebut
adalah upaya pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan
kebudayaan yang dimiliki masing-masing kelompok masyarakat oleh
Pemerintah sesuai dengan pasal 1 ayat (3) Undang-Undang Nomor 5 Tahun
2017 tentang Pemajuan Kebudayaan. Perlindungan yang dimaksud telah
tertera pada pasal 1 ayat (4) Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan adalah inventarisasi, pengamanan, pemeliharaan,
penyelamatan dan publikasi. Dalam rangka itu, Pemerintah Provinsi Bali
juga telah menerbitkan Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 2020
tentang Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali. Langkah pemerintah ini
tentu berlandaskan pemahaman bahwa kebudayaan merupakan suatu
modal yang kemudian dapat dimajukan atau dikembangkan demi
kesejahteraan bersama masyarakat pelaku budaya itu sendiri. Kebudayaan
merupakan suatu modal yang menjadi komoditi unggulan dalam pariwisata
Bali berkelanjutan dan seperti diwacanakan oleh para Tetua Bali bahwa
kebudayaan sebagai komoditi yang “Payu, kéwala tileh!” (laku, tetapi tidak
habis’).

Hasil identifikasi awal terhadap 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di
Kecamatan Petang dan Abiansemal ini mendapati beragam fakta menarik.
Pertama, masyarakat sebenarnya telah memahami potensi kebudayaan di
daerahnya masing-masing, namun sepertinya informasi mengenai usaha
pemerintah dalam pemajuan kebudayaan melalui Undang-Undang Nomor 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan dan Peraturan Daerah Provinsi
Bali Nomor 4 Tahun 2020 tentang Penguatan dan Pemajuan Kebudayaan Bali
belum tersampaikan secara merata. Kedua, perangkat desa belum
sepenuhnya memahami dengan seksama upaya pemerintah pusat dan
daerah tersebut.

5.2.1 Peran Tradisi Lisan dan Manuskrip dalam Pembangunan Ekonomi

dan Pariwisata
Kecamatan Petang dikenal secara geografis terdapat di daerah

pegunungan yang indah dengan gunung atau bukit (pu/n/cak) dan ngarai

231 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



atau lembah terjal yang eksotis. Alam pegunungan tersebut juga terlihat
masih asri dan hijau karena pemukiman masyarakat tidak terlalu padat,
terlebih di area perkebunan suasana dan vegetasinya masih terjaga secara
alami. Keindahan alam pegunungan tersebut kemudian memunculkan
berbagai pura dengan nama Pucak atau Bukit, seperti Pucak Mangu, Pucak
Tedung, Pura Luhur Pucak Manik, Pura Pucak Sari, Pura Luhur Pucak
Pegametan, Pura Bukit Buung, Pura Beji Bukit Cepaka dan masih banyak
lagi. Tentu saja, keseluruhan lokasi pura tersebut sangat menarik untuk
dikunjungi, selain keeksotisan tempatnya. Pura-pura tersebut juga dapat
diduga memiliki tradisi lisannya masing-masing, sehingga dapat menambah
kesan religius pura dan tempat-tempat yang terdapat di Petang, seperti Pura
Pucak Sari, Pura Bukit Buung dan Pura Kancing Gumi.

Potensi tersebut telah serta-merta diketahui masyarakat lokal, juga
umat Hindu Bali pada umumnya. Umat Hindu di Bali sangat gemar dengan
kegiatan matirta yatra (‘perjalanan memohon tirta keselamatan’) ke seluruh
pelosok-pelosok Bali, termasuk ke pura-pura di Kecamatan Petang,
begitupun umat Hindu yang terdapat di luar Pulau Bali. Pura-pura yang
gemar dikunjungi seringkali berada di pegunungan dan perbukitan, selain
dapat menghirup udara segar dan menikmati pemandangan, kesan angker
yang menyelimuti suasana sekitar pura juga menjadi daya tarik tersendiri.
Keberadaan pura-pura Pucak dan Bukit tersebut masih terjaga keaslian dan
sudah memang sepatutnya dijaga kelestariannya karena memang telah
menjadi penciri dan memiliki daya tarik dari segi religius tersendiri. Dengan
kata lain, keberadaan pura-pura tersebut sangat menunjang keberadaan
pariwisata budaya, khususnya pariwisata religius.

Kecamatan Petang dengan bentangan wilayah yang berbukit dan juga
memiliki tempat-tempat yang mendatar dapat dikatakan menduduki posisi
tengah Pulau Bali. Hal tersebut dibuktikan dengan keberadaan Pura Kancing
Gumi yang dalam tradisi lisan kemudian ditulis sebagai Purana Hyangning
Alas yang pada tahun 2005 diterbitkan dalam bentuk cetak oleh Paramita,
sebagai pasaknya pulau Bali. Di sana terdapat sebuah Lingga yang dipahami
dan diyakini masyarakat setempat berdasarkan tradisi lisan sebagai pasak

tersebut. Kemudian tradisi lisan di Pura Gelang Agung yang dinamakan

232 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



demikian karena terdapat gelang gaib yang dapat berpindah-pindah tempat
sehingga dibuatkanlah Palinggih (candi) untuk men-stana-kannya.

Dapat dikatakan bahwa peran tradisi lisan yang terdapat di balik pura-
pura yang terdapat di Kecamatan Petang memperkuat keyakinan umat Hindu
terhadap keberadaan pura-pura dimaksud sehingga tertarik untuk
mengunjungi sekaligus sembahyang memohon keselamatan. Untuk itu
diperlukan penelitian yang lebih mendalam terhadap tradisi lisan di
Kecamatan Petang karena dapat diduga setiap tempat di Kecamatan Petang
memiliki tradisi lisannya masing-masing, termasuk mengenai penamaan-
penamaan suatu wilayah.

Selanjutnya, Kecamatan Abiansemal sampai sekarang masih
didominasi areal persawahan hijau yang luas dan aturan adat (awig-awig).
Di Kecamatan Abiansemal terdapat tradisi lisan yang sangat beragam, mulai
dari tradisi lisan mengenai penamaan suatu wilayah desa sampai keberadaan
suatu pura. Keberadaan tradisi lisan tersebut tentu saja memperkuat
keyakinan masyarakat setempat maupun luar sehingga dapat menambah
nilai keberadaan wilayah dan tempat suci. Berdasarkan observasi dan
wawancara di Kecamatan Abiansemal, telah teridentifikasi beberapa tradisi
lisan yang berkaitan dengan penamaan desa dan pura. Sebagai contoh, di
Bongkasa Pertiwi terdapat Pura Dalem Ikut Lutung, penamaannya
disesuaikan dengan cerita lisan yang berkembang di masyarakat bahwa
dahulu terdapat seekor monyet (lutung) putih yang ekornya terpotong di
sekitar pura tersebut. Tentu saja kisah lisan ini menambah kekhasan tempat
suci dimaksud.

Kemudian, tradisi lisan yang terdapat di Desa Jagapati menambah
kekhasan desa ini selain dikenal memiliki aturan adat yang kuat mengenai
alih fungsi lahan dan kehadiran pendatang yang bertempat tinggal di wilayah
desa tersebut. Dikatakan bahwa nama Jagapati berasal dari “Jaga
Kapatiang” (‘Akan segera dibunuh’) yang menggambarkan perselisihan dari
penguasa wilayah itu di zaman dulu antara ayah dan anaknya. Kisah
tersebut telah berhasil membangun kepercayaan diri masyarakat tentang
desanya sehingga dapat diduga menginspirasi mereka untuk membuat dan

melaksanakan peraturan yang ketat bagi penduduk pendatang dan

233 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pengembangan lahan. Kekhasan tersebut telah berhasil kemudian
membangun ekonomi kerakyatan karena masyarakat menolak keberadaan
mini market-mini market yang dibangun oleh pemodal dari luar. Dari situ
kemudian dapat dipahami bahwa kelestarian dan keasrian alam Desa
Jagapati dapat terjaga dan mengundang masyarakat luar untuk menikmati
pemandangan persawahan yang asri.

Keberadaan manuskrip berupa prasasti dan lontar yang mengandung
beragam kisah dan doktrin telah membangun kepercayaan diri bagi individu
atau masyarakat pemiliknya, maupun masyarakat sekitar lainnya.
Manuskrip-manuskrip di Bali senantiasa telah dipandang sebagai candi
pustaka yang sangat sakral. Doktrin Aja Wera (jangan sembarangan’) telah
senantiasa menyelimuti keberadaan manuskrip-manuskrip tersebut. Doktrin
tersebut sebenarnya tidak sekadar untuk membatasi seseorang untuk
membaca atau mempelajari isi lontar, tetapi memberikan pemahaman
kepada masyarakat bahwa isi lontar yang berupa pengetahuan-pengetahuan
para leluhur tidak boleh diumbar atau diceritakan sembarangan karena
mengandung kesucian yang tinggi. Selain itu juga, keberadaan manuskrip-
manuskrip seperti prasasti dan lontar tidak saja hanya menegaskan
keberadaan suatu wilayah, tetapi menandakan suatu perjalanan
intelektualitas di zaman dahulu di tempat tersebut.

Berdasarkan observasi, wawancara dan studi dokumen yang
dilaksanakan, di Kecamatan Petang dan Abiansemal terdapat beberapa
prasasti dan lontar yang masih terawat hingga sekarang. Di Kecamatan
Petang, khususnya di Pura Penataran Pangsan atau Pura Geni Jaya
tersimpan sebuah prasasti berbahan lempengan tembaga yang berasal dari
periode Bali Kuno yang diduga berasal dari abad ke-12 M. Di Kecamatan
Abiansemal, tepatnya di Pura Blambangan, Banjar Tengah, Desa Sibangkaja
juga terdapat prasasti Bali Kuno yang juga diduga berasal dari abad ke-12
M. Keberadaan kedua prasasti kemudian dapat dipahami menegaskan
keberadaan wilayah di kedua kecamatan tersebut. Selain itu, di Kecamatan
Petang dan Abiansemal juga terdapat lontar dan purana yang ratusan
jumlahnya yang tersimpan di pura-pura dan griya-griya (‘tempat tinggal para

pendeta Hindu’). Keberadaan manuskrip kemudian dapat menjadi daya tarik

234 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



tersendiri bagi peneliti-peneliti naskah kuno maupun penelitian berkaitan
dengan sastra, atau bagi wisatawan untuk melakukan perjalanan pariwisata
sastra.

5.2.2 Peran Adat Istiadat dan Ritus dalam Pembangunan Ekonomi dan

Pariwisata
Bali dikenal memiliki adat istiadat dan ritus unik di masing-masing

daerahnya. Begitupun di Kecamatan Petang dan Abiansemal terdapat
beragam adat-istiadat dan ritus yang unik yang ditemukan berdasarkan
observasi dan wawancara di lapangan. Hal ini tentu saja sangat menarik bagi
wisatawan yang kebetulan melewati kawasan atau sedang berkunjung ke
desa-desa yang kebetulan sedang melakukan kegiatan dengan adat-istiadat
dan ritus khas mereka. Sebagai contoh, adat-istiadat yang dijalankan di
Kecamatan Petang, tepatnya di Desa Adat Jempanang, Desa Belok Sidan
masih menerapkan sistem pemerintahan kuno yang terdiri dari Kubayan, Jro
Bahu, Singgukan, Krama, dan Pider yang mirip dengan sistem adat Bali Kuno
yang terdapat di desa-desa Bali Aga seperti di kawasan Kintamani, Bangli.
Bagitupun di Kecamatan Abiansemal, adat istiadat seperti di Desa Adat
Jagapati yang melarang semua toko modern berjejaring dan beroperasi di
wilayah desa adatnya, karena dianggap berdampak pada ruang ekonomi
masyarakat. Melalui awig-awig dan perarem desa adat, Desa Adat Jagapati
juga melarang pembangunan kafe, bar, dan sejenisnya di wilayah desa
karena dianggap bisa merusak mental masyarakat dan mengganggu
keamanan desa. Selain itu, untuk menjaga sukerta tata pawongan, Desa Adat
Jagapati memiliki adat-istiadat berupa aturan yang mewajibkan seseorang
yang membeli tanah di Desa Adat Jagapati untuk ikut serta mebanjar adat
seperti krama adat mipil. Artinya, melalui adat istiadatnya, seperti di Desa
Adat Jagapati di atas mencerminkan penerapan ekonomi kerakyatan bagi
masyarakat setempat.

Begitu juga dengan ritus, seperti di Desa Adat Bon, Desa Belok Sidan,
Kecamatan Petang terdapat ritus Manusa Yadnya yang berhubungan dengan
pergantian kepemimpinan di desa adat yang disebut Bakti Pangelad. Ritus
ini dilakukan setiap pergantian pemimpin di Desa Adat Bon, seperti

Pamangku, Bandesa Adat, Kelian dan yang lainnya. Para pemimpin Desa

235 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



atau Bandesa Adat yang telah usai menjabat memiliki kewajiban
menghaturkan seekor babi dengan berat minimal 1 ton di Bale Agung,
rempah-rempah di Pura Puseh, Pura Dalem, Pura Melanting, dan di Balai
Banjar. Di Kecamatan Abiansemal, tepatnya di Desa Adat Blahkiuh, Desa
Blahkiuh, Kecamatan Abiansemal, tepatnya di Banjar Tengah Blahkiuh,
terdapat ritus dalam kategori Dewa Yadnya yang dilaksanakan di Pura
Kahyangan Jagat Luhur Giri Kusuma. Ritus ini tergolong unik karena
melibatkan pementasan seni kolosal bernuansa magis dan religius yang
mengangkat judul “Geger Singasari”. Pagelaran seni kolosal dalam
pelaksanaan ritual Dewa Yadnya di Desa Adat Blahkiuh, melibatkan seluruh
komponen masyarakat Blahkiuh. Pada saat itu, semua Tapakan Barong dan
Rangda termasuk Tapakan Barong Landung dari masing-masing Pura Dalem
di Desa Adat Blahkiuh tedun masolah dan napak pertiwi. Pagelaran seni
bertajuk Geger Singasari ini digelar bertepatan dengan purnama kapat.
Keberadaan adat-istiadat dan ritus tentu saja sangat menunjang
ekonomi masyarakat setempat. Adat-istiadat yang kuat memungkinkan
masyarakat memberlakukan aturan adat yang ketat sehingga dapat tetap
menjaga dan melestarikan segala keunikan desa yang membedakannya dari
desa-desa lainnya. Begitu juga dengan keberadaan ritus-ritus berupa
pelaksanaan Panca Yadnya yang masih terpelihara memungkinkan roda
ekonomi lokal dapat berputar di desa tersebut antar warga desa. Keberadaan
adat istiadat dan ritus juga yang unik tentu saja memberi kesan tersendiri
bagi wisatawan yang kebetulan beruntung dapat menyaksikan atau
berpartisipasi secara langsung. Kekhasan tersebut juga menunjang promosi
pariwisata pedesaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal.
5.2.3 Peran Pengetahuan dan Teknologi Tradisional dalam Pembangunan

Ekonomi dan Pariwisata
Pengetahuan dan Teknologi Tradisional menganjurkan hubungan yang

saling menghormati dan timbal balik dengan sumber daya alam, termasuk
habitat dan tanaman serta hewan yang berinteraksi dengan manusia.
Keduanya merupakan Objek Pemajuan Kebudayaan yang paling berdampak
langsung terhadap pembangunan ekonomi masyarakat lokal. Pemertahanan

pengetahuan dan teknologi tradisional juga sangat tergantung dari seberapa

236 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



besar peluang dan keberlanjutan dampak ekonomi yang dihasilkan, karena
keduanya sangat rentan tergantikan oleh pengetahuan dan teknologi yang
lebih modern, berorientasi industrialisasi dan bersifat kapitalistik. Kesadaran
masyarakat di Kecamatan Petang dan Abiansemal mengenai hal tersebut juga
teridentifikasi berdasarkan observasi dan wawancara di lapangan, banyak di
antara anggota masyarakat desa di Kecamatan Petang dan Abiansemal telah
serta merta merasakan manfaat ekonomi karena masih mempertahankan
pengetahuan dan teknologi yang mereka warisi secara turun-temurun.
Dengan pengetahuan dan teknologi tradisional yang mereka miliki, kekhasan
dari suatu produk yang dihasilkan senantiasa terjaga dengan baik. Hal
tersebut dapat dipandang sebagai modal budaya karena memiliki nilai tawar
produk yang khas dari daerah tersebut yang tidak terdapat di daerah lain.
Walaupun telah jarang ditemukan, pengetahuan dan teknologi
tradisional masih eksis di tengah-tengah kehidupan masyarakat lokal di
Kecamatan Petang dan Abiansemal. Di Kecamatan Petang telah
teridentifikasi beberapa pengetahuan tradisional, di antaranya pengetahuan
penenunan kain endek, pengetahuan pembuatan bale bengong, dan
pengobatan tradisional pemijatan segala jenis penyakit. Sedangkan di
Kecamatan Abiansemal teridentifikasi di antaranya pengobatan tradisional,
arsitektur, pawacakan oton, nyurat lontar, pembuatan patung, gamelan,
tedung, wumbul-umbul, dan pembuatan minuman tuak. Seluruh
pengetahuan tradisional tersebut telah serta merta dirasakan dampak
ekonominya secara langsung, terutama bagi para penekun dan pelaku usaha
di bidang tersebut. Dampak pariwisata yang timbul dari kegiatan-kegiatan
kreatif tersebut juga telah dirasakan karena memiliki produk yang dihasilkan
banyak dicari para wisatawan. Seperti halnya di daerah-daerah lain di
Kabupaten Badung, dan di Bali pada umumnya, masyarakat pedesaan telah
memiliki kesadaran pariwisata. Seluruh kegiatan tersebut memiliki potensi
mengundang para wisatawan untuk melihat secara langsung sekaligus
merasakan dan membeli produk-produk yang dihasilkan. Seperti contoh
pada pawacakan dan mabayuh oton, menurut Ida Pedanda Gde Purwa Dwija
Singharsa bahwa sudah banyak wisatawan yang datang untuk “mawacak”

dan “mabayuh” ke Griyanya. Berdasarkan penuturan beliau juga, para

237 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pramuwisata (tour guide) sudah juga mempromosikan pengetahuan
tradisional ini sebagai bagian dari paket perjalanan wisata. Begitu halnya
dengan pengetahuan tradisional lainnya, seperti produk patung JAS, kain
tenun endek, dan sebagainya telah menjadi incaran para wisatawan domestik
dan mancanegara yang berkunjung atau yang kebetulan melewati kawasan
desa di Kecamatan Petang dan Abiansemal.

Berdasarkan hasil temuan di lapangan, sejumlah teknologi tradisional
juga beberapa masih dipertahankan karena masih relevan dipergunakan di
masa kini. Yang menjadi kebanggaan di antara teknologi tradisional yang
masih bertahan, tentu saja adalah sistem irigasi subak. Dapat dikatakan,
semasih terdapat sawah di Bali, khususnya di Kecamatan Petang dan
Abiansemal, sistem subak masih serta-merta tetap dipertahankan. Selain
subak, teknologi pengolahan sawah tradisional tentu sudah tergerus, karena
dipandang sudah tidak efisien dan efektif lagi, apalagi pertanian telah
mengalami industrialisasi. Sekali lagi, kata kunci kebertahanan teknologi
tradisional adalah aspek efisiensi dan efektivitasnya, begitupun penggunaan
alat-alat tradisional seperti tengala, tulup, semat, keroncongan dan
sebagainya telah digantikan oleh alat-alat moderen, walaupun terlihat masih
digunakan sewaktu-waktu saja. Efektifitas dan efisiensi teknologi tradisional
tersebut juga sangat bergantung pada peluang ekonomi yang dihadirkan.
Begitu halnya dampak pariwisata yang didatangkan yang tentu juga
seharusnya menghadirkan peluang ekonomi bagi masyarakat pelakunya,
yang tidak hanya sebagai objek atau atraksi pariwisata belaka.
5.2.4 Peran Seni dan Bahasa terhadap Pembangunan Ekonomi dan

Pariwisata
Dari seluruh kebudayaan Bali, yang paling terkenal adalah

keseniannya. Di antara kesenian-kesenian tersebut, yang paling terkenal,
tentu saja adalah seni tari, karawitan, dan seni rupa. Selain itu, yang tidak
kalah juga menawan dan terkenal adalah seni drama klasik, sendratari, arja,
bondres, mabebasan, pedalangan dan sebagainya, yang senantiasa
menggunakan bahasa Bali dan Jawa Kuno di dalam pementasannya. Hal
tersebut berarti seni dan bahasa senantiasa beriringan dengan aktivitas

kesenian dan kebudayaan Bali. Demikian pula dalam pandangan yang lebih

238 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



luas dapat dipahami bahwa kebudayaan Bali terekam dalam bahasa yang
dipakai masyarakatnya. Jika Bahasa Bali sudah tidak dipergunakan lagi
dalam percakapan sehari-hari maupun pada ranah kesenian berarti
kebudayaan Bali telah punah.

Peran seni dan bahasa terhadap pembangunan ekonomi dan
pariwisata juga sangat dirasakan oleh masyarakat di Kecamatan Petang dan
Abiansemal. Masyarakat di kedua kecamatan senantiasa menggunakan
Bahasa Bali sebagai alat komunikasi sehari-hari. Hal ini juga memungkinkan
masyarakat saling mengetahui sesama warga masyarakat di sekitarnya
melalui logat bahasanya, dan mengundang komunikasi lebih lanjut secara
akrab. Penggunaan bahasa Bali ragam halus juga menjadi alat komunikasi
dalam pertemuan-pertemuan adat, upacara, maupun jika bertemu orang dari
luar desa dan ketika berbicara dengan mereka yang memiliki status sosial
lebih tinggi, seperti orang suci, pendeta, dan sebagainya.

Begitu halnya, setiap pementasan kesenian seperti arja, calonarang,
dan sebagainya, dimana juga terdapat peran bahasa di dalamnya, selalu
dipadati pengunjung, terutama masyarakat lokal dari desa dan sekitarnya.
Pengunjung yang datang tidak saja menikmati pementasan, tetapi juga
menikmati berbagai kudapan, makanan dan minuman yang disediakan atau
dijajakan oleh penjual di sekitar area pementasan. Seperti halnya di Desa
Carangsari yang terkenal dengan Tari Topeng Tugek, tidak saja terkenal di
desa tersebut, seni ini juga sangat terkenal bagi kalangan seniman dan
masyarakat Bali. Begitu pula halnya kesenian yang lain, para seniman telah
mengetahui dan memahami dampak ekonomi yang dihasilkan, semua pihak
yang terlibat memperoleh manfaat secara ekonomis dari kreativitas yang
mereka lakoni secara turun-temurun baik secara individu maupun
kelompok.

5.2.5 Peran Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional terhadap

Pembangunan Ekonomi dan Pariwisata
Menengok ke masa lalu, di Bali terdapat banyak sekali jenis permainan

rakyat sekaligus olahraga tradisional yang khas dari masing-masing wilayah
pedesaan. Kreativitas dalam bidang ini tentu sangat didukung oleh

lingkungan yang masih alami dan masyarakat masih memiliki pola

239 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kehidupan yang seragam seperti pertanian, perkebunan, perikanan, dan
sebagainya. Hal tersebut memungkinkan masyarakat saling berkomunikasi
secara intens dan hidup berkelompok sesuai profesi. Situasinya sangat
berbeda dengan masa kini, karena masyarakat memailiki pola berkehidupan
yang saling berbeda satu sama lain, mulai dari pekerjaan sampai perbedaan
hari libur, akibat industrialisasi dan pariwisata Bali. Ditambah lagi dengan
media sosial yang telah sedemikian dalam mempengaruhi pola kehidupan,
termasuk pola interaksi masyarakat. Tidak terhindarkan, perubahan
tersebut telah menggerus segala bentuk kegiatan yang dilakukan bersama,
termasuk permainan rakyat dan olahraga tradisional.

Berdasarkan identifikasi yang dilakukan, informasi yang diperoleh dari
informan selalu menunjuk suatu masa, yaitu “dahulu”. Informan senantiasa
menyatakan bahwa dahulu mereka sangat paham dan aktif melakukan
permainan-permainan rakyat yang terdapat di daerah mereka, seperti
magoak-goakan, gebug tingkih, mameong-meongan. Bagitu juga olahraga
tradisional, seperti matajog (main enggrang), magala-gala, termasuk pencak
silat yang sekarang mengkhusus terdapat di perguruan-perguruan pencak
silat. Semua permainan rakyat dan olahraga tradisional tersebut kemudian
serta-merta dapat disaksikan kembali biasanya jika pemerintah desa atau
yang lebih luas mengadakan acara khusus untuk itu atau biasanya pada
momen-momen perayaan hari kemerdekaan. Hal ini menunjukkan bahwa
peran pemerintah sangat dibutuhkan jika permainan rakyat dan olahraga
tradisional tersebut kembali digeluti dan menjadi warna dalam kehidupan

masyarakat Bali, khususnya di Kecamatan Petang dan Abiansemal.

5.3. Peran Dalam Pembangunan Ekosistem-Lingkungan

Terdapat kelindan yang erat antara lingkungan dengan kebudayaan.
Mula-mula kebudayaan sebagai produk cipta manusia, sangat bergantung
kepada lingkungan. Terutama lingkungan dalam artian ruang hidup manusia
dan ruang bersosialisasi (habitus). Hal ini terjadi karena manusia
membutuhkan lingkungan (ruang) untuk dapat tetap hidup. Keinginan
untuk tetap hidup itulah yang membuat manusia mengembangkan berbagai

macam hal yang berguna bagi dirinya, terutama untuk memperbesar peluang

240 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



hidup. Setelah melakukan trial and error dalam jangka waktu tertentu, ada
banyak hal-hal yang terseleksi dengan sendirinya. Penyeleksian inilah yang
bergantung kepada berbagai macam faktor, termasuk di dalamnya adalah
situasi alam di mana manusia itu hidup. Segala hal yang telah dikembangkan
oleh manusia untuk mendukung kehidupannya itu kemudian dilakukan
secara terus-menerus sehingga terkristalisasi menjadi produk-produk
budaya. Dengan kata lain, kebudayaan adalah hasil respons manusia
terhadap lingkungan di mana mereka hidup. Sehingga kini kita mendapati
berbagai macam kebudayaan yang berbeda-beda, yang telah eksis sejak
masa lampau, sampai dengan kebudayaan-kebudayaan paling muktahir.
Semua itu merupakan wujud atau bentuk respons manusia terhadap
lingkungan hidupnya.

Setelah kebudayaan terbentuk, manusia cenderung lebih mengenali
produk-produk kebudayaannya dibandingkan dengan lingkungannya. Hal
ini terjadi karena manusia lebih dekat dengan produk yang telah dibuatnya
daripada lingkungan hidupnya. Konsekuensi dari situasi itu adalah
berjaraknya manusia dengan lingkungan. Maka untuk memahami jarak yang
mereka ciptakan sendiri, manusia membutuhkan bantuan dari hal lain
untuk memahami lingkungan. Di dalam konteks Bali, agama adalah salah
satu hal yang digunakan manusia untuk memahami lingkungan hidup
mereka, terutama dalam bentuk ritus-ritus di Pura atau tempat-tempat
tertentu yang dianggap keramat. Selain untuk memahami, agama juga
sekaligus merupakan cara melindungi pengetahuan-pengetahuan tentang
ekologi termasuk lingkungan itu sendiri. Karena itulah, konsep-konsep
seperti Tri Hita Karana sangat melekat pada praktik agama di Bali. Setelah
melakukan survey di beberapa lokasi di Kecamatan Petang dan Abiansemal,
tim peneliti mendapati bahwa objek-objek pemajuan kebudayaan merupakan
salah satu instrumen yang dapat digunakan untuk memahami lingkungan
masyarakat di mana objek kebudayaan tersebut terjaga.

Salah satu objek kebudayaan yang sangat erat kaitannya dengan
pengenalan lingkungan masyarakat ialah tradisi lisan. Tradisi lisan yang
dimaksud di dalam penelitian ini adalah sejarah lisan, mitos, cerita rakyat

dan pantun. Tradisi-tradisi lisan tersebut dalam konteks ini akan ditelaah

241 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



peranannya dalam pembangunan ekosistem-lingkungan, terutama di dua
kecamatan yakni Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal. Berikut ini
adalah beberapa tradisi lisan dimaksud, yang menyimpan pesan dan
informasi yang relevan dengan upaya pembangunan ekosistem-lingkungan.

Di Banjar Buangga, terdapat satu tempat suci bernama Pura Gelang
Agung. Menurut penuturan I Made Cawi (63 tahun), Pura ini selesai dibangun
pada tahun 1975 M. Mulanya pada kisaran tahun 1970-an, lokasi Pura ini
masih berupa lahan kosong yang berada di tengah sawah. Di dalam lahan
kosong itu terdapat bongkahan batu, arca serta lingga yang tergeletak begitu
saja. Selain itu, di lahan tersebut juga tumbuh sebatang bunga kamboja.
Karena masyarakat merasa tidak enak melihat benda-benda itu terbengkalai,
maka mereka berinisiatif untuk memagari dan membuatkan asagan sebagai
tempat meletakkan saji-sajian. Lama-kelamaan, asagan tadi diubah menjadi
Pura. Saat pengubahan itulah, masyarakat mulai menemukan gelang-gelang
besar. Peristiwa ini dikonfirmasi oleh Jro Mangku I Made Terum. Nampaknya
penemuan gelang-gelang besar tadi yang mempengaruhi penamaan Pura
menjadi Pura Gelang Agung. Kata Agung memang berarti besar.

Secara arkeologi, di Pura Gelang Agung memang ditemukan beberapa
benda-benda bersejarah. Pada tahun 2013 Dinas Kebudayaan Kabupaten
Badung bekerja sama dengan Balai Arkeologi Bali melakukan inventarisasi
dan penelusuran di pura ini yang berhasil menemukan arca kuno dan
komponen bangunan. Arca-arca yang ditemukan di situs ini ialah arca
Wisnu, Ganesha dan Lingga. Sedangkan komponen bangunan yang
ditemukan ialah ambang pintu, saluran air dan kemuncak. Dari penemuan
itu, kemudian diambil langkah lanjutan berupa ekskavasi yang dilakukan
selama 6 tahun, yakni sejak tahun 2013 sampai dengan tahun 2019. Setelah
melakukan ekskavasi, maka ditemukanlah benda-benda lainnya seperti:
uang kepeng, pecahan gerabah kuno dan struktur bangunan yang terbuat
dari batu padas di dalam areal Pura. Struktur bangunan yang dimaksud

dapat dilihat seperti tampak dalam foto berikut ini:

242 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Gambar 5.1 Struktur Bangunan Pura Gelang Agung (Dokumen Tim
Penyusun, 2019)

Meskipun tim peneliti telah berhasil menemukan struktur bangunan
serta anak tangga dari bangunan ini, peneliti belum berhasil mengetahui
ukuran bangunan tersebut secara utuh. Nampak sekali terdapat kendala-
kendala yang dihadapi oleh tim peneliti saat melakukan ekskavasi.
Sayangnya, tim peneliti tidak menyatakan secara tegas apa saja kendala-
kendala yang mereka hadapi ketika melakukan ekskavasi. Namun
penelusuran lanjutan sangat penting dilakukan, tidak saja untuk
mendapatkan ukuran struktur ini secara utuh, tetapi juga untuk
pengembangan pengetahuan. Temuan-temuan seperti ini sangat berarti bagi
ilmu pengetahuan dan bahkan merupakan sumbangan pengetahuan yang
penting dari Kabupaten Badung terhadap sejarah kuno Indonesia secara
lebih luas. Terutama, mengingat tidak banyak struktur-struktur bangunan
berupa candi maupun prasada yang dapat dijadikan patron dalam
melakukan rekonstruksi bangunan, terutama di wilayah Bali. Bangunan
yang telah berhasil diekskavasi ini merupakan salah satu bangunan dari
serangkaian bangunan lainnya yang jauh lebih besar. Mengenai rangkaian
bangunan lainnya, kuat dugaan posisinya terletak secara melebar ke arah
Selatan dan Barat. Oleh karena itu, bukan tidak mungkin situs atau Pura
Gelang Agung pada mulanya merupakan satu kompleks percandian yang
besar.

Situs Pura Gelang Agung sendiri diperkirakan berasal dari abad ke-14-

15 Masehi berdasarkan kepada temuan-temuan arkeologis di situs tersebut.

243 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Seluruh temuan di situs Gelang Agung ini menandakan adanya masyarakat
religius yang memanfaatkan wilayah tersebut. Selain itu, temuan struktur
bangunan yang terbuat dari susunan batu padas menandakan adanya
pengetahuan arsitektur, kerjasama antar manusia, serta teknologi yang telah
berkembang pada masa lalu terutama pada abad ke-14-15 di wilayah
Getasan. Hal penting lainnya yang tidak dapat disisihkan adalah keberadaan
cerita lisan sebagai perekam informasi-informasi penting, salah satunya
tentu saja adalah cerita lisan yang disampaikan oleh I Made Cawi tersebut.

Lapisan lainnya dari sejarah Getasan bersumber dari cerita lisan yang
lain yakni berupa mitos mengenai I Gusti Ngurah Sampalan Sakti yang
bersaudara dengan I Gusti Ngurah Ubud. Mitos ini diinformasikan oleh I
Gede Darma (60 tahun) yang merupakan Bandesa Adat Getasan. Nuansa
cerita yang disampaikan oleh Gede Darma berlatarbelakang cerita babad.
Konon menurut cerita ini, kata Getasan berasal dari kata getah, terutama
getah dari buah pakel (mangga). Informasi-informasi mengenai Desa Getasan
sebagaimana telah ditunjukkan melalui dua informan di atas, dengan jelas
dapat memberikan petunjuk mengenai sejarah Desa Getasan. Terlebih lagi,
bila cerita-cerita lisan itu dapat dikonfirmasi dengan bentuan metode lain
seperti melalui bukti-bukti arkeologi maupun manuskrip.

Meski terkesan terlalu jauh dengan pembahasan kita tentang objek-
objek kebudayaan di Kabupaten Badung (Kecamatan Petang dan
Abiansemal), namun penting juga kita memahami bahwa lokasi yang kini
disebut sebagai Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal merupakan
wilayah tua yang sejarahnya dapat ditarik ke masa-masa paling kuno. Hal
ini terbukti dari berbagai tinggalan arkeologis yang terdapat di dua
Kecamatan tersebut, meskipun tersebar secara parsialis.

Tinggalan arkeologis yang dapat digunakan sebagai bukti adanya
kehidupan manusia kuno di masa lalu di wilayah Kecamatan Petang
misalkan, dapat kita telusuri dari temuan-temuan yang ada di Desa Getasan.
Berdasarkan informasi dari Sunarya (2015), bahwa Desa Getasan
merupakan wilayah kuno yang sejarahnya dapat ditelusuri sampai jaman
prasejarah. Buktinya adalah penemuan dua buah kapak perunggu di Pura
Puseh Beng dan satu buah fragmen sarkofagus di Pura Tegal Suci. Dua

244 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



temuan itu menunjukkan bahwa wilayah ini memang sudah dihuni oleh
manusia sejak masa megalitik dan perundagian. Selain di Pura Tegal Suci, di
wilayah Desa Getasan lainnya juga terdapat tinggalan sarkofagus. Wilayah
ini disebut sebagai Situs Susutan. Berikut ini adalah foto sarkofagus di Situs

Susutan:

Gambar 5.2 Situs Susutan (Dokumen Sutarya, 2015)

Seperti nampak pada foto di atas, sarkofagus ditemukan dalam
keadaan tertancap (tertanam) di sebuah tebing yang ada di tegalan kebun.
Namun Sutarya tidak memperjelas, tegalan kebun milik siapa. Temuan
sarkofagus ini menandakan bahwa masyarakat di wilayah penemuan ini
telah mengenal sistem rangking atau status sosial. Sarkofagus ini juga
sekaligus membuktikan bahwa masyarakat telah mengenal sistem
penguburan.

Temuan berupa kapak perunggu di Pura Puseh Beng juga
menunjukkan bukti adanya aktivitas manusia di wilayah Getasan pada masa
perundagian. Menurut keterangan Sutarya (2015), kapak perunggu di Pura
Puseh Beng dapat dikatagorikan ke dalam tipe bulan sabit. Kini kapak
perunggu ini digunakan sebagai alat upacara, disakralkan dan telah menjadi
pusaka (pajenengan). Sayangnya karena disakralkan, foto kapak perunggu di
Pura Puseh Beng ini belum dapat disajikan dalam penelitian ini. Kapak
perunggu itu kini disimpan di dalam sebuah gedong simpen, yang rupanya

seperti tampak pada gambar 5.3. berikut ini.

245 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



i Kabupaten
Badung,Bali,Indonesia

| Petang, Kabupaten Badung, Bali, Indonesia
I Lat -8.442951, Long 115.227065
07/18/2024 09:21 AM GMT+08.00
Note : Captured by GPS Map Camera

Gambar 5.3 Gedong Simpen Pura Puseh Beng (Dokumentasi Ade
Fernanda, 18 Juli 2024)

Selain tinggalan-tinggalan yang telah disebutkan di atas, tinggalan
lainnya di wilayah Desa Getasan yang dimasukkan ke dalam masa prasejarah
adalah tinggalan yang secara lokal disebut sebagai celak kontong dan lugeng
luwih yang ditemukan di Pura Rambut Siwi dan Pura Hyang Api.

Cerita lisan lainnya yang berhubungan dengan ‘sejarah’ wilayah di
Kecamatan Petang adalah mengenai Desa Sulangai. Informan yang ditemui
bernama Ida Bagus Nata Manuaba (64 tahun) yang merupakan Bandesa Adat
Sulangai menginformasikan bahwa telah terjadi pertukaran orang antara
Catur dengan Munsengan pada masa Ida Bagus Nyoman Gede menjadi patih.
Pertukaran itu merupakan salah satu hasil, akibat dari kesepakatan damai
antara Bangli dengan Badung. Selain pertukaran rakyat, kedua belah pihak
juga sepakat untuk melakukan perayaan di wilayah Lawak. Wilayah itu
dipilih karena berada di daerah perbatasan antara Bangli dengan Badung.
Wilayah Lawak sendiri merupakan sebuah daerah kuno, yang dibuktikan
dari tinggalan arkeologi yang terdapat di Pura Puseh. Hasil penelitian
sebelumnya menyebutkan bahwa di dalam Pura ini terdapat satu palinggih
bernama Gedong Arca. Dinamakan demikian karena memang gedong ini

berfungsi untuk menyimpan arca-arca. Arca-arca tersebut pada mulanya

246 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



ditemukan menyebar di sekitar Pura, kemudian dikumpulkan menjadi satu.
Tinggalan yang dimaksud di antaranya ialah lingga, komponen bangunan
dan fragmen arca Nandi. Tinggalan lingga di Pura Puseh, Desa Lawak dapat
dilihat pada gambar 5.4 berikut ini.

Gambar 5.4 Lingga Pura Puseh Lawak (Dokumen Tim Peneliti, 2019)

Selain lingga yang tersimpan di dalam Gedong Arca, di Pura Puseh juga
terdapat lingga lainnya. Lingga yang dimaksud ditempatkan di tempat
terbuka bersama dengan komponen bangunan. Berikut ini adalah foto lingga

dan komponen yang dimaksud.

e |

e = e
i T R

Gambar 5.5 Lingga dan Komponen Bangunan Pura Puseh Lawak
(Dokumen Tim Peneliti, 2019)

Berdasarkan kepada bukti-bukti arkeologi tersebut, jelaslah bahwa

daerah Lawak merupakan wilayah kuno. Namun periodisasinya belum dapat

247 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dipastikan karena belum dilakukan penelitian yang lebih mendalam.
Penelitian mendalam yang perlu dilakukan di wilayah ini adalah ekskavasi
sebagaimana telah dilakukan di Pura Gelang Agung. Berhubung di Pura
Puseh Lawak juga ditemukan komponen-komponen bangunan, tentu saja
ada kemungkinan bahwa di lokasi ini juga terdapat struktur bangunan yang
utuh.

Di wilayah yang lain, yakni di Desa Jempeng, terdapat cerita lisan
mengenai raja Mengwi yang nyineb wangsa pada tahun 1825. Menurut
keterangan I Ketut Jema (58 tahun), konon raja Mengwi yang nyineb wangsa
itulah yang membangun Desa Jempeng. Apakah pernyataan ini benar, dapat
ditelusuri melalui sebuah peta kuno wilayah kerajaan Mengwi sebagaimana
berhasil direkonstruksi oleh Nordholt (2006). Berikut ini adalah peta yang

dimaksud:

Sy =
sobueki ¢ =
O Tumbakbah | 4

st o =
v =

Rito Betw Ngevs

Gambar 5.6 Wilayah Desa Jempang (Dokumen Nordholt, 2006)

248 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Peta di atas tidak menunjukkan adanya desa bernama Jempeng. Ada
berbagai kemungkinan mengapa hal itu bisa terjadi. Kemungkinan pertama,
karena Desa Jempeng memang belum dibentuk pada tahun itu. Peta tersebut
memang dibuat untuk menggambarkan luas wilayah kekuasaan Mengwi
antara tahun 1700-1770, sehingga bila dibandingkan dengan informasi dari
Jema, maka pada tahun tersebut Desa Jempeng memang belum terbentuk.
Kemungkinan kedua, peta di atas dibuat hanya untuk menunjukkan
wilayah-wilayah yang besar. Terlepas dari kenyataan bahwa Desa Jempeng
tidak disebutkan di dalam peta di atas, pada tahun-tahun 1825 memang di
wilayah Mengwi tengah terjadi perselisihan yang berakar dari masa-masa
sebelumnya. Tidak jelas sebenarnya apakah yang dimaksud sebagai Raja
Mengwi berdasarkan keterangan Ketut Jema adalah memang raja di Mengwi
ataukah raja dari daerah-daerah satelit. Hal ini patut diperjelas lagi melalui
studi lanjutan, sebab kenyataannya pada tahun 1831 Mengwi telah memiliki
raja yang baru yakni Gusti Agung Ngurah Made Agung Putra atau yang
disingkat Agung Putra yang merupakan anak kedua dari Gusti Ngurah Made
yang kalah pada tahun 1823 (Nordholt, 2006).

Narasi-narasi tentang peperangan memang banyak mewarnai cerita
lisan yang terdapat di Petang dan Abiansemal. Contoh cerita lisan lainnya
yang juga melibatkan narasi perang adalah informasi yang diberikan oleh I
Gusti Agung Ketut Sudaratmaja (66 tahun), Bandesa Adat Blahkiuh.
Menurut informasi dari informan ini, wilayah Desa Blahkiuh pada mulanya
adalah suatu wilayah yang bernama Singasari. Konon nama itu masih
digunakan pada tahun 1617. Di tahun yang sama, raja pergi ke daerah
Payangan untuk membantu pamannya yang hendak berperang. Pada peta
yang telah ditunjukkan di atas, Blahkiuh dan Payangan memang sudah
disebutkan.

Nama daerah tertentu yang terdapat di wilayah Abiansemal pun
terbentuk dari narasi perang. Contohnya adalah nama Desa Jagapati yang
konon berasal dari kata Jaga dan Kapatiang. Informasi ini diberikan oleh I
Wayan Suardana (55 tahun). Menurut Suardana, Jaga Kapatiang itu

merujuk pada peristiwa peperangan yang urung terjadi antara I Gusti Ngurah

249 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Bun dengan I Gusti Ngurah Putu Bija Bun. Keduanya adalah ayah dan anak.
Maksud dari kata Jaga Kapatiang adalah ‘akan dibunuh’.

Narasi hampir sama, dapat kita temukan di wilayah Desa Adat Sedang.
Menurut penuturan I Gusti Ngurah Jaya Putra (52 tahun), desa ini pada
mulanya bernama Desa Bun. Hal itu dikaitkan dengan pemerintahan I Gusti
Ngurah Bun. I Gusti Ngurah Bun sempat berperang melawan Ida Cokorda
dari Mengwi, namun tidak dijelaskan Ida Cokorda siapa yang dimaksud. Lalu
bagaimana nama Bun bisa berubah menjadi Sedang juga tidak diceritakan
melalui narasi ini. Namun cerita yang menarik dari desa ini adalah mengenai
pancoran Nangga yang konon dapat menyembuhkan penyakit cacar.
Kerajaan Mengwi memang tercatat beberapa kali dilanda wabah cacar,
semisal pada tahun 1850, 1863, 1872-73, 1883 dan 1885. Bahkan selain
penyakit cacar, Mengwi beberapa kali juga tertimpa musibah kelaparan
akibat hama tikus, dan juga terserang penyakit kolera (Nordholt, 2006: 173-
174). Mengenai musibah-musibah ini, lebih jauh dicatat dan ditelusuri oleh
Peter Boomgaard (2003) melalui tulisannya yang berjudul Smalipox,
vaccination, and the Pax Neerlandica, Indonesia, 1550-1930. Dengan
demikian, narasi mengenai kemampuan menyembuhkan penyakit dari
pancoran Nangga tampaknya memang bermuatan sejarah. Inilah salah satu
manfaat dari cerita-cerita lisan yang berkembang di masyarakat, yakni
sebagai media merekam peristiwa-peristiwa sejarah.

Berdasarkan kepada tradisi lisan yang telah dikumpulkan dari dua
kecamatan, kecenderungan tradisi lisan yang hidup menarasikan tentang
peristiwa perang antara berbagai macam pihak yang berkonfrontasi. Narasi-
narasi tersebut dapat disikapi sebagai periode yang diingat secara umum oleh
masyarakat dan diteruskan secara oral. Cerita sejenis ini terus menerus
diwariskan.

Narasi perang bukanlah satu-satunya, karena terdapat mnarasi
mengenai suatu desa yang diambil dari lingkungan alam sekitar. Misalkan
Desa Adat Sigaran yang diambil dari cerita tentang batu yang retak. Lebih-
lebih di wilayah ini terdapat sumber mata air yang dipercaya dapat
digunakan sebagai obat pamelikan. Sumber mata air ini berada di dalam

hutan desa yang disebut Alas Pala. Cerita antara batu retak, Alas Pala,

250 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dengan adanya sumber mata air, membuktikan bahwa daerah ini memiliki
sistem perlindungan alam dengan cara tradisional. Terutama penjagaan
terhadap mata air dengan menjaga hutannya. Hal ini penting untuk
disebarkan sebagai metode tradisional untuk menjaga ekosistem lingkungan.
Wilayah lain yang menunjukkan kecenderungan mengadopsi keadaan
lingkungan ialah Desa Adat Tingas. Menurut I Ketut Astawa (54 tahun), desa
Tingas berasal dari kata tiing nges atau sekumpulan tumbuhan bambu yang
tumbuhnya rapat. Bukan hanya rapat, tapi bambu-bambu itu berkumpul
menjadi hutan. Namun ada seorang keturunan Gusti Ngurah dari Penatih
yang datang ke tempat itu dan membabat hutan bambu tadi. Tujuannya
memang untuk menjadikan tempat itu sebagai tempat tinggal. Cara sejenis
ini memang umum dilakukan di masa lampau, umumnya proses
pembabatan tersebut diistilahkan sebagai mabak atau mabad. Beberapa
peristiwa mabak memang dicatat di dalam beberapa sumber lontar maupun
prasasti Bali, namun tujuannya adalah untuk membuka lahan pertanian.
Lahan-lahan baru yang didapat karena proses mabak itu kemudian sering
disebut tanah babakan. Karena tanah itu digunakan untuk lahan pertanian,
kebanyakan disebut sebagai Subak Babakan. Di dalam konteks Tingas,
ternyata hutan bambu itu di-babak untuk lahan hunian, bukan pertanian.
Cerita-cerita lisan yang sejauh ini telah dapat didokumentasikan,
menyediakan informasi-informasi penting mengenai beberapa hal. Pertama,
tentu saja menyangkut kesejarahan suatu tempat atau desa yang ada di
kedua kecamatan. Meskipun informasi-informasi sejarah yang didapat
melalui cerita lisan memerlukan perhatian yang khusus, tetap saja aspek ini
penting diperhatikan dalam usaha mengetahui kemungkinan-kemungkinan
adanya relasi antar satu daerah dengan daerah lainnya. Demikian pula
narasi-narasi perang yang banyak diinformasikan merupakan sebuah
kenyataan sejarah yang harus diterima sebagai catatan hitam bagi
keberlangsungan kepemerintahan di wilayah Badung yang sekarang. Catatan
ini berguna untuk melihat bagaimana ekosistem sosial-politik bekerja pada
suatu masa. Pemetaan politik melalui jalan ini, juga tidak kalah pentingnya
karena cerita-cerita ini merupakan kekayaan kebudayaan yang diamini oleh

masyarakat.

251 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Kedua, dalam narasi-narasi yang melibatkan religi di dalamnya, seperti
kemukjizatan yang dimiliki suatu tempat, benda, maupun hal lainnya -
sebagaimana dinarasikan dalam beberapa cerita lisan di Badung -
merupakan modal awal untuk membentuk rekayasa pariwisata atau wisata
religi. Terutama di daerah-daerah yang memang memiliki potensi ekosistem-
lingkungan yang memadai. Sehingga cerita lisan ini, yang mulanya hidup di
tengah-tengah masyarakat sebagai kekayaan kebudayaan semata, dapat
memberikan daya gerak pada bidang-bidang lainnya seperti halnya ekonomi
kerakyatan. Dengan demikian, cerita lisan dapat menjelma menjadi
‘kekayaan’ yang diterjemahkan secara harfiah dan fisik.

Ketiga, cerita-cerita lisan yang masih diwariskan sampai saat ini di
tengah masyarakat Badung, merupakan kepingan-kepingan puzzle yang
tersebar secara sporadis. Kepingan-kepingan itu bila dikumpulkan,
kemudian dikaitkan satu sama lainnya, dapat membentuk rangkaian
peristiwa yang sambung-menyambung sehingga kita mendapatkan
gambaran peristiwa yang utuh. Lebih-lebih apabila dilakukan cross check
dengan sumber-sumber lainnya yang dapat diakses, misalkan sumber-
sumber tertulis seperti babad maupun catatan-catatan dari pemerintah
Belanda. Bila hal ini dapat dilakukan dengan seksama, peranan objek
kebudayaan berupa tradisi lisan, dapat memberikan sumbangan yang real
kepada ekosistem-lingkungan, baik ekosistem-lingkungan alam, maupun
sosial.

Objek kebudayaan yang berperan dalam pembangunan ekosistem
lingkungan di wilayah Kabupaten Badung ialah manuskrip. Manuskrip di
dalam penelitian ini dikatagorisasikan menjadi tiga klasifikasi yakni lontar,
prasasti dan purana. Penjelasan mengenai ketiganya, tidak akan diulang lagi
pada bagian ini, jadi silahkan melihat pada bagian deskripsi. Untuk melihat
bagaimana manuskrip berperan dalam pembangunan ekosistem-lingkungan,
amat penting untuk melihat bagaimana isian dari masing-masing klasifikasi
tersebut. Berikut ini akan disajikan penjelasan dari ketiganya, dimulai dari
prasasti, kemudian purana, dan yang terakhir adalah lontar.

Bila kita beranjak dari prasejarah ke periode klasik, kita juga dapat

menemukan beberapa tinggalan yang tersebar di wilayah Kabupaten Badung.

252 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Temuan-temuan yang dimaksud misalkan berupa arca maupun prasasti Bali
Kuno. Tim Penyusun (2019) telah memberikan keterangan, penjelasan, serta
bukti-bukti adanya peradaban kuno di Kabupaten Badung melalui sebuah
buku Mengenal Tinggalan Budaya Badung Tempo Dulu. Menurut informasi
buku tersebut, terdapat beberapa prasasti yang memuat mengenai aktifitas
masyarakat Badung pada masa lalu. Adapun prasasti-prasasti yang
dimaksud adalah Prasasti Batunya, Mayungan, Pangsan, Dalung, Sibang
Kaja, Lukluk dan Den Kayu. Berdasarkan penelusuran yang telah dilakukan,
di Kecamatan Petang dan Kecamatan Abiansemal memang terdapat prasasti
Bali Kuno yakni prasasti Pangsan (Kecamatan Petang) dan prasasti Sibang
Kaja (Kecamatan Abiansemal). Isian masing-masing prasasti adalah sebagai
berikut:

Pertama, prasasti Bali Kuno telah terkonfirmasi disimpan di Pura
Penataran Pangsan. Pura ini juga disebut Pura Geni Jaya. Nama Geni Jaya
segera mengingatkan kita kepada narasi yang berkembang di dunia teks,
khususnya babad. Namun penelusuran yang dilakukan belum menemukan
petunjuk apapun soal Pura ini. Sedangkan bila kita memperhatikan kata
Geni di dalam nama Pura itu, kita juga patut memperhatikan istilah lainnya
yakni kata Apiyang bermakna sepadan. Di dalam khazanah prasasti-prasasti
Bali Kuno, memang terdapat satu buah tempat suci yang disebut Hyang Api.
Kata Hyang merujuk kepada dua hal yakni Pura, atau entitas. Tempat suci
Hyang Api memang umumnya berada di tengah-tengah masyarakat
bersamaan dengan Hyang Tanda. Hyang Tanda adalah nama tempat suci
lainnya yang juga disebut-sebut di dalam prasasti Bali Kuno. Karena bukti-
bukti yang didapat sangat minim, maka ada baiknya Pura ini tetap
dipandang sebagai satu Pura khusus yang menyimpan prasasti Bali Kuno.
Berikut ini adalah palinggih di Pura Penataran Pangsan, di mana prasasti

disimpan.

253 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



& oPs Map camera

Kecamatan Petang, Bali, Indonesia
! JI.1.GST. NGR Rai No:15, Pangsan, Kec. Petang, Kabupaten Badung, Bali 80353,

- Lat -8.413122°
Long 115.221803°
Google 14/06/24 10:27 AM GMT +08:00

Gambar 5.7 (Dokumentasi Agung Sony, 14 Juni 2024)

Secara fisik, prasasti Bali Kuno yang terdapat di Pura Penataran
Pangsan berbahan tembaga. Untuk mendapatkan gambaran yang utuh,
maka informasi fisik prasasti sebagaimana dimuat di dalam deskripsi akan
disajikan ulang sebagai berikut. Suarbhawa (2017) mendeskripsikan bahwa
prasasti tembaga ini panjangnya 40,8 cm, lebar 9,5 cm, dan tebal 0,1 cm.
Sayang sekali prasasti dalam keadaan patah dan terpotong menjadi dua
bagian. Untuk lebih jelasnya pada gambar 5.8 dan 5.9 berikut ini merupakan

prasasti yang dimaksud.

Gambar 5.8 Lempeng 5 recto (Dokumen Suarbhawa, 2017)

254 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



: L
4 5 s

PR - o ot B
4 ‘)f T ed :vm.’)rw;rdrzh e
ﬁg%rmrgm o !

TNy
L'J 3 v

L
”“t d

.
- 0".’"’0{,‘5""-;.
v § .

Gambar 5.9 Lempeng 5 verso (Dokumen Suarbhawa, 2017)

Foto di atas menunjukkan keadaan prasasti yang memang patah di
bagian tengah. Tidak diketahui mengapa prasasti bisa patah seperti itu.
Setelah diperiksa, Suarbhawa memastikan bahwa lempeng tersebut
merupakan lempeng nomor 5. Artinya, ada lempeng-lempeng lainnya yang
belum ditemukan. Lempeng prasasti di Pura Penataran Pangsan ini ditulisi
pada kedua sisinya, atau dalam bahasa sederhana, ditulis bolak-balik. Di
dalam istilah epigrafi, sisi pertama disebut recto sedangkan sisi kedua
disebut verso. Ada juga yang menyebutnya sebagai sisi a (untuk bagian
depan) dan sisi b (untuk bagian belakang).

Foto yang disediakan oleh Suarbhawa, nampak sangat tidak jelas.
sehingga bentuk aksaranya tidak mungkin dilihat. Kenyataan ini sebenarnya
dapat diatasi dengan melakukan re-digitalisasi terhadap prasasti tersebut.
Namun perlu adanya dukungan dari pihak-pihak terkait menyangkut
persoalan ini, terutama persoalan ijin secara adat maupun dinas. Penyikapan
dengan cara ini akan memberikan pengaruh yang besar terhadap berbagai
pihak. Digitalisasi prasasti misalnya, dapat memberikan informasi yang
akurat mengenai satu tinggalan arkeologi yang termasuk ke dalam klasifikasi
tangible cultural heritage (warisan budaya benda). Melakukan digitalisasi
merupakan salah satu aspek yang bisa dikerjakan sesegera mungkin demi
mendukung program tersebut. Bagi masyarakat, kebijakan mengabadikan

warisan budaya mereka ke dalam bentuk digital akan memungkinkan

255 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



masyarakat menjalin ikatan batin secara kultural dengan benda-benda
budaya yang dimaksud. lkatan batin yang demikianlah yang dapat menjadi
dasar bagi masyarakat untuk turut berkontribusi aktif dalam menjaga
warisan kebudayaan mereka sendiri secara kolektif kolegial.

Kembali ke persoalan prasasti yang tersimpan di Pura Penataran
Pangsan, meskipun foto-foto yang disediakan oleh Suarbhawa sangat tidak
memuaskan, hasil bacaannya masih dapat dimanfaatkan. Hasil bacaan
Suarbhawa inilah yang dapat kita gunakan untuk melihat isi prasasti
tersebut. Berdasarkan hasil bacaan Suarbhawa, prasasti ini menggunakan
bahasa Jawa Kuno, yang telah digunakan di Bali sejak abad ke-10 (Sindhu
dan Darma, 2023). Bahasa Jawa Kuno yang digunakan dapat kita lihat
sebagaimana dikutip pada bagian berikut ini:

[...] hinganya, kulwan air langrun, hinganya lor bukitabwan air

suddha, insur air raban, samangkana rasanyanugraha paduka sri

maharaja, i paruman nungnung sapanjing thani [...] (Sr.1. Dalam

Suarbhawa, 2017: 7).

Kutipan di atas, secara sengaja tidak dikutip secara utuh dan tidak
membubuhkan tanda-tanda khusus sebagai penanda aksara maupun
bahasa karena terdapat beberapa simbol yang tidak konsisten digunakan
oleh Suarbhawa. Perbedaan simbol-simbol itu, semisal n dalam kata
hinganya hanya ditulis hinanya sehingga kata itu telah tereduksi. Demikian
pula simbol @ untuk menandakan suara panjang, ditulis a (Prancis: accent
circonflexe), yang dalam kasus bahasa Jawa Kuno penggunaannya sangat
berbeda. Oleh sebab itu, diputuskan penulisannya sebagaimana telah dapat
dilihat di atas. Sedangkan terjemahan dari kutipan tersebut, oleh
Suarbhawa (2017) adalah sebagai berikut.

“batas sebelah barat sampai di Air Langgruing, batas sebelah Utara

sampai di Bukit Tabwan, Air Suddha, kemudian turun sampai Air

Rabang, demikianlah isi anugrah paduka Sri Maharasa kepada

Paruman Nungnung se-wilayah desa’.

Persoalan lain muncul bila kita memperhatikan terjemahan yang
disediakan oleh Suarbhawa di atas. Terutama apabila diperhatikan yang

telah dicetak tebal sebagaimana ditunjukkan pada bagian alih aksara dan

256 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



terjemahan di atas. Di bagian alih aksara, Suarbhawa membacanya sebagai
Air Langrung, namun pada bagian terjemahan beliau menulisnya sebagai Air
Langgruing. Demikian juga frase bukitabwan air suddha sebagaimana
tertulis pada bagian alih aksara, diterjemahkan sebagai Bukit Tabwan
(penambahan huruf ). Di bagian yang sama juga terdapat penambahan
tanda ‘,” (koma) antara frase Bukit Tabwan dengan Air Suddha yang secara
tidak langsung menggambarkan seolah-olah di batas Utara terdiri dari dua
tempat yakni Bukit Tabwan dan Air Suddha. Informasi-informasi ini
menguatkan dugaan bahwa memang pembacaan kepada prasasti di Pura
Penataran Pangsan harus dilakukan ulang sebagai pengecekan terhadap
bacaan Suarbhawa. Pembacaan Suarbhawa sejauh ini masih dapat kita
gunakan untuk membayangkan suatu wilayah bernama Nungnung yang
batas-batasnya sudah dijelaskan tadi. Selain itu, Suarbhawa juga
menyatakan bahwa berdasarkan nama-nama pejabat yang termuat di dalam
prasasti Pangsan dan dibandingkan dengan prasasti Bulian B, diduga bahwa
prasasti Pangsan dikeluarkan oleh raja Bhatara Parameswara Sri Hyangning
Hyang Adi Dewa Lancana. Prasasti Bulian B yang digunakan sebagai
pembanding itu, berangka tahun 1182 Saka. Prasasti Pangsan
dianugerahkan oleh raja kepada Pariman Nunnun (baca: Paruman
Nungnung) yang batas wilayahnya terdiri dari Air Langgruing (Barat), Bukit
Tabwan (Utara), Air Suddha kemudian turun sampai di Air Rabang. Wilayah
Paruman Nungung yang disebutkan di dalam prasasti, diduga adalah wilayah
Banjar Nungnung yang terletak tidak jauh dari Pangsan. Prasasti ini diduga
merupakan satu kesatuan dengan satu prasasti yang berasal dari Asah
Duren, Negara. Prasasti Asah Duren memang menyebut thani batur taruman
nungnung. Setelah diperiksa, ternyata di daerah petang, memang terdapat
suatu wilayah yang bernama Banjar Nungnung dan Auman (mirip taruman)

seperti yang terlihat pada peta berikut:

257 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



® Pura Desa Auman

SD3Pelaga ®
-
Pura Desa Nungnung &
SO No.3Beloks @ sg0 vd
@' Bandy Gud
Pura Dalem Nungnung. &

Pura Ulun Suwi (Pura. @
Subak Pangsit Sari)

SMP Negeri 5 Baturiti
®

\

Gambar 5.10 (Sumber: courtesy Google Earth, 17 Juli 2024)

Informasi di atas telah menunjukkan data nyata bahwa prasasti
mengandung informasi yang menarik dan sahih terutama mengenai
persoalan-persoalan yang ada di masyarakat ketika prasasti itu ditulis.
Persoalan batas-batas wilayah misalkan, merupakan persoalan yang krusial
pada masa itu, bahkan sampai pada masa sekarang. Informasi itu juga
mencerminkan bahwa persoalan tata ruang merupakan hal penting yang
musti diperhatikan. Sehingga dari prasasti ini kita mendapatkan gambaran
yang terang mengenai bagaimana budaya tata ruang di masa lalu. Istilah
yang digunakan untuk menyebut tata ruang ini adalah mandala atau lebih
lengkapnya parimandala. Konsep ini penting diperhatikan dalam usaha
pengelolaan tata ruang, terutama untuk menghadapi penambahan populasi,
perubahan pola hidup, sampai pada pola budaya di masyarakat dari hulu
sampai hilir.

Prasasti lainnya yang berhasil didapat informasi serta lokasi
penyimpanannya adalah prasasti di Pura Blambangan. Pura ini terletak di
Banjar Tengah, Desa Sibang Kaja. Mengenai Pura ini, sebenarnya telah
ditulis oleh Ida Bagus Bajra (2022). Keterangan-keterangan di dalamnya,
sangat menarik untuk ditelusuri lebih jauh. Utamanya untuk melihat
bagaimana manuskrip-manuskrip memang memberikan sumbangan yang
besar dalam pembangunan, tidak saja ekosistem lingkungan, tetapi juga
eksistem-ekosistem lainnya. Namun, setelah dilakukan pendekatan kepada

pangemong Pura, buku yang ditulis oleh Bajra tidak diijinkan untuk

258 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



digandakan, apalagi disebarluaskan. Oleh sebab itu, meskipun informasinya
telah didapat, untuk menghormati keputusan pangemong, maka dalam
penelitian ini tidak akan dirujuk lebih dalam lagi. Meskipun demikian, hasil
penelusuran ke tempat lain, telah membuahkan hasil yang cukup
memuaskan karena terdapat informasi yang dapat diandalkan mengenai
keberadaan prasasti yang akan dibicarakan selanjutnya. Sebelum itu, ada
baiknya kita mendapat gambaran mengenai Pura Blambangan yang

dimaksudkan, melalui gambar 5.11 di bawah ini.

51 JI. Raya Sibang Kaja
Abiansemal, Bali

2 Google

Opnamedatum afbeelding: sep 2023 © 2024 Google Voorwaarden Privacy

Gambar 5.11 (Sumber: courtesy google.co.id, 16 Juli 2024)

Sebagaimana dapat diperhatikan di atas, Pura Blambangan bila dilihat
dari luar memang terlihat cukup luas. I Wayan Subawa Edy yang menjabat
sebagai Bendahara dan kelian Pura Blambangan, memberikan keterangan
bahwa di Pura Blambangan memang terdapat prasasti Bali Kuna. Kondisi
naskah konon dalam keadaan baik. Hal ini tidak dapat dipastikan lebih jauh
karena tidak diperkenankan untuk memperlihatkannya  secara
sembarangan. Saat nedunang (mengeluarkan dan menurunkan dari
tempatnya) harus melalui upacara besar. Meskipun demikian, berdasarkan

satu foto yang disediakan oleh Bajra, kita dapat mengkonfirmasi bahwa di

259 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Pura ini memang tersimpan satu lempeng prasasti Bali Kuno. Berikut ini

adalah foto yang dimaksud:

A e A AT -'.mmﬂmr-vurw’u‘u RTERC G

» N
Y‘LS 'mm"..,ﬂqxﬂﬂu MEAEIEDY x ';"\1

,1 rru'l.f"l’m’ )
e 'uuuuw,u LS § s

:;.B’& e Sk G e Sl i

e .m:-q .-r'\‘:n“"-—
,..,4,. wmr.v:’-ri

, o, ;f-l.‘nr mvf# Kt ,nQJ:.r.u.xM X .-f 235 R
'

E ; ;m-.w.z v..n'\..l‘."l:l"x ‘LJ;‘. .w;.duw.aul..ﬁ _mn :n‘. it :
o Ir, 0% :;cnf‘mau\n [ ,(h‘ w i o by pit
“-. ~ anw‘-»'pr w 3 A

<

Gambar 5.12 (Dokumen Bajra, 2022).

Gambar 5.12 di atas tidak dapat diandalkan untuk keperluan
pembacaan karena tidak jelas sama sekali. Oleh sebab itu, penghormatan
yang dilakukan untuk menjaga informasi agar tidak tersebar, masih dapat
dilakukan. Kondisi fisik prasasti, berdasarkan foto di atas, memang terlihat
masih utuh. Sedangkan isinya, tidak dapat diketahui melalui buku yang
ditulis oleh Bajra. Selain karena tidak diperkenankan untuk
menyebarluaskan, Bajra sesungguhnya juga tidak menyinggung persoalan
apapun yang termuat di dalam prasasti ini. Karena itu, sebagaimana telah
diterangkan di depan, jalan lain untuk mendapatkan informasi ternyata
terbuka di tempat lain.

Pada tanggal 23 Maret 1981, sebuah tim yang dibentuk oleh Fakultas
Sastra Universitas Udayana berhasil membaca prasasti tersebut. Di dalam
rombongan itu terdapat dua orang mahasiswa yang konon sedang meneliti
sejarah mengenai tokoh Raden Mas Wilis yang diduga memiliki kaitan erat
dengan keluarga yang menyimpan prasasti ini. Pembentukan tim dilakukan
karena keluarga yang menyimpan prasasti itu ingin menyelenggarakan
pembacaan agar mereka mengetahui isinya. Karena itulah, Semadi Astra
yang ditugaskan untuk membaca prasasti ini.

Akhirnya setelah dilakukan upacara sebagaimana mestinya, Semadi
Astra membaca prasasti tersebut pada tanggal 23 Maret 1981 sekitar jam
14.30 WITA. Bila dihitung berdasarkan perhitungan wariga, ternyata hari itu
adahal Soma Pon Matal 1903 Saka. Pembacaan saat itu didengarkan

langsung oleh para panyungsung Pura. Saat tim tersebut datang ke Pura

260 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Blambangan, mereka mendapati bahwa prasasti ternyata disimpan di
Gedong Panyimpenan. Gedong Panyimpenan saat ini sudah nampak baru

seperti gambar 5.13 berikut ini.

Gambar 5.13 Gedong Panyimpenan (nomor 2 dari kiri) (Dokumentasi
Dwi Safitri, 19 Juli 2024)

Prasasti tersebut saat diturunkan dari Gedong Panyimpenan ternyata
disimpan di dalam sebuah keropak kayu. Setelah diturunkan, ternyata
prasasti hanya terdiri dari 1 lempeng. Serupa dengan prasasti di Pangsan,
prasasti di Pura Blambangan juga merupakan lempeng nomor 5 dan ditulisi
kedua sisinya. diukur, panjang prasasti 42 cm, lebar 9 cm, dan tebalnya kira-
kira 1,5 mm. Sudut kanan bawah patah. Prasasti ini tidak menyebutkan
siapa raja yang mengeluarkan, namun kuat dugaan bahwa prasasti ini
dikeluarkan oleh Raja Jayasakti yang memerintah sekitar tahun 1131-1150
Masehi. Astra menduga prasasti ini merupakan bagian dari prasasti yang
tersimpan di Pura Dalem Tambangan di Banjar Panti, Desa Pamecutan,
Kecamatan Denpasar Barat. Dugaan itu didasarkan atas keserupaan bentuk
huruf.

Adapun isi prasasti menyangkut persoalan kesenian, kelompok sosial
yang bergerak di bidang pembuatan barang dari logam, perlindungan

tumbuh-tumbuhan, aturan tentang tanah yang terletak di desa lain,

261 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



kewajiban penduduk pada perayaaan (upacara) di hari kesembilan bulan
ketujuh (magha) dan aturan upacara (Astra, 1982). Rinciannya adalah
sebagai berikut.

Di dalam konteks kesenian, prasasti ini menyebutkan adanya dua jenis
atau dua kelompok kesenian yakni kelompok seni kerajaan dan kelompok
seni rakyat. Kelompok seni kerajaan yang disebutkan ialah gending haji
(penyanyi istana), gending ambaran (penyanyi jalanan), anuling haji (peniup
seruling istana), anuling ambaran (peniup seruling jalanan). Menurut
prasasti, seluruh pelaku seni itu patut diberikan upah yang nilainya diatur.
Upah untuk pelaku seni istana selalu lebih besar dari pada pelaku seni
jalanan. Upah penyanyi istana adalah 2 kupang, sedangkan penyanyi jalanan
hanya 1 kupang. Peniup seruling istana mendapat upah 1 kupang, sementara
peniup seruling jalanan hanya 3 saga.

Menyangkut kelompok sosial yang bergerak di bidang pembuatan
barang dari logam, terutama pandai mas, pandai tembaga dan pandai besi,
diharuskan membayar pajak yakni pajak parmasan, pacaksu, pabharu, dan
pirak. Pajak-pajak itu sudah ditentukan dan tidak boleh diperbanyak lagi.
Sedangkan bila ada pejabat adhikara yang datang, para pandai itu wajib
menyerahkan uang perjamuan sebanyak I masaka. Jumlah ini pun tidak
boleh diperbanyak atau diperbesar lagi. Karena kewajiban mereka sudah
banyak, maka mereka bebas dari pajak atau iuran pirak pasang hulan dan
pangurap. Sayangnya belum jelas apa yang dimaksudkan dari istilah-istilah
pajak yang disebutkan itu. Jelasnya, sistem ini mirip dengan pesuan-pesuan
dan luputan di dalam adat Bali hari ini.

Masalah perlindungan tumbuh-tumbuhan diatur pula di dalam
prasasti ini. Misalkan untuk orang-orang yang kerjanya adalah mencari
kayu, entah untuk bahan rumah atau kayu bakar, dilarang untuk memasuki
wilayah desa. Mereka juga dilarang menebang kayu di wilayah di mana
prasasti ini tersimpan, dan juga dilarang memetik buah sirih. Sirih memang
merupakan tumbuhan penting di wilayah Asia Tenggara, karena umumnya
orang-orang di wilayah ini mengunyah sirih pinang. Selain tumbuhan yang
telah disebut itu, ada juga sekelompok orang yang disebut silihan, gulma dan

sumbatdilarang untuk memotong bambu. Terutama bambu-bambu bernama

262 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pring, ptung, jelempung dan hampyal yang tumbuh di desa itu. Sedangkan
jenis tumbuhan berbuah yang dilindungi dan tidak boleh dipetik buahnya
oleh kelompok yang tadi adalah silaga dan kamukus. Buah-buah ini hanya
boleh diambil oleh penduduk desa bersangkutan.

Tanah-tanah penduduk desa yang ada di desa lain, juga diatur di
dalam prasasti. Penduduk desa tidak dilarang untuk memiliki sawah basah
maupun gaga (sawah kering) di desa lainnya. Namun mereka diwajibkan
untuk membayar pajak atau iuran bernama pangrama, tarub blindarah, dan
panuksma. Sedangkan bila mereka memelihara kuda, mereka tidak dikenai
biaya.

Kewajiban lainnya yang menarik ialah penyerahan barang-barang
tertentu atau yang diistilahkan sebagai haywahaywan. Barang-barang itu
harus diserahkan pada perayaan di hari kesembilan pada bulan ketujuh
(magha/ kapitu). Adapun barang-barang yang patut diserahkan ialah:
sembilan butir buah kelapa, daun enau hijau satu pikul, daun enau muda
berwarna kuning (b.Bali baru: ambu) sebanyak dua sundung, selain itu
mereka juga patut menyerahkan sahir dan hirus yang masing-masing satu
buah.

Aturan terakhir yang disebutkan di dalam prasasti ini adalah aturan
mengenai upacara yang cukup penting, namun nama dari upacara itu tidak
disebutkan. Menurut prasasti, bila upacara tersebut dilaksanakan,
penduduk dijjinkan untuk mengeluarkan baganjing di desanya, dan
mengeluarkan talahara di depan tempat persidangan dan di perumahan.
Baganjing dan talahara itu tidak boleh diambil oleh petugas, meskipun
biasanya petugas itu berhak mengambilnya. Bila petugas itu melanggar,
maka patut membayar pamwit sebanyak 2 kupang dan diserahkan kepada
samgat yadnya. Sesungguhnya, ada satu lagi aturan yang sangat penting di
dalam prasasti ini, yakni aturan yang mengatur tentang sawah milik raja.
Menurut prasasti ini, raja memiliki sawah yang terletak di Hulunsyakan.
Namun aturan ini tidak dapat diketahui secara jelas karena rinciannya
ditulis pada lembar yang lain. Hulunsyakan yang disebutkan di dalam
prasasti ini, mirip dengan nama daerah Lungsiakan yang berada di wilayah
Ubud.

263 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Bila diperhatikan secara serius semua aturan-aturan yang telah dirinci
di atas, hal-hal yang diurus oleh pemerintah waktu itu memang menyangkut
tiga hal yakni manusia, alam dan religinya. Semua itu diatur demi menjaga
stabilitas sosial, stabilitas lingkungan alam, dan juga stabilitas ekonomi.
Dengan demikian, prasasti ini merupakan percontohan bagaimana sebuah
keputusan pemerintah selalu memperhatikan ruang-ruang biologis dan
geografis. Maksudnya, aturan-aturan yang dikeluarkan oleh pemerintah
selalu memperhatikan wilayah, lingkungan dan manusia yang ada di dalam
wilayah itu. Bahkan dengan adanya aturan yang secara khusus mengatur
persoalan kepemilikan tanah di wilayah desa di dalam prasasti ini,
menandakan bahwa kebijakan-kebijakan yang dikeluarkan mungkin
berbeda antara satu daerah dengan daerah lainnya tanpa saling
menyinggung dan melahirkan persoalan baru. Demikian pula aturan
mengenai perlindungan tumbuh-tumbuhan, mencerminkan kebijakan bagi
satu daerah tertentu yang sangat khas.

Objek kebudayaan lainnya yang berkenaan dengan pembangunan
ekosistem lingkungan ialah ritus. Banyak ritus-ritus yang menarik masih
dilakukan oleh masyarakat di kecamatan Petang dan Abiansemal. Contohnya
adalah ritus meklaci di Desa Adat Jempanang. Sarana yang digunakan dalam
ritus ini adalah babi dan daun kebasih. Menariknya lagi, bila ritual ini belum
dilakukan, maka pasangan pengantin tidak boleh memasuki Pura di Desa
Adat Jempanang. Di dalam konteks pelestarian ekosistem, penggunaan
sarana berupa babi dan daun kebasih dapat dilihat sebagai bentuk
pelestarian kepada dua komponen tadi. Babi memang masih mudah didapat
di masa sekarang, tetapi belum tentu dengan daun kebasih itu. Tidak ada
jaminan juga bahwa orang-orang dari generasi selanjutnya, mengetahui jenis
tanaman ini. Sehingga bila ketidaktahuan itu terus berlanjut, maka
konsekuensinya akan ada banyak pasangan pengantin yang tidak boleh
masuk ke Pura. Lebih-lebih apabila tumbuhan itu sudah langka. Sehingga
melalui ritus ini, kita mengerti bahwa melestarikan tumbuhan kebasih
adalah hal penting.

Ritus Bakti Pangelad di Desa Adat Bon juga menggunakan sarana babi.
Babi ini dihaturkan di Bale Agung. Bedanya, ritus ini bukan dilangsungkan

264 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



berkenaan dengan perkawinan, melainkan pergantian pemimpin, entah itu
pamangku, Bandesa Adat, Kelian maupun yang lainnya. Selain babi, sarana
lainnya adalah rempah-rempah yang dihaturkan di Pura Puseh, Pura Dalem,
Pura Melanting dan Balai Banjar. Penting kiranya untuk mengetahui jenis
rempah-rempah apa saja yang dihaturkan pada ritus ini. Sebagaimana
umumnya ritus-ritus, masyarakat meyakini bahwa ritus ini harus
dilangsungkan. Bila tidak, keturunan dari pemimpin itulah yang akan
terkena dampak. Apa dampaknya tidak dijelaskan secara lebih terperinci.
Namun karena ritus ini wajib dilangsungkan, tidak ada jalan lain bagi
masyarakat, mereka harus mengenali jenis-jenis rempah yang harus
dihaturkan. Dengan demikian, ritus ini juga berguna untuk menjaga
ekosistem tumbuhan rempah. Ada berbagai macam manfaat yang bisa
didapat dari rempah-rempah. Selain berguna untuk masakan, rempah-
rempah juga berguna sebagai bahan obat.

Keberadaan ritus-ritus yang terdapat di Kabupaten Badung juga dapat
dilihat fungsinya sebagai pembangun eksosistem lingkungan secara nonfisik
seperti ritus Namonang yang dilaksanakan oleh masyarakat Desa Adat
Sulabgai. Ritus ini dilangsungkan, berkaitan dengan odalan di Pura Dalem
Cungkub. Menurut Lastra (61 tahun) ritus ini dilangsungkan untuk
membersihkan atau purifikasi desa. Dengan demikian, ritus ini
menunjukkan bahwa pembangunan ekosistem lingkungan mesti dilakukan
secara fisik dan nonfisik. Keduanya mesti berjalan beriringan.

Hal senada juga dapat dilihat pada ritus Perang Untek di Desa Adat
Kiadan. Ritus ini disertai pula dengan upacara Neduh dan mapurwa. Seluruh
rangkaian ritus ini sebenarnya merupakan ungkapan rasa sukur atas
anugerah berupa hasil bumi yang telah diberikan sehingga ritus ini
umumnya dilangsungkan berkaitan dengan musim panen. Masyarakat
meyakini bila ritus ini tidak dilangsungkan, maka hasil panen akan gagal.
Hal ini menandakan bahwa masyarakat memiliki kepercayaan bahwa apa
yang mereka dapat tidak saja berasal dari yang fisik semata, tetapi juga
merupakan bentuk anugerah dari Tuhan.

Ritus lainnya yang menarik adalah Perang Tipat di Desa Adat Mambal,
tepatnya di Banjar Umah Anyar. Diyakini bahwa pelaksanaan Perang Tipat

265 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



dilakukan demi kesuburan tanaman di sawah. Setelah Perang Tipat selesai
dilangsungkan, tipat atau ketupat yang tadinya digunakan untuk berperang
akan diambil oleh warga dan dibawa ke sawah mereka masing-masing. Ritus
ini menandakan bahwa masyarakat sebagai pelaku ritus ini merupakan
masyarakat agraris yang bertumpu kepada kesuburan tanah. Karena itu,
ritus ini dapat diambil nilainya sebagai bentuk pelestarian dan pembangunan
ekosistem lingkungan. Hal itu terbukti dari pengembalian unsur-unsur yang
didapat dari tanah, yakni berupa tipat. Apa yang didapat atau diambil dari
tanah, harus dikembalikan ke tanah.

Pentingnya kesuburan dan terjaganya ekosistem lingkungan juga
tercermin melalui ritus Nedunang Barong Sakti di Desa Adat Sibanggede.
Meskipun ritus ini dilangsungkan di Griya Teges dan di Pura Dalem
Sibanggede, masyarakat yakin bahwa ritus tersebut dapat bermanfaat secara
luas untuk mereka. Terutama menjaga diri mereka agar tidak terkena
penyakit, dan lahan-lahan pertanian mereka tidak terserang hama.
Keyakinan ini yang menandakan bahwa ritus ini memang berkaitan erat
dengan pembangunan ekosistem lingkungan. Artinya manusia tidak cukup
hidup sehat dan terhindar dari segala marabahaya, semua itu tidak berguna
bila mereka tidak mendapatkan pasokan makanan dari lingkungan yang
mereka jaga. Melalui ritus-ritus yang telah didata itu, kita dapat mengetahui
berbagai macam cara yang dilakukan oleh manusia untuk menjaga
kehidupan dirinya dan lingkungannya baik secara sakala maupun niskala.

Selain melalui ritus-ritus sebagaimana disebutkan di atas,
pembangunan ekosistem lingkungan juga terlihat dari ragam adat istiadat
masyarakat di Kabupaten Badung. Misalnya adalah aturan adat atau awig-
awig yang dimiliki oleh masyarakat Desa Adat Jempeng. Berkenaan dengan
sukerta tata palemahan, masyarakat di sana memiliki aturan bahwa siapa
pun krama yang memiliki tanaman atau pohon yang melewati batas
pekarangan, akan dikenakan sanksi yang disebut sepat gantung. Aturan ini
berarti masyarakat boleh mengambil buah dari pohon tersebut atau
memotongnya. Dengan kata lain, awig atau aturan ini selain menjaga

tumbuhan, juga menjaga hubungan yang baik antar warga desa.

266 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB VI
SIMPULAN

Penelitian ini merupakan langkah awal dan pertama kalinya yang
dilakukan oleh Pemerintah Kabupaten Badung atas kesadaran pentingnya
peran kebudayaan dalam mewujudkan pembangunan yang berkelanjutan.
Upaya-upaya pemajuan kebudayaan tentunya dapat mencapai sasaran
apabila terdapat data dan informasi tentang keberadaan 10 objek pemajuan
kebudayaan di Kabupaten Badung. Sekalipun telah difokuskan pada dua
kecamatan, yaitu Petang dan Abiansemal, penelitian belum dapat
mengungkap secara komprehensif seluruh aspek tentang keberadaan 10
objek pemajuan kebudayaan di Kabupaten Badung. Oleh sebab itulah dapat
dikatakan penelitian ini masih berupa penelitian awal. Walau demikian,
sejumlah temuan telah berhasil diperoleh, dan keterbatasan yang terjadi
disebabkan oleh beberapa persoalan di lapangan, sebagai berikut:

1) Masih banyak masyarakat yang mengoleksi manuskrip terutama
dalam bentuk lontar, belum bersedia membuka diri terhadap koleksi-
koleksi manuskrip mereka. Oleh sebab itu tentunya masih terdapat
banyak lontar yang belum bisa diidentifikasi dalam penelitian ini.

2) Terdapat kendala dalam mengakses manuskrip terutama dalam
bentuk lontar, Purana maupun prasasti Bali Kuno, karena sangat
disakralkan oleh masyarakat. Selain itu, untuk bisa melihat Purana
dan prasasti Bali Kuno yang tersimpan di Pura, harus dilakukan
serangkaian upacara ritual dengan menggunakan sarana
bebantenan. Kondisi ini menyebabkan bentuk fisik dari manuskrip-
manuskrip tersebut belum bisa dilihat dan dipelajari/diungkap
substansinya.

3) Belum semua Pura memiliki Purana sehingga masyarakat
penyungsung tidak banyak yang memahami sejarah dan asal-usul
Pura tersebut.

4) Beberapa jenis objek pemajuan kebudayaan seperti pengetahuan
tradisional khususnya di bidang pengobatan tradisional, tenung,

mawacak, dan kerajinan tradisional; permainan rakyat, seni,

267 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



terancam mengalami kepunahan karena tidak adanya regenerasi.
Selain itu, belum terdapat pusat pelatihan pengetahuan tradisional
sebagai wadah pewarisan nilai dan ilmu sehingga dapat diteruskan
oleh generasi selanjutnya. Banyak jenis permainan rakyat yang sudah
ditinggalkan oleh generasi muda kekinian digantikan oleh permainan
modern. Beberapa kesenian unik seperti Janger Ganefo, Arja Basur,
dan kesenian unik yang lainnya sudah tinggal kenangan karena
belum ada yang melanjutkan, selain itu sulitnya mencari generasi
yang mau melanjutkan.

5) Berbagai upaya pemajuan kebudayaan yang dilakukan masih
terfokus pada ranah perlindungan, belum banyak yang menyentuh
ranah pelestarian, pengembangan dan pemanfaatan.

6) Masih terdapat kelemahan dalam tata kelola dan kekurangan sumber
daya manusia yang, mengidentifikasi dan mengurus setiap objek
pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal,

7) Belum ada sistem informasi yang terintegrasi berkaitan dengan
keberadaan 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah satu
rujukan dalam membangun sistem informasi yang terintegrasi
tentang keberadaan 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten
Badung khususnya di Kecamatan Petang dan Abiansemal.

Sekalipun terdapat berbagai kendala yang dihadapi dalam proses
penelitian ini, berbagai terobosan/temuan awal namun substantif berhasil
diperoleh sebagaimana telah disampaikan pada Bab Pembahasan.
Berdasarkan atas proses penelitian yang telah dilaksanakan, dengan
menghadapi sejumlah permasalahan yang ditemukan di lapangan, penelitian
ini dapat menyimpulkan beberapa hal sebagai berikut.

1. Profil 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal dapat ditemukan secara lengkap, walaupun terdapat 1
objek, yaitu olahraga tradisional tidak ditemukan di Kecamatan
Petang.

Di Kecamatan Petang dapat diidentifikasi sebanyak 8 lokasi tradisi

lisan, 10 lokasi penyimpanan manuskrip, 2 lokasi yang memiliki adat

268 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



istiadat yang khas, 3 lokasi yang memiliki pengetahuan tradisional, 6
ritus yang khas, 2 teknologi tradisional, 7 seni yang khas, 3 logat
bahasa Bali yang berbeda, 1 permainan rakyat, dan tidak ditemukan
olahraga tradisional. Selanjutnya di Kecamatan Abiansemal sebaran
dan ragamnya lebih banyak, yaitu 21 lokasi dengan tradisi lisan, 32
lokasi penyimpanan manuskrip, 8 lokasi dengan adat-istiadat yang
khas, 16 pengetahuan tradisional, 9 ritus yang khas, 13 teknologi
tradisional, 17 seni yang khas, 5 logat bahasa yang berbeda, 4
permainan rakyat, dan 4 olahraga tradisional.

2. Dilihat dari ragam dan sebarannya, 10 objek pemajuan kebudayaan di
Kecamatan Petang dan Abiansemal, walaupun tidak merata di semua
wilayah, dapat disimpulkan bahwa setiap desa memiliki
karakteristiknya masing-masing sesuai dengan kondisi geografis
setempat. Terwariskan atau tidak sangat tergantung pada kebutuhan
masyarakat dan peluang ekonomi yang memungkinkan objek-objek
pemajuan kebudayaan tersebut dapat diwariskan dari generasi ke
generasi.

3. Kesepuluh Objek Pemajuan Kebudayaan tersebut sangat erat
kaitannya dengan budaya lokal yang sangat erat kaitannya dengan
tradisi agraris masyarakat di kedua kecamatan dan juga agama Hindu
yang telah menjiwai setiap kebudayaan yang muncul. Selain itu,
beberapa di antaranya telah bersinergi dengan kebutuhan masyarakat
dan industri pariwisata yang telah menjadi trend di Bali. Oleh karena
itu, 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal telah mampu bersinergi dengan kebutuhan pasar,
terutama pariwisata.

4. Kebudayaan berperan dalam membangun mentalitas, karakter,
penghalusan budi, dan kualitas sumber daya manusia, baik secara
kognitif, afektif maupun psikomotorik: tradisi lisan dan manuskrip
memiliki peran dalam membangun kecerdasan kognitif masyarakat
dan membangun kesadaran masyarakat akan identitas dirinya; adat
istiadat, ritus, dan seni memiliki peranan dalam membangun karakter,

mentalitet, penghalusan budi, emosional, etika, dan sistem keyakinan

269 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



masyarakat serta meneguhkan keyakinan terhadap Ida Sang Hyang
Widhi Wasa; pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, permainan
rakyat menumbuhkan sekaligus menunjukkan sebuah budaya kreatif
dan kebersamaan antar anggota masyarakat. Di samping itu, beberapa
objek pemajuan kebudayaan telah sangat berperan membangun
ekonomi dan pariwisata di desa-desa di Kecamatan Petang dan
Abiansemal. Sebagai contoh, pengetahuan tradisional seperti
pengobatan dan kerajinan sudah menjadi komoditi yang setiap hari
telah mendatangkan keuntungan ekonomi, yang tidak saja melibatkan
masyarakat lokal, tetapi juga para wisatawan-wisatawan yang datang
ke kedua kecamatan. Kecamatan Petang dan Abiansemal juga memiliki
lingkungan alam yang masih terawat sehingga aktivitas pariwisata
sudah sangat ramai di beberapa lokasi, seperti: air terjun, tempat-
tempat panglukatan, area persawahan, dan sebagainya. Artinya,
konservasi lingkungan dan kebudayaan sudah merupakan bagian dari
keseharian masyarakat di Kecamatan Petang dan Abiansemal. Objek
pemajuan kebudayaan tersebut juga sangat berperan dalam
pembangunan ekosistem lingkungan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal. Dapat dicermati berdasarkan hasil observasi di lapangan
bahwa ekosistem lingkungan di kedua kecamatan masih sangat lestari
atau terjaga sedemikian rupa karena seperti telah diketahui bersama,
masing-masing desa adat telah berpedoman kepada filosofi Tri Hita
Karana yang menekankan tiga kategori konseptual, yaitu sukerta tata
parhyangan, pawongan, dan palemahan. Ketiga konsep tersebut saling
berkaitan satu sama lain dalam menjaga ekosistem lingkungan. Di
samping itu, paradigma religius bernafaskan agama Hindu telah
senantiasa menjadi penanda utama masing-masing desa di Kecamatan
Petang dan Abiansemal, sehingga warisan-warisan budaya, terutama
yang disakralkan oleh masyarakat masih lestari hingga sekarang ini.
Masyarakat sadar betul dengan identitas kebaliannya yang harus
dirawat karena disamping kemudian menjadi penciri masing-masing
desa, objek-objek pemajuan kebudayaan tersebut juga memiliki cerita-

cerita yang sarat nilai religius-magis yang kemudian menjelma

270 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



pengalaman bersama masyarakat setempat, seperti tradisi lisan, adat-
istiadat, ritus dan seni.

5. Berangkat dari beberapa persoalan yang diidentifikasi dan dipetakan
dalam proses penyusunan Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan
di Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung tersebut,
maka dapat disusun beberapa rumusan rekomendasi kebijakan yang
diklasifikasi menjadi empat ranah kebijakan strategis yakni ranah
perlindungan, pengembangan, pemanfaatan dan pembinaan sumber
daya manusia dan lembaga terkait objek pemajuan kebudayaan.
Ranah perlindungan terdiri dari: Sosialiasi, Pencatatan, Preservasi,
Bantuan Fasilitas, Program Penulisan Purana Pura, Pengusulan
sebagai Warisan Budaya TakBenda, Merekonstruksi Kesenian Unik,
Memperkenalkan Variasi Bahasa dan Dialek, Inventarisasi Situs dan
Pembatasan Alih Fungsi Lahan. Ranah Pengembangan terdiri dari: Alih
Pengetahuan, Pembangunan Pusat Pelatihan, Penerjemahan Naskah,
Alih Wahan Tradisi Lisan, Memasukkan ke dalam Materi Muatan Lokal
Sekolah, Mengadakan Lomba-lomba, Membangun Pusat Inovasi
Kebudayaan, serta Membangun Sistem Informasi dan Komunikasi
yang Terintegrasi. Ranah Pemanfaatan terdiri dari: Pelibatan berbagai
Unsur Pelaku Budaya dalam Penyusunan Kebijakan, Membangun
Pusat Pengobatan Tradisional, Memanfaatkan dan Mempromosikan
Objek Pemajuan Kebudayaan sebagai Daya Tari Wisata, Menjadikan
Sistem Nilai Budaya sebagai Referensi Pembangunan Daerah,
Mengadakan Festival, Membangun Museum, Mengangkat ekspresi dan
pengetahuan tradisional sebagai upaya pelestarian ekologi, kesehatan,
pelestarian lingkungan, dan bahkan masalah kebencanaan. Ranah
Pembinaan SDM dan Lembaga Kebudayaan: Memperbaiki tata kelola
sumber daya manusia dan kelembagaan, Membuka akses yang luas,
merata, dan berkeadilan terhadap infrastruktur dan sarana prasarana
kebudayaan, Mengoptimalisasi anggaran, Memberi perhatian penuh
pada seniman dan pelaku budaya, serta Memberdayakan lembaga
tradisional, komunitas budaya, dan masyarakat tradisional dalam

upaya pemajuan kebudayaan.

271 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



BAB VII
REKOMENDASI KEBIJAKAN

Berangkat dari beberapa persoalan yang diidentifikasi dan dipetakan

dalam proses penyusunan Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di

Kecamatan Petang dan Abiansemal Kabupaten Badung maka disusun

rumusan rekomendasi kebijakan yang diklasifikasi ke dalam empat ranah

kebijakan strategis yakni ranah pelindungan, pelestarian, pengembangan

dan pemanfaatan objek pemajuan kebudayaan yang di dalamnya meliputi

pula dimensi sumber daya manusia dan kelembagaan sebagai berikut.

A. Ranah Pelindungan

1)

2)

3)

4)

S)

Melaksanakan sosialisasi, penyuluhan dan edukasi kepada
masyarakat dan pemangku kepentingan lainnya agar dapat bekerja
sama dalam upaya menjaga, merawat dan melestarikan 10 Objek
Pemajuan Kebudayaan khususnya di Kecamatan Petang dan
Abiansemal.

Mengoptimalkan pencatatan tradisi lisan di tiap-tiap desa dengan
memberdayakan sumber daya manusia baik dari penyuluh Bahasa
Bali maupun penyuluh Agama Hindu yang bertugas di Kabupaten
Badung. Hasil pencatatan tradisi lisan tersebut dimasukkan ke
dalam profil desa sehingga mudah diakses oleh masyarakat.
Melakukan preservasi manuskrip khususnya dalam bentuk lontar
yang terdapat di Kecamatan Petang dan Abiansemal. Setelah
dilakukan preservasi dilanjutkan dengan digitalisasi manuskrip
dengan seijin pemilik naskah.

Melindungi manuskrip atau naskah-naskah kuno dengan cara
memberikan bantuan fasilitas dalam bentuk gedong panyimpenan
yang lebih aman bagi masyarakat yang mengoleksi manuskrip dan
naskah kuno.

Mengadakan program penulisan Purana Pura, terutama bagi Pura

Kahyangan Jagat, Pura Dang Kahyangan, Pura Kahyangan Tiga,

272 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Pura Swagina termasuk Pura yang menyimpan benda-benda
purbakala yang belum memiliki Purana.

6) Mengusulkan tradisi lisan, pengetahuan tradisional, adat istiadat,
dan ritus-ritus sakral yang diwarisi secara turun-temurun di
Kecamatan Petang dan Abiansemal sebagai warisan budaya
takbenda (WBTB) maupun Kekayaan Intelektual Komunal (KIK).

7) Melakukan inventarisasi terhadap situs dan cagar-cagar budaya
yang terdapat di Kecamatan Petang dan Abiansemal.

8) Melakukan pembatasan atas alih fungsi lahan pertanian menjadi
pemukiman atau akomodasi pariwisata karena sangat berdampak
serius pada eksistensi 10 objek pemajuan kebudayaan. Objek-objek
pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal sangat

berkaitan dengan peradaban agraris.

B. Ranah Pelestarian

1) Merekonstruksi kesenian-kesenian unik di Kecamatan Petang dan
Abiansemal yang terancam punabh.

2) Memperkenalkan variasi bahasa dan dialek khas daerah di
Kecamatan Petang dan Abiansemal kepada siswa-siswi di sekolah.

3) Memastikan terjadinya alih pengetahuan dan regenerasi melalui
pengembangan karya kreatif dan pengetahuan tradisional untuk
kesejahteraan para pelaku budaya.

4) Melakukan penerjemahan naskah-naskah lontar terpilih secara
berkala dan membuat katalog secara digital sehingga mudah
diakses oleh masyarakat yang meminati naskah-naskah kuno.

5) Melakukan alih wahana terhadap tradisi lisan yang terdapat di
Kecamatan Petang dan Abiansemal dalam bentuk video atau film
pendek sehingga bisa menjadi media edukasi generasi muda.

6) Memasukkan 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang
dan Abiansemal sebagai materi muatan lokal di sekolah-sekolah
sebagai upaya pengenalan budaya daerah sejak dini.

7) Memperbaiki tata kelola sumber daya manusia dan kelembagaan

yang membidangi objek pemajuan kebudayaan.

273 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



8) Memanfaatkan aset-aset publik seperti gedung, balai desa, gedung
kesenian, sebagai pusat kegiatan dan ruang ekspresi kebudayaan,
guna memperluas dan menjamin akses masyarakat terhadap

kebudayaan.

C. Ranah Pengembangan

1) Membangun pusat-pusat pelatihan pengetahuan tradisional baik
itu pengobatan tradisional, kuliner tradisional, arsitektur
tradisional, kerajinan tradisional dan yang lainnya dengan
melibatkan para praktisi dan pelaku yang ahli di bidangnya.

2) Melaksanakan berbagai lomba yang berhubungan dengan
permainan rakyat dan olahraga tradisional agar generasi kekinian
memiliki pengetahuan tentang objek pemajuan kebudayaan
khususnya objek permainan rakyat dan olahraga tradisional.

3) Membangun pusat-pusat inovasi kebudayaan yang
mempertemukan kemajuan teknologi dengan warisan budaya
daerah sehingga perkembangan teknologi informasi bisa
diberdayakan untuk mendukung pelestarian dan pengembangan 10
objek pemajuan kebudayaan.

4) Membangun sistem informasi dan komunikasi yang terintegrasi
tentang 10 objek pemajuan kebudayaan di Kecamatan Petang dan
Abiansemal.

5) Membangun pusat-pusat pengobatan tradisional (wellness)
berbasis riset dan inovasi yang dapat mempertemukan antara
pengetahuan tradisional dan pengetahuan sains modern.

6) Memberikan perhatian penuh kepada seniman dan pelaku budaya
yang telah berkontribusi dalam perlindungan dan pengembangan
objek pemajuan kebudayaan.

7) Memberdayakan lembaga tradisional, komunitas budaya, dan
masyarakat tradisional dalam upaya pemajuan kebudayaan.

8) Membuka akses yang luas, merata, dan berkeadilan terhadap

infrastruktur dan sarana prasarana kebudayaan.

274 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



D. Ranah Pemanfaatan

1) Memanfaatkan dan mempromosikan 10 objek pemajuan
kebudayaan di Kecamatan Petang dan Abiansemal sebagai daya
tarik wisata berbasis budaya dan kearifan lokal.

2) Melibatkan pelaku budaya, seniman, dan praktisi pengetahuan
tradisional dalam penyusunan kebijakan pembangunan daerah
khususnya tentang pemajuan kebudayaan, kepariwisataan
berkelanjutan dan ekonomi kreatif yang berbasis komunitas,
kearifan lokal, ekosistem budaya, dan pelestarian alam.

3) Mengoptimalkan pemanfaatan anggaran peningkatan kualitas
Sumber Daya Manusia di Bidang Kebudayaan, begitu juga anggaran
untuk pelestarian budaya daerah.

4) Mensinergikan pelaku budaya dan praktisi pengobatan tradisional
dan penggerak ekonomi kreatif guna memanfaatkan kekayaan
budaya dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat.

5) Mengadakan festival 10 objek pemajuan kebudayaan Kabupaten
Badung sebagai daya tarik pariwisata dan ekonomi kreatif.

6) Membangun museum 10 objek pemajuan kebudayaan sebagai
upaya membangun ingatan kolektif generasi tentang warisan
budaya daerah.

7) Mengangkat ekspresi dan pengetahuan tradisional sebagai upaya
pelestarian ekologi, kesehatan, pelestarian lingkungan, dan bahkan
masalah kebencanaan.

8) Menjadikan sistem nilai, adat-istiadat dan kearifan lokal sebagai
referensi dalam pembangunan daerah khususnya di Kecamatan
Petang dan Abiansemal, agar pelaksanaan pembangunan tidak
bertentangan dengan sistem nilai, adat istiadat, dan kearifan lokal

setempat.

275 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



DAFTAR PUSTAKA

Adi Gunarta, I Wayan. 2021.Nilai —Nilai Pendidikan Karekter Dalam Drama
Tari Arja Basur di Desa Adat Tegal, Darmasaba Badung. Artikel dalam
Jurnal Seni dan Pendidikan Seni Vol. 19, No. 2, Oktober 2021.

Adnyana, Ida Bagus Gede Bawa, dkk. 2021. Eksistensi Tari Baris Sumbu di
Desa Adat Semanik Desa Pelaga Kecamatan Petang Kabupaten
Badung. Jurnal Batarirupa: Jurnal Pendidikan Seni Volume I, Nomor 2.
Denpasar: Universitas PGRI Mahadewa Indonesia.

Agastia, IBG. 1987. Sagara Giri: Kumpulan Esei Sastra Jawa Kuna. Denpasar:

Wyasa Sanggraha.

Agastia, IBG. 1987. Wrttasancaya Gitasarncaya Kumpulan Wirama dan Pupuh.
Denpasar: Wyasa Sanggraha.

Anom, [ Putu, dkk. 2015. Penelitian Pengembangan Desa Wisata di
Kabupaten Badung. Laporan Final Penelitian Pengembangan Desa
Wisata di Kabupaten Badung. Badung: Badan Promosi Pariwisata
Daerah Kabupaten Badung bekerjasama dengan Program Destinasi
Pariwisata Fakultas Pariwisata Universitas Udayana.

Artawa, I Ketut. 2004. Balinese Language: A Typological Description.
Denpasar: Universitas Udayana.

Astra, I Gde Semadi. 1982. Prasasti Sibang Kaja di Kabupaten Badung.

Denpasar: Fakultas Sastra Universitas Udayana.

Aulia, Fadilla. 2022. Revitalisasi Makna Kain Poleng Guna Menggugah
Keterlibatan Generasi Z dalam Pelestarian Hutan di Bali. Artikel dalam
Prosiding Nasional Pekan Ilmiah Pelajar. Denpasar: UKM Universitas
Mahasaraswati Denpasar.

Bagus, Lorens. 2005. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Bakker, A. (1984). Pengantar Antropologi Budaya. Jakarta: Penerbit
Gramedia.

Bandem, I Made. 1982. Ensiklopedi Tari Bali. Denpasar: Akademi Seni Tari

Indonesia Denpasar.

Bandem, I Made. 1996. Etimologi Tari Bali. Yogyakarta: Kanisius

Belinda, Fera. 2020. Culture Based Tourism Study in New Normal Era In
Badung District. Artikel dalam International Review of Humanities
Studies Vol. S: No. 2, Article 4. Depok:
https://scholarhub.ui.ac.id/irhs/vol5 /iss2 /4.

Berkes, F. 1993. Pengetahuan Ekologi Tradisional dalam Perspektif. Dalam
Pengetahuan Ekologi Tradisional: Konsep dan Kasus, J. T. Inglis (ed.).
Ottawa: Program Internasional tentang Pengetahuan Ekologi Tradisional
dan Pusat Penelitian Pembangunan Internasional. Him. 1-9.

Bucci, Alberto dan Giovanna Segre. 2009. Human and Cultural Capital
Complementarities and Externalities in Economic Growth. Kertas kerja
yang telah dipresentasikan pada Konferensi Arts, Culture and the Public
Sphere, Venice, 4 - 8 November 2008.

Bucci, Alberto dan Giovanna Segre. 2011. Culture and Human Capital in A
Two-Sector Endogenous Growth Model. Artikel dalam Jurnal Research
in Economics 65 (2011) 279-293: www.elsevier.com/locate/rie.

276 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung


https://scholarhub.ui.ac.id/irhs/vol5/iss2/4

Bungin, Burhan. 2010. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT
Rajagrafindo Persada.

Cerita, I Nyoman. 2020. Teks dan Konteks di Balik Seni Pertunjukan Bali.

Denpasar: PT Java Widya Duta.

Darban, A. Adaby. 1997. Sejarah Lisan Memburu Sumber Sejarah dari Para
Pelaku dan Penyaksi Sejarah. Artikel dalam Jurnal Humaniora, 4: 1-4.

Denes, I Made, dkk. 1985. Geografi Dialek Bahasa Bali. Jakarta: Pusat
Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Dharmadi, Made Agus dan A.A.N. Yudha Martin Mahardika. 2021. Analysis
of the Maintain of Bali Traditional Games Through Photos and Videos of
Games to Improve Digital Literacy. Artikel dalam Advances in Social
Science, Education and Humanities Research, volume 613 4th
International Conference on Innovative Research Across Disciplines
(ICIRAD 2021). Dordrecht Netherlands: Atlantis Press.

Dibia, I Wayan. 2018. Tari Barong Ket Dari Kebangkitan Menuwju Kejayaan.

Denpasar: Cakra Media Utama.

Endraswara, Suwardi. 2008. Metodologi Penelitian Sastra (Epistemologi,
Model, Teori, dan Aplikasi). Cetakan Keempat (Edisi Revisi). Yogyakarta:
Media Pressindo.

Fitriasari, Rr. Paramitha Dyah & Galih Prakasiwi. 2020. Management
Strategies of The Art Community In Supporting Cultural Advancement
In Magelang Regency. Artikel dalam Proceeding of the 2nd International
Conference on Interdisciplinary Arts and Humanities. Yogyakarta:
https://ssrn.com/abstract=3800644.

Gitananda, W.A. Sindhu & Darma Putra, I Gde Agus. 2023. Analisis Mimesis
dan Framing terhadap Prasasti Raja Bali Kuno (Studi Kasus
Kebahasaan dalam Prasasti Raja Gunapriya dan Dharmmodayana).
Dalam Prosiding Seminar Nasional Bahasa, Sastra dan Budaya, 2: 26-
36.

Gunarta, I Ketut. 2017. The Hindu Theology Of Ngerebeg At Desa Adat Tegal
Darmasaba Badung Bali. Artikel dalam Jurnal Vidyottama Sanatana:
International Journal of Hindu Sciences and Religious Studies Vol.1 No. 1
Mei 2017. Denpasar: IHDN Denpasar.

Hatta, Mohammad. 1979. Ekonomi Terpimpin. Jakarta: Penerbit Mutiara.

Holt, Claire. 2000. Melacak Perkembangan Seni di Indonesia. Terjemahan oleh
R.M. Soedarsono. Bandung: arti.line.

Huntington, S. P., & Harrison, L. E. (Eds.). (2000). Culture Matters: How

Values Shape Human Progress. New York City: Basic Books.

Hutomo, Suripan Sadi. 1991. Mutiara yang Terlupakan, Pengantar Studi
Sastra Lisan. Surabaya: Hiski.

Citrawati, I Putu Evi Wahyu, dkk. 2019. Morfologi Bahasa Bali Aga Dialek
Sembiran, di Kecamatan Tejakula, Kabupaten Buleleng. Artikel dalam
Jurnal Linguistika Vol. 26. No. 2.

Indrianto, Agus Tinus. 2005. Commodification of Culture in Bali in the Frame
of Cultural Tourism. Artikel dalam Asean Journal on Hospitality and
Tourism Vol. 4, pp. 151-165. DOI: 10.5614/ajht.2005.4.2.05 - Source:
OALI

277 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Jayantiari, IGAM Rwa dan [ Gusti Ngurah Dharma Laksana. 2023.
Optimalisasi Pemajuan Kebudayaan Melalui Pengaturan Peran Desa
Adat Dalam Peraturan Daerah Provinsi Bali. Artikel dalam Jurnal
Legislasi Indonesia Vol 20 No. 4 - Desember 2023: 59-67.

Kancanadana, Galuh, dkk. 2021. The Existence of Traditional Games as a
Learning Media in Elementary School. Artikel dalam ICEEE: International
Conference on Early and Elementary Education.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). Qualitative Data Analysis: An
Expanded Sourcebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Mohammad Hatta. 1979. Ekonomi Terpimpin Jakarta: Penerbit Mutiara.

Moleong, L. J. (2009). Metodologi Penelitian Kualitatif (Revisi). Bandung: PT

Remaja Rosdakarya.
Mubyarto. 1987. Ekonomi Pancasila: Gagasan dan Kemungkinan. Jakarta:
LP3ES.

Muharamah, ., & Jayantiari, G. (2023). Penilaian terhadap program
digitalisasi lontar di Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung. Artikel
dalam Jurnal Kebudayaan dan Digitalisasi, 12(4), 1245-1260.

Muharamah, Tania dan IGAM Rwa Jayantiari. 2023. Optimalisasi
Perlindungan Hukum Objek Pemajuan Kebudayaan Melalui Digitalisasi
Lontar Oleh Dinas Kebudayaan Kabupaten Badung. Artikel dalam
Jurnal Kertha Negara Vol 11 No. 11 Tahun 2023 hlm 1244-1253.

Paramita, Ida Bagus Gede dan Ida Bagus Naba. 2021. Tradisi Siat Tipat
Bantal Di Desa Kapal, Badung Sebagai Sebuah Daya Tarik Wisata.
Artikel dalam Cultoure: Jurnal Ilmiah Pariwisata Budaya Hindu Volume
2, No. 1, April 2021.

Purnamawati, I Gusti Ayu, Ferry Jie & Saarce Elsye Hatane. 2022. Cultural
Change Shapes the Sustainable Development of Religious Ecotourism
Villages in Bali, Indonesia. Artikel dalam Jurnal Sustainability 2022, 14,
7368. https://doi.org/10.3390/su14127368. Switzerland: MDPI.

Rasna, I Wayan dan Ni Made Emy Juniartini. 2021. Pelestarian Tradisi
“Mekotek” Desa Adat Munggu. Artikel dalam Jurnal Ilmu Sosial dan
Humaniora Vol 10 No. 2 Agustus 2021. Singaraja: Doi:
http://dx.doi.org/10.23887/jish-undiksha.v10i2.34459

Rayman-Bacchus, Lez & Ciprian N. Radavoi. 2019. Advancing Culture’s Role
in Sustainable Development: Social Change through Cultural Policy.
Artikel dalam International Journal of Cultural Policy, DOI:
10.1080/10286632.2019.1624735. Routledge: Taylor & Francis Group.

Rema, I Nyoman, Ida Bagus Rai Putra. 2018. Sumberdaya Alam sebagai
Media Literasi di Bali. Artikel dalam Forum Arkeologi. 31 (1): 1-14.

Rochman, F. (2017). Kebudayaan Indonesia: Keragaman dan Kesatuan dalam
Keanekaragaman. Artikel dalam Jurnal Kebudayaan Indonesia, 12(3),
45-58.

Simpen AB, I Wayan. 1988. Basita Parihasa. Denpasar: Upada Sastra.

Soehardi, D. (2001). Metode Penelitian Sosial. Jakarta: Penerbit Rineka Cipta.

Suarbhawa, I Gusti Made, I Nyoman Sunarya, | Wayan Sumerata, Luh Suwita
Utami. 2013. Berita Penelitian Arkeologi, Prasasti Sukawana. Denpasar:
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Balai Arkeologi Denpasar.

Suarbhawa, I Gusti Made. 2017. Satu Lempeng Tembaga Prasasti Desa

Pangsan. Artikel dalam Forum Arkeologi, 1: 1-21.

278 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Suartika, Gusti Ayu Made, John Zerby & Alexander R. Cuthbert. 2018. Doors
of Perception to Space-Time- Meaning: Ideology, Religion, and Aesthetics
in Balinese Development. Dalam Jurnal Space and Culture. DOI:
10.1177/1206331217750546 journals.sagepub.com/home/sac.

Subramanian, S.M. dan Balakrishna Pasupati (ed.). 2010. Traditional
Knowledge in Policy and Practice: Approaches to Development and Human
Well-Being. Tokyo: United Nations University Press.

Sudarsana, I Made, dkk. 2023. Mangrove Forest Mud-Scrowd Performance:
Ritual and Commodification Tradition of Mabuug-Buugan in The
Traditional Village of Kedonganan, Bali. Artikel dalam Quest Journals
Journal of Research in Humanities and Social Science Vol. 11 No. 7 (2023)
pp: 147-155 ISSN(Online):2321-9467 www.questjournals.org.

Sugiartha, I Gede Arya. 2015. Bentuk dan Konsep Estetik Musik Tradisional
Bali. Artikel dalam Panggung: Jurnal Seni Budaya Vol 25, No 1.
Bandung: LPPM Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung.

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D.
Bandung: Alfabeta.

Sukayasa, I Wayan dan I Putu Sarjana. 2009. Brahma Widya Teks Tattwa
Jnana. Denpasar: Widya Dharma.

Sunarya, I Nyoman, I Gusti Made Suarbhawa, | Wayan Sumerata. 2015.
Berita Penelitian Arkeologi, Prasasti Kintamani. Denpasar: Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan, Balai Arkeologi Denpasar.

Sunarya, I Nyoman. 2015. Jejak-jejak Peradaban Kuno di Desa Getasan.
Artikel dalam Jurnal Forum Arkeologi, 28 (2): 103—114.

Supardjan, B.A.N., dkk. 1982. Pengantar Pengetahuan Tari. Jakarta: Proyek
pengadaan Buku Pendidikan Menengah Kejuruan Direktorat
Pendidikan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Suprayoga, 1. (2001). Metode Penelitian Sosial. Jakarta: Penerbit PT Rineka

Cipta.

Sustiawati, Ni Luh. 2012. Penelitian Bentuk dan Nilai Budaya Permainan
Rakyat di Kabupaten Badung. Artikel dalam Mudra: Jurnal Seni Budaya
Vol. 27 No. 1 Januari 2012. Denpasar: ISI Denpasar.

Sutanaya, A.A. Made. 2020. Aktivitas Religius Masyarakat Di Desa Kerobokan
Kabupaten Badung Dalam Menjaga Keberadaan Pura Petitenget. Artikel
dalam Jurnal Vidya Wertta Vol. 3 No. 1 Tahun 2020. Denpasar:
https://ejournal.unhi.ac.id /index.php/vidyawertta.

Suwandana, [ Wayan. 2018. Fonologi Bahasa Bali Dialek Jembrana. Artikel
dalam Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora Vol. 7 No. 1.

Throsby, David. 1999. Cultural Capital. Artikel dalam Journal of Cultural
Economics. DOI: 10.1023/A:1007543313370 - Source: RePEc.

Tim Penyusun. 2006. Paribasa Bali. Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi
Bali Badan Pembinaan Bahasa, Aksara, dan Sastra Bali Provinsi Bali.

Tim Penyusun. 2008. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Departemen
Pendidikan Nasional.

Tim Penyusun. 2014. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Ed IV. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Tim Redaksi, 2018. Merakit Strategi Majukan Kebudayaan. Majalah
JENDELA: Pendidikan dan Kebudayaan.

Tinggen, | Nengah. 1988. Aneka Rupa Paribasa Bali. Singaraja: Rhika Dewata.

279 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung


http://www.questjournals.org/
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/panggung/issue/view/4
https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/vidyawertta

Dhanawaty, Ni Made, dkk. 2014. Variasi Kosakata Bahasa Bali Dialek Nusa
Penida dalam Layanan Kesehatan Masyarakat. Artikel dalam Seminar
Nasional Sains dan Teknologi (Senastek). Denpasar Bali.

Waluyo, Herman J. 2002. Drama: Teori dan Pengajarannya. Yogyakarta: PT

Hanindita Graha Widya.

Wardani, Bernadeta Tri Anjarwati Kusuma dan Gregorius Ari Nugrahanta.
2021. The Contribution Of Traditional Games In Establishing Self-
Control Children. Artikel dalam Jurnal Pedagogik Vol. 08 No. 02, Juli-
Desember 2021. https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik.

Website: https://permainantradisionalbali.com.

Wuisman, J. J. (1996). Metode dan Teknik Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT
Gramedia.

Yudarta, I. G. (2016). Gamelan Gambang Dalam Prosesi Upacara Pitra

yadnya Di Bali. Artikel dalam Kalangwan: Jurnal Seni Pertunjukan.
Denpasar: Institut Seni Indonesia Denpasar.

280 | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



LAMPIRAN

Lampiran Direktori

Direktori 10 Objek Pemajuan Kebudayaan Kecamatan Petang dan
Abiansemal
DIREKTORI 10 OBJEK PEMAJUAN KEBUDAYAAN Status
TRADISI LISAN
NO | KATEGORI | DESA NAMA OBJEK &
KETERANGAN
1 Sejarah Desa Samu Sejarah Desa Adat Ada
Lisan Samu
2 Sejarah Desa Adat Getasan Sejarah Banjar Ada
Lisan Buangga
3 Mitos Desa Bongkasa Pertiwi | Seekor monyet Ada
putih
4 Cerita Banjar Jempeng, Desa | Tradisi ngrebeg dan Ada
Rakyat Jempeng pendet geni
S Cerita Desa Taman Cerita tentang Ada
Rakyat bekas wilayah
kerajaan  Mengwi
yang disebut
sebagai Puri Taman
6 Cerita Desa Blahkiuh, Desa | Blahkiuh Ada
Rakyat Adat Blahkiuh menceritakan
bahwa Blahkiuh
dahulunya adalah
kerajaan.
7 Cerita Desa Jagapati, Desa | Sejarah Desa Ada
Rakyat Adat Jagapati Jagapati bahwa
pada jaman dahulu
kira-kira tahun
1300, ada para arya
keturunan
Majapahit yang
bergelar I Gusti
Ngurah Pinatih
datang ke Bali
disertai oleh
pengikutnya
8 Cerita Desa Mekar Bhuana, | Sejarah Desa ini Ada
Rakyat Desa Adat Sigaran berawal dari jurang
(pangkung) atau
sungai (tukad) yang
membelah desa
9 Cerita Desa Taman, Desa | Tradisi Ada
Rakyat Adat Batubayan mempersembahkan
rangkaian  bunga
setiap paing
Kuningan
10 | Cerita Banjar Kauh, Desa | Sejarah Desa Ada
Rakyat Adat Getasan Getasan

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




11 | Cerita Desa Mekar Bhuana, | Desa ini dulunya Ada
Rakyat Desa Adat Tingas adalah hutan
bambu (alas tiing)
sehingga  disebut
tiing nges (‘banyak
bambu’)
12 | Cerita Desa Bongkasa, Desa | Desa ini termasuk Ada
Rakyat Adat Kutaraga ke dalam Desa
rarudan atau
pelarian dari
berbagai daerah
dan menjadi
pemukiman pada
tahun 1825 Saka.
13 | Cerita Desa Bongkasa, Desa | Desa ini termasuk Ada
Rakyat Adat Bongkasa ke dalam Desa
rarudan atau
pelarian dari
berbagai daerah
dan menjadi
pemukiman pada
tahun 1825 Saka.
14 | Cerita Desa Adat Sedang Cerita Desa Adat Ada
Rakyat Sedang
sabelumnya
bernama Desa Bun
15 | Cerita Sibang Kaja Cerita Raja Ada
Rakyat Lambing
16 | Cerita Sibang Gede Cerita Desa Sibang Ada
Rakyat Gede
17 | Cerita Desa Blahkiuh, Desa | Sejarah Desa Adat Ada
Rakyat Adat Pikah Pikah
18 | Cerita Desa Sulangai Sejarah Desa Ada
Rakyat Sulangai
19 | Cerita Desa Abiansemal, Desa | Cerita Desa Adat Ada
Rakyat Adat Gerih Gerih yang berasal
dari kata Gerih
tersebut berasal
dari kata grh yang
berarti rumabh.
20 | Cerita Desa Dauh Yeh Cani, | Jaman dulu, nama Ada
Rakyat Desa Adat Abiansemal | desa ini adalah
Desa Lingga Purna.
Lingga berarti
tempat, sedangkan
Purna berarti
sempurna.
21 | Cerita Desa Punggul, Desa | Desa Punggul Ada
Rakyat Adat Punggul berasal dari kata
punggel yang
berarti potong.
22 | Cerita Desa Selat, Desa Adat | Sejarah Desa Adat Ada
Rakyat Selat Selat.

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




23

Cerita
Rakyat

Desa Adat Jempanang

Awal nama Desa
Jempanang ini
adalah Jempana.

Ada

24

Cerita
Rakyat

Desa Adat Bon

Sejarah Desa Adat
Bon

Ada

25

Cerita
Rakyat

Desa Getasan

Sejarah Desa

Getasan

Ada

26

Cerita
Rakyat

Desa Selat

Sejarah Desa Selat

Ada

27

Cerita
Rakyat

Desa Adat Pangsan

Pada zaman
dahulu, desa ini
disebut sebagai
desa “Pangesahan”.
Ada juga yang
menyebutnya

sebagai “Pang San”.

Ada

28

Cerita
Rakyat

Desa Pelaga, Desa Adat
Tiyingan

Sejarah Desa
Tiyingan berasal
dari bambu yang
ditancapkan oleh
leluhur itu.

Ada

29

Cerita
Rakyat

Desa Adat Bindu

Desa Adat Bindu
dahulu merupakan
daerah yang berada
di bawah
kekuasaan
Kerajaan Mengwi

Ada

MANUSKRIP

NO

KATEGORI

NAMA DESA

DESKRIPSI

1

Lontar

Banjar Kauh, Desa

Getasan

Terdapat 11 Lontar
di Banjar Kauh,
Desa Getasan,
yaitu Dasa Aksara,
Tatwa Wisesa,
Sangkul Putih,
Kaweruhan,
Padewasan, Aji
Kreket, Sikut Bale
lan Umah, Asta
Maha Bhaya,
Kawisesan,
Pangenteg Rare.

Ada

Lontar

Griya Gede Manuaba,
Desa Carangsari

Griya Gede
Manuaba, Desa
Carang Sari
memiliki 50 lontar.

Ada

Lontar

Griya
Carangsari

Tegeh

Griya Tegeh
Carangsari

memiliki 11 Lontar
antara lain Kunti
Sraya, Mpu Lutuk
(Sang Sangaskara),
Asta Kosali,

Ada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




Padewasrayan,
Kapi Parwa, Putru
Saji (Eka Pratama,

Wariga), Tenung
Sapta Wara,
Tetamban, Mantra
Panugrahan,
Tenung,
Kalpasastra.
4 Lontar Puri Sunia Carangsari, | Puri Sunia | Ada
Desa Carangsari Carangsari, Desa
Carangsari
memiliki koleksi
Lontar adalah 52
naskah.
5 Lontar Banjar Mekar Sari, | Banjar Mekar Sari, | Ada
Desa Carangsari Desa Carangsari
memiliki beberapa
koleksi Lontar
berjudul Tri
mandala, Asta
Mandala, Panca
Mandala, dll.
6 Lontar Gria Agung, Banjar | Gria Agung, Banjar | Ada
Aseman, Desa | Aseman, Desa
Abiansemal Abiansemal
memiliki 7 naskah
Lontar.
7 Lontar Banjar Jabajero, Desa | Jero Mangku | Ada
Jagapati Dalem Banjar
Jabajero,
mengkoleksi Lontar
yakni Tetengering
Wong Kageringan,
Patengeraning
Wong Agering,
Babad Pasek,
Panunggalan Dasa
Aksara, (Darma
Pawintenan), Putru
Saji, Wariga, Catur
Patana, Kaputusan
Kadiatmikan (Tutur
Indik Bhatara),
Wariga (2),
Tingkahing Atiwa-
tiwa, Weda
Parikrama, Wariga
(3), dan Ratuning
Piolas.
8 Lontar Banjar Semana, Desa |1 Made Jeger | Ada
Semana (Mangku Dalem
Bija) mengkoleksi

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




lontar yaitu Agem-
ageman Pamangku,

Tingkahing
Atatiwan

(Dharmma Pandya
Tattwa), Tattwa
Wisesa  (Mantran
Pamangku), Puja
Daha, Dewa
Sesana,
Panglukatan,
Primbon (Tutur
Eta-eto,
Pabersiahan

Dewek, Panyagan
Dewek), Tingkahing
Wetuning Wong
Rare, Dewa Sasana,
Tutur Putran Ida
Bhatara Sang
Hyang Pasupati
Kapanikayang
Maring Bali,
Pratingkahing
Pamangku,
Panglukatan,
Kidung Wargasari
Ki Warga Sekar dan

Primbon
(Tingkahing Karang
Panes Paweton,

Pangayam-ayam,
dan Panganteb ka

Surya).
9 Lontar Banjar Batan Buah, | Banjar Batan Buah, | Ada
Dauh Yeh Cani Dauh Yeh Cani,

memiliki 10 Naskah
Lontar yang dimiliki
oleh Ketut
Setyawan.

10 | Lontar Banjar Peninjoan, | I Gusti Ngurah | Ada
Desa Darmasaba Pradnya Paramita
dari Banjar
Peninjoan, Desa
Darmasaba
mengkoleksi 12
Lontar.

11 | Lontar Banjar Ulapan II, Desa | Banjar Ulapan II, | Ada
Blahkiuh Desa Blahkiuh
memiliki beberapa
lontar yang
dikoleksi oleh Agus
Adiputra yakni

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Piwelas, Tutur
Batara Kala, Kna
Sungga Wuluh, dan
Panglukuhan Dasa

Aksara.
12 | Lontar Banjar Karang Dalem I, | Seorang Pemangku | Ada
Desa Bongkasa Pertiwi | Pura Dalem dari
Banjar Karang
Dalem I, Desa
Bongkasa  Pertiwi
memiliki koleksi
lontar sebanyak 41
Naskah.
13 | Lontar Banjar Kembang Sari, | I Gusti Ngurah | Ada
Desa Blahkiuh Galung
mengkoleksi 2
Naskah Lontar

yaitu Geguritan
Cupak Gerantang

dan Kakawin
Arjuna Wiwaha.
14 | Lontar Jalan Cempaka, | Ida Bagus Nyoman | Ada
Banjar Kembangsari, | Widiastawa
Desa Blahkiuh mengoleksi lontar:

Aji Sukamageng,
Mantra Padma Siwa

Geni (Pamatuh),
Guruning Desti
mwah Leak,

Wisarga Sandhi,
Kramaning Anigang
Sasihin,
Panglukatan
Sudamala, Usada
Tiwang (Mokan,
dll), Wariga Gemet,
Patengeraning
Gering, Tamba
Pejen (Maloloan,
dll), Pamatuh
(Patanduran
Nganutin Dina,
Tutulak, Putru
Saji).

15 | Lontar Batubayan, Desa |I Nyoman Loyok | Ada
Taman mengkoleksi
beberapa Lontar
yakni: Usada,
Kanda
(Ceclantungan),
Purusada, Usada
Rare, Kanda
(Rerajahan), Usada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung



Buda Kecapi,
Pamatuh Desti,
Tingkahing

Kalingga Buana
Swara, Carcan
Banteng, Siwa

Sumedang, Wariga.

16 | Lontar Banjar Tengah, Desa | [da Bagus Nyoman | Ada
Blahkiuh Segarayoga pemilik
lontar di  Griya
Smara Kencana.
Jumlah lontar yang
dikoleksi adalah 29
Naskah.
17 | Lontar Banjar Sibang, Desa | Jero Mangku Ketut | Ada
Jagapati Dwija Astawa
mengkoleksi 8
Naskah lontar
yakni Dharma
Laksana Undagi
(Asta Kosala),
Kusuma Dewa
(Usana Bali,
Kaputusan
Calonarang, dll),
Saluiri Pangan, Ala
Ayuning Wuku,
Siwa Sumedang,
Wariga Gemet,
Pananagan Sasih,
Pangeran Lara.
18 | Lontar Banjar Karang Dalem | Banjar Karang
I, Desa Bongkasa |Dalem 1II, Desa
Pertiwi Bongkasa  Pertiwi
memiliki koleksi
Lontar Nyikut
Karang dan
Pedalangan.
19 | Lontar Desa Blahkiuh Lontar Babad, Siwa | Ada
Sasana,
Mayadanawa,
Babad Jero
Bakungan.
20 | Lontar Banjar Karang Dalem | - Lontar tentang | Ada
I, Desa Bongkasa | ‘cerita-cerita’ dan
Pertiwi Babad.
- Lontar
pengobatan.
21 | Lontar Desa Mekar Bhuana, | Terdapat Ada
Desa Adat Sigaran manuskrip yang
dimiliki oleh
keluarga di Desa
tersebut tetapi

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




tidak  boleh  di
publikasikan.
Terdapat juga

lontar di Pura
Dalem yang mana
juga belum dapat di
dokumentasikan.

22

Lontar

Banjar Batubayan,
Desa Dinas Taman

I Ketut Sunarya
dari Banjar
Batubayan
mengkoleksi 10
Lontar yang
merupakan
warisan keluarga.

Ada

23

Lontar

Adat
Dinas

Desa
Desa
Bhuana

Tingas,
Mekar

Lontar Usadha dan
Kapamangkuan.

Ada

24

Lontar

Griya Gede Bongkasa,
Banjar Kedewatan,
Desa Adat Bongkasa

Ida Bagus Ngurah
Agung adalah
seorang panglingsir
(tetua) di Griya
Gede Bongkasa. Di
Griya ini terdapat
koleksi lontar, yang
terdiri dari lontar
Wariga, Purana dan
Usada.

Ada

25

Lontar

Banjar Purwakerta,
Desa Adat Gerih, Desa
Abiansemal

Banjar Purwakerta,
Desa Adat Gerih,
Desa  Abiansemal
memiliki lontar
awig-awig yang
pernah dibacakan
menurut informasi
dari I Made
Sugiarta selaku
Bandesa Adat
Gerih.

Ada

26

Lontar

Griya Bantas Batan
Bunut, Sibang Kaja

Terdapat lontar-
lontar kuno. Selain
lontar, di wilayah
Sibang Kaja juga
terdapat  Prasasti
Bali Kuno yang
disimpan di Pura
Blambangan.
Mengenai Prasasti
ini, secara khusus
akan diterangkan
pada bagian
prasasti.

Ada

27

Lontar

Griya Susuk, Sibang
Kaja, Abiansemal

Ida Bagus Gede

Mambal

Ada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




memberikan
informasi bahwa
Griya memang
mengkoleksi
beberapa lontar.

28 | Lontar

Banjar Srijati, Sibang
Gede

I Nyoman Surianta
(Bandesa Adat
Sibang Gede)
memberikan

informasi bahwa
terdapat lontar di
Griya Gede, selain
itu juga terdapat
pada Pura Desa,
Jro Pabean.

Ada

29 | Lontar

Sibang Kaja

Si Gede Alit Dwi
Payana (Pemangku
Pura Ntegana)
memberi informasi
bahwa di Pura
Ntegana  terdapat
lempengan yang
disimpan di Gedong
Suci. Aksara dan
bahasa yang
digunakan di dalam
lempengan tersebut
adalah aksara dan
bahasa Kawi

Ada

30 | Lontar

Puri Taman, Desa Adat
Taman

Puri Taman, Desa
Adat Taman
menyimpan
sejumlah
manuskrip dalam
bentuk lontar

Ada

31 | Prasasti

Pura
Pangsan

Penataran

Terdapat  sebuah
prasasti berbahan
lempengan
tembaga yang
berasal dari periode
Bali Kuno. Panjang
prasasti 40,8 cm,
lebar 9,5 cm, dan
tebal 0,1 cm.
Prasasti ini patah,
dan terpotong
menjadi dua
bagian.

Ada

32 | Prasasti

Pura Blambangan,
Banjar Tengah, Sibang
Kaja

Di Pura
Blambangan

terdapat  prasasti
Bali Kuno. Kondisi
naskah konon

Ada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




dalam keadaan
baik. Panjang
prasasti 42 cm,
lebar 9 cm, dan
tebalnya kira- kira
1,5 mm. Sudut
kanan bawah
patah.

33 | Purana

Purana Pura
Penataran, Agung
Pucak Antapsai Bon

Pura

Agung
Antapsai

Purana
Penataran,
Pucak

Bon

Ada

34 | Purana

Pura Pucak Mangu

Purana Pura Pucak
Mangu merupakan
salah satu Pura
Padma Bhuwana.

Ada

35 | Purana

Pura Kahyangan Jagat
Kancing Gumi

Pura Kahyangan
Jagat Kancing
Gumi memiliki
Purana. Di dalam
Purana tersebut,
pencerita di
dalamnya  belum
dapat memastikan
apakah isi cerita
tersebut dapat
dinyatakan  pasti
benar atau tidak
(mungguing
kawentenan Pura
Kancing Gumi,
sinah tan prasida
antuk nyaritayang
sane pastika).

Ada

36 | Purana

Purana Kahyangan
Pura Pucak Meru

Purana Kahyangan
Pura Pucak Meru
berbahan tembaga
dengan ukuran
5x35cm, tebal
33mm dan terdiri
dari 13 lembar
tembaga.

Ada

37 | Purana

Purana Kahyangan
Pura Ntegana

Purana Kahyangan
Pura Ntegana yang
berbentuk buku
telah diselesaikan
pada tahun 2016
oleh penulis.

Ada

38 | Purana

Purana Pura

Pesanggaran

Pura Pesanggaran
terletak di Desa
Adat Tegal,
Darmasaba.

Ada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




39

Purana

Purana
Anglurah
Sakti

Wangsa
Mambal

Purana yang
memiliki kesamaan
dengan purana di
Pura Penataran
Agung Pucak
Antapsai Bon,
Perbedaannya
mulai terlihat pada
Bab VI yang
menuturkan
Dinasti Kyai
Anglurah Mambal
Sakti.

Ada

40

Purana

Purana Desa Adat

Blahkiuh

Purana tersimpan
pada Gedong Pura
Luhur, Purana
Pura Kahyangan
Jagat Pura Luhur
Giri Kusuma, Pura
Dalem Swargan dan
Pura Dalem Pancer

Ada

41

Purana

Banjar Karang Dalem
II, Desa Bongkasa
Pertiwi

Di wilayah Banjar
Karang Dalem II
terdapat purana
yang tersimpan di
Pura Dalem.
Menurutnya
kondisi purana
masih dalam
keadaan baik. Kuat
dugaan bahwa
purana yang
dimaksudkan
berbahan lontar.

Ada

42

Purana

Adat
Dinas

Desa
Desa
Bhuana

Tingas,
Mekar

I Ketut Astawa
(Bandesa Adat
Tingas)
mengatakan bahwa
purana belum
pernah dibacakan.
Untuk mengetahui
lebih lanjut harus
menghubungi
Bandesa terdahulu.

Ada

ADAT ISTIADAT

NO

KATEGORI

NAMA DESA

DESKIRPSI

1

Adat Istiadat

Desa Adat Jempanang

Sistem
Pemerintahan
Tradisional.

Ada

Adat Istiadat

Desa Adat Tiyingan

Setiap ada upacara

ritual di Pura
diwajibkan
mementaskan 4

Ada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




tarian yakni Tari
Baris Truna, Baris
Tombak, Baris
Tutup dan Rejang
Daha. Sarana ritual
dalam upacara
Dewa yadnya juga
tidak mengenal
banten bebangkit
dan  pulagembal,
melainlan pupuan

bawi dan pupuan
bebek.

3 Adat Istiadat | Desa Adat Jempeng Desa Adat | Ada
Jempeng, memiliki
adat istiadat yang
berhubungan
dengan
implementasi  Tri
Hita Karana yakni
sukerta tata
parahyangan,
sukerta tata
pawongan dan
sukerta tata
palemahan.

4 Adat Istiadat | Desa Adat Gerana Desa Adat Gerana | Ada
memiliki adat
istiadat yang di
bidang seni dan
keagamaan. Pada
bidang seni ada
upaya lembaga-
lembaga adat
melestarikan
beberapa jenis
kesenian seperti
Arja dan Topeng
Tugek yang
terkenal. Desa Adat
Gerana juga
memiliki sima atau
aturan dan dresta
di bidang
keagamaan,
khususnya pada
pelaksanaan Pitra
yadnya.

5 Adat Istiadat | Desa Adat Sangeh Desa Adat Sangeh, | Ada
memiliki adat
istiadat yang
mereka sebut

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




dengan istilah

nyapuh.

6 Adat Istiadat

Desa Adat

Dalem

Karang

Desa Adat Karang
Dalem memiliki
adat istiadat
khususnya dalam
pelaksanaan
upacara
keagamaan. Setiap
ada krama Desa
Adat meninggal
atau kelayuan
sekar, maka
banjar- banjar adat
yang mengambil
alih  pelaksanaan
pangabenan
dengan catatan
memberi upakara
atau patus (iuran).

Ada

7 Adat Istiadat

Desa Adat Jagapati

Desa Adat Jagapati,
memiliki adat
istiadat, khususnya
peraturan khusus
untuk mengatur
sukerta tata
palemahan di
wewidangan.

Desa Adat Jagapati
juga melarang
membangun kafe,
bar, dan sejenisnya
di wilayah desa.
Selain itu, untuk
sukerta tata
pawongan, Desa
Adat Jagapati
memiliki adat
istiadat berupa
aturan yang
mewajibkan
seseorang yang
membeli tanah di
Desa Adat Jagapati

Ada

8 Adat Istiadat

Desa Adat Sigaran

Desa Adat Sigaran
memiliki adat
istiadat dan dresta
yang unik terutama

dalam konteks
pelaksanaan

upacara  yadnya,
baik itu Manusa

Ada

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




yadnya maupun
Dewa yadnya.

9 Adat Istiadat | Desa Adat Bongkasa Desa Adat
Bongkasa memiliki
adat istiadat atau
aturan yang
mengatur
penduduk lokal dan
pendatang yang
membuka usaha di
wewidangan desa
adatnya.

10 | Adat Istiadat | Desa Adat Bindu Awig-awig  Subak
Gaga yang
melarang
pembukaan akses
jalan untuk

kendaraan roda 4.

PENGETAHUAN TRADISIONAL

NO | KATEGORI | NAMA DESA DESKRIPSI
1 Pengetahuan | Desa Getasan Kerajinan tenun | Ada
Tradisional tradisional.
di
Kecamatan
Petang
2 Pengetahuan | Desa Carangsari Pengetahuan Ada
Tradisional Tradisional
di Kerajinan Bale
Kecamatan Bengong dari
Petang Bambu
3 Pengetahuan | Desa Carangsari Pengobatan Ada
Tradisional tradisional dengan
di metode pijat.
Kecamatan
Petang
4 Pengetahuan | Desa Darmasaba Pengobatan Ada
Tradisional Tradisional di Pura
di Ntegana.
Kecamatan
Abiansemal
5 Pengetahuan | Desa Sedang Pengobatan Ada
Tradisional tradisional dengan
di metode palukatan
Kecamatan (‘upacara
Abiansemal pembersihan dari
penyakit melalui
mandi atau
percikan tirta’).
6 Pengetahuan | Desa Adat Bindu pengobatan Tanah | Ada
Tradisional Hyang Healing
di Center
Kecamatan
Abiansemal

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




7 Pengetahuan | Desa Sibang Kaja Pawacakan oton | Ada
Tradisional (‘pembacaan watak
di dan nasib
Kecamatan berdasarkan  hari
Abiansemal kelahiran’) yang
dilanjutkan
upacara
Bebayuhan.
8 Pengetahuan | Desa Bongkasa Pawacakan Ada
Tradisional (‘membaca  watak
di berdasarkan
Kecamatan kelahiran’) dan
Abiansemal tenung (‘ramal’).
9 Pengetahuan | Desa Sibang Kaja Pengetahuan Ada
Tradisional tradisional nyurat
di lontar.
Kecamatan
Abiansemal
10 | Pengetahuan | Desa Bongkasa Pengetahuan Ada
Tradisional tradisional berupa
di nyurat lontar.
Kecamatan
Abiansemal
11 | Pengetahuan | Desa Sibang Kaja Pengetahuan Ada
Tradisional tradisional berupa
di arsitektur
Kecamatan tradisional Bali
Abiansemal (OMAH
Blumbungan).
12 | Pengetahuan | Desa Jagapati, | Kerajinan patung | Ada
Tradisional Angantaka dan Sedang | kayu berbentuk
di kakek dengan
Kecamatan kurungan ayam
Abiansemal (dengan ayam
dalam sangkar.
13 | Pengetahuan | Arsitektur Pura Luhur | Pura Luhur Giri | Ada
Tradisional Giri Kusuma Desa | Kusuma dibangun
di Adat Blahkiuh Jaman Kerajaan
Kecamatan Singasari awal
Abiansemal Abad ke-19 oleh
Pacentokan
Undagi/Meranggi
(‘perkumpulan para
ahli bangunan
tradisional Bali))
tercatat sebagai
Cagar Budaya.
14 | Pengetahuan | Desa Sangeh Pengetahuan Ada
Tradisional tradisional berupa
di ukiran kayu. Alat-
Kecamatan alat untuk
Abiansemal mengukir  seperti

mesin (jekso), alat

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




pahat, dan palu
kayu.
15 | Pengetahuan | Desa Mekar Bhuana Pengetahuan Ada
Tradisional tradisional
di pembuatan
Kecamatan kerajinan  tedung
Abiansemal (‘payung kain
tradisional’ ) juga
umbul-umbul,
makanan dan
minuman
tradisional.
16 | Pengetahuan | Desa Ayunan Pembuatan Ada
Tradisional palinggih  (‘candi))
di dari pasir malela
Kecamatan (‘pasir hitam yang
Abiansemal memiliki bijih besi’).
17 | Pengetahuan | Desa Dauh Yeh Cani, | Tuak dan Lawar Ada
Tradisional Blahkiuh dan
di Bongkasa
Kecamatan
Abiansemal
18 | Pengetahuan | Minuman Tradisional | Di Desa Adat | Ada
Tradisional di Desa Adat Taman Taman terdapat
di minuman
Kecamatan tradisional berupa
Abiansemal tuak. Tuak adalah
minuman alami
dari air nira pohon
aren yang di
permentasikan
dengan serabut
kelapa yang di
jemur atau bisa di
sebut lau
19 | Pengetahuan | Konsep dan Filosofi Tri | I Gusti Ketut Kaler | Ada
Tradisional Hita Karana oleh I | merupakan sosok
di Gusti Ketut Kaler di | di balik konsep Tri
Kecamatan Desa Adat Blahkiuh Hita Karana yang
Abiansemal telah mendunia.
RITUS
NO | KATEGORI | NAMA DESA DESKRIPSI
1 Ritus di Desa Adat Jempanang | Ritus Maklaci. Ada
Kecamatan
Petang
2 Ritus di Desa Adat Bon Ritus Bakti | Ada
Kecamatan Pangelad.
Petang
3 Ritus di Desa Adat Sulangai Ritus bhuta yadnya | Ada
Kecamatan yang disebut
Petang Namonang.

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




4 Ritus di Desa Adat Kiadan Ritus Perang Untek | Ada
Kecamatan
Petang
S Ritus di Desa Adat Kiadan Ritus Nyaeb. Ada
Kecamatan
Petang
6 Ritus di Desa Adat Pangsan Ritus Ngelampad. Ada
Kecamatan
Petang
7 Ritus Desa Adat Jempeng Ritus Mabiasa. Ada
Kecamatan
Abiansemal
8 Ritus Desa Adat Blahkiuh Ritus Dewa Yadnya | Ada
Kecamatan yang dilaksanakan
Abiansemal di Pura Kahyangan
Jagat Luhur Giri
Kusuma “Geger
Singasari”
9 Ritus Desa Adat Blahkiuh Ritus Ngerebeg | Ada
Kecamatan Matiti Suara.
Abiansemal
10 | Ritus Desa Adat Sangeh Ritus pengelukatan | Ada
Kecamatan di Pura Puncak Sari
Abiansemal Pancoran Solas
Taman Mumbul.
11 | Ritus Banjar Gumasih, Desa | Ritus Tabuh Rah. Ada
Kecamatan Adat Mambal
Abiansemal
12 | Ritus Banjar Umah Anyar | Ritus Perang Tipat. | Ada
Kecamatan Desa Adat Mambal
Abiansemal
13 | Ritus Desa Adat Sibang Gede | Ritus Nedunang | Ada
Kecamatan Barong Sakti.
Abiansemal
14 | Ritus Desa Adat Ayunan Ritus Dewa yadnya | Ada
Kecamatan yakni Ida
Abiansemal Sasuhunan Paksi
dan Kulkul Desa.
15 | Ritus di | Desa Adat Taman Ritus nangluk | Ada
Kecamatan merana.
Abiansemal
TEKNOLOGI TRADISIONAL
NO | KATEGORI | NAMA DESA DESKRIPSI
1 Teknologi Desa Adat Nungnung | Teknologi Ada
Tradisional tradisional, yakni
di alat pengolahan
Kecamatan sawah. Alat
Petang tersebut bernama
lampit.
2 Teknologi Desa Adat Sulangai Teknologi  berupa | Ada
Tradisional alat pengolahan
di sawah seperti
lampit.

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




Kecamatan

Petang
3 Teknologi Desa Adat Jempeng Teknologi Ada
Tradisional tradisional berupa
di sistem irigasi.
Kecamatan Adapun  alat-alat
Abiansemal yang dimaksud
yakni lampit,
manala, uga, dan
pecut.
4 Teknologi Desa Adat Taman Teknologi Ada
Tradisional tradisional  yakni
di sistem irigasi yang
Kecamatan disebut Subak.
Abiansemal Meskipun memang
masih eksis, pelaku
di bidang ini makin
berkurang.
5 | Teknologi Desa Karang Dalem Sistem irigasi. Di | Ada
Tradisional dalam sistem ini
di digunakan alat-alat
Kecamatan seperti tambah
Abiansemal atau cangkul,
tenggala dan
lampit.
6 Teknologi Desa Adat Blahkiuh Alat-alat yang | Ada
Tradisional masih  digunakan
di oleh masyarakat
Kecamatan seperti pisau,
Abiansemal semat.
7 Teknologi Desa Adat Samu Alat pengolahan | Ada
Tradisional sawah.
di
Kecamatan
Abiansemal
8 Teknologi Desa Adat Sangeh Teknologi Ada
Tradisional tradisional untuk
di pengolahan sawah.
Kecamatan Ada juga teknologi
Abiansemal teknologi lain
bernama tulup atau
sumpit.
9 Teknologi Desa Adat Jagapati Teknologi Ada
Tradisional pengolahan sawah
di tradisional. Salah
Kecamatan satu alat itu ialah
Abiansemal tenggala.
10 | Teknologi Desa Adat Kutaraga Alat-alat tradisional | Ada
Tradisional yang digunakan
di ialah cangkul,
Kecamatan lampit, tenggala,
Abiansemal dan tulud.

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




11 | Teknologi Desa Adat Bongkasa Sistem irigasi, alat | Ada
Tradisional tradisional yang
di diketahuinya ialah
Kecamatan tenggala dan
Abiansemal lampit.
12 | Teknologi Desa Adat Sibanggede | Alat komunikasi | Ada
Tradisional tradisional sejenis
di Kulkul Pajenengan
Kecamatan Sangkur.
Abiansemal
13 | Teknologi Desa Adat Selat Teknologi Ada
Tradisional tradisional berupa
di alat pengolahan
Kecamatan sawah.
Abiansemal
14 | Teknologi Desa Adat Sibangkaja | Alat kroncongan | Ada
Tradisional yang dahulunya
di digunakan sebagai
Kecamatan alat komunikasi.
Abiansemal
15 | Teknologi Desa Adat Bindu Terdapat  sebuah | Ada
Tradisional organisasi subak di
di Desa Adat Bindu
Kecamatan bernama Subak
Abiansemal Gaga.
SENI
NO | KATEGORI | NAMA DESA DESKRIPSI
1 Seni Tari dan | Desa Carangsari - Tari Topeng |- Tahap
Seni Lukis di Tugek di Banjar pembinaan
Kecamatan Pemijian Desa
Petang Adat Carangsari
- Seni Lukis di| - aktif
Banjar Telugtug
Desa Adat
Carangsari
2 Seni Tari Desa Plaga - Tari Wali Desa Aktif
Kecamatan Adat  Tiyingan
Petang (Baris Tombak,
Tari Baris
Truna, tari Baris
Perisai, Tari
Rejang Injeng)
- Tari Baris Poleng
sebagai Tari Wali | - Aktif
di Desa Adat
Auman
- Tari Baris
Sumbu di Desa
Adat Semanik
- Aktif
3 Seni Tari Desa Getasan - Seni Lukis di|- Aktif
dan Seni Banjar Ubud,
Lukis

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




Kecamatan
Petang

Desa Adat
Getasan

4 Seni Tari,
Karawitan
dan Seni
Suara
Kecamatan
Petang

Desa Pangsan

Dramatari Arja
Sampik,

Tari Barong
Macan di Banjar
Kasianan.

Sekaa Pesantian
di masing-
masing banjar
Tabuh  Semar,
dll

- Tidak aktif

5 Seni Tari
Kecamatan
Petang

Desa Petang

Tari Rejang
Pemendak
Tridatu sebagai
Tari Wali di Desa
Adat Angantiga

- Aktif

6 Seni Tari
Kecamatan
Petang

Desa Sulangai

Tari Baris
Babuang
sebagai Tari Wali
di Desa Adat
Batulantang
Tari Baris
Kakuwung
sebagai Tari wali
di Desa Adat
Sandakan

- Aktif

- Aktif

7 Seni Tari
dan Seni
Ukir
Kecamatan
Petang

Desa Belok Sidan

Tari Baris Panah
sebagai Tari
Wewali di Desa
Adat
Sekarmukti

Tari Wayang
Wong sebagai
Tari Wali di Desa
Adat Sidan

Tari Baris
Buntal di Desa
Adat Jempanang
Seni Ukir di
Banjar  Penikit
Desa Adat Sidan

- Aktif

- Aktif

- Aktif

- Aktif

8 Seni Tari di
Kecamatan
Abiansemal

Desa Taman

Seni Wali di
Desa Adat
Jempeng (Baris
Tombak, tari
Pendet Agni, tari
Rejang Dewi
Putri)

Dramatari Arja
Jaya Prana dan
Arja Godogan
sebagai seni

- Aktif

-tidak aktif

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




Balih-Balihan di

Desa Adat
Taman

9 Seni Tari dan | Desa Sangeh Tari Rejang |- Aktif
Karawitan Rebong Lilit
Kecamatan
Abiansemal

10 | Seni Tari dan | Desa Blahkiuh Seni di Desa |- Aktif
Seni  Lukis Adat Blahkiuh
Kecamatan (Tari Cak,

Abiansemal Rejang Ligir
Kanaka)
Dramatari - Tidak
Parwa  sebagai Aktif
tari Balih -
Balihan
Dramatari Arja| - Tidak
Cupak, Arja Aktif
Basur dan
Janger Tonil
sebagai seni
Balih-balihan
Lukisan Bludru | -tidak aktif

11 | Seni Tari Desa Mekar Bhuana Tari Masaed, |- Aktif
Kecamatan Tari Mabiasa
Abiansemal dan Tari

Kincang-

Kincung)

Tari Rejang Sutri

Witala sebagai| - Aktif
Tari Wali di Desa

Adat Bindu

Mekar Bhuana

12 | Seni Tari Desa Punggul Arja Basur |- Aktif
Kecamatan sebagai Tari Wali
Abiansemal di Desa Punggul

13 | Seni Tari Desa Sedang Tari Sang | - Aktif
Kecamatan Hyang Jaran
Abiansemal Gamelan - Tidak

Gambang.

14 | Seni Tari Desa Sibang Gede Tari Leko - Tidak aktif
dan Wayang - Aktif
Pedalangan Calonarang.

Kecamatan
Abiansemal

15 | Seni Tari Desa Sibang Kaja Dramatari Arja |- Tidak aktif
dan Basur - Tidak aktif
Pedalangan Tari janger
Kecamatan Ganefo.

Abiansemal

16 | Seni Tari Desa Bongkasa Seni Tari |- Aktif
dan Seni Barong,

Lukis Seni Lukis - Aktif

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




Kecamatan

Abiansemal

17 | Seni Tari Desa Ayunan - Sekaa Semar
dan Pegulingan,
Karawitan - Sekaa Angklung,
Kecamatan - Sekaa
Abiansemal Baleganjur,

- Sekaa Tari
Topeng,

- Tari
Kontemporer
bahkan
Dramatari
Calonarang
“Katundung
Rarung” selalu
dipentaskan
setiap Ida
Bhatara Napak
Pertiwi.

18 | Seni Tari Desa Darmasaba - Dramatari Arja Aktif
Kecamatan Basur dan Tari
Abiansemal Baris Poleng

Ketekok Jago.

19 | Seni Tari Desa Abiansemal - Seni di Desa Aktif
Kecamatan Adat Gerih (Tari
Abiansemal Baris Pengider-

ider, Seni Belong
dan Patung)

20 | Seni Tari Desa Jagapati -  Sekaa Gong
Kecamatan Kebyar
Abiansemal - Sekaa

Baleganjur,

- Sekaa Angklung,
dil.

21 | Seni Tari Desa Dauh Yeh Cani - Tari Maskot
Kecamatan Kabupaten
Abiansemal Badung

bernama Tari
Sekar Jepun
dan tarian
lainnya yang
berkembang
saat ini.

22 | Seni Desa Bongkasa Pertiwi | Sekaa  Baleganjur
Karawitan yang dimiliki oleh
Kecamatan masing-masing
Abiansemal Banjar.

23 | Karawitan Desa Mambal Sekaa baleganjur,
Kecamatan Kesenian-kesenian
Abiansemal yang ada di daerah

masih
sama

Mambal
bersifat

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




dengan  beberapa
kesenian yang ada
di daerah lain.

24 | Seni Desa Selat - Gong Kebyar | -
Karawitan oleh Banjar
Kecamatan Selat dan Banjar
Abiansemal Tegal

- Sekaa
Balaganjur di
Banjar Tegal

- Sekaa Angklung
di Banjar Selat

- Sekaa Wayang
Kulit di Banjar
Tegal

- Sekaa Pasantian
di Banjar Selat

- Sanggar Tari
Manacika di
Banjar Selat.

BAHASA

NO | KATEGORI | NAMA DESA DESKIRPSI

1 Bahasa di | Desa Carangsari, | Variasi penggunaan | Bervariasi
Kecamatan Getasan, Pangsan, | bahasa Bali di Desa
Petang Petang dan Sulangai Carangsari,

Getasan, Pangsan,

Petang dan

Sulangai.

2 Bahasa di Desa Pelaga Variasi Penggunaan | Bervariasi
Kecamatan bahasa Bali di Desa
Petang Plaga.

3 Bahasa di Desa Belok Sidan Penggunaan Bervariasi
Kecamatan bahasa Bali di Desa
Petang Belok Sidan

memiliki kekhasan

tersendiri.

4 Bahasa di Desa Adat Jagapati, | Variasi Penggunaan | Bervariasi
Kecamatan Angantaka, dan | Bahasa Bali di Desa
Abiansemal | Sedang Adat Jagapati,

Angantaka, dan

Sedang

S Bahasa di Desa Dharmasaba Penggunaan Bervariasi
Kecamatan bahasa Bali di Desa
Abiansemal Dharmasaba

memiliki keunikan

tersendiri.

6 Bahasa di Desa Sibang Gede, | Penggunaan Bervariasi
Kecamatan Sibang Kaja, Mambal | Bahasa Bali di Desa
Abiansemal | dan Mekar Bhuana Sibang Gede,

Sibang Kaja,

Mambal dan Mekar

Bhuana  memiliki

kecenderungan

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




perbedaan logat
atau aksen satu
sama lain, tetapi

perbedaan itu
sangat sulit
dikenali.

7 Bahasa di Desa Abiansemal, | Variasi penggunaan | Bervariasi
Kecamatan Blahkiuh, Dauh Yeh | bahasa Bali di Desa
Abiansemal | Cani dan Ayunan Abiansemal,

Blahkiuh, Dauh
Yeh Cani dan
Ayunan dapat
dikatakan sangat
memiliki ciri yang
sangat khas.

8 Bahasa di Desa Punggul, Taman, | Penggunaan Bervariasi
Kecamatan Sangeh, Selat, | bahasa Bali di Desa
Abiansemal | Bongkasa dan | Punggul, Taman,

Bongkasa Pertiwi Sangeh, Selat,
Bongkasa dan
Bongkasa Pertiwi,
memiliki kesamaan
dengan daerah
desa- desa
sebelumnya.

PERMAINAN RAKYAT

NO | KATEGORI | DESA ADAT DESKRIPSI

1 Permainan Sekarmukti Poh-pohan Ada
Rakyat di (memetik mangga)
Kecamatan dan permaian
Petang bentuk bertanding

(game) yaitu
macingklak

2 Permainan Desa Blahkiuh - Magala-Galaan, | Ada
Rakyat di - Maendut-

Kecamatan Endutan,
Abiansemal - Masiat Tipat,
- Makering-
Keringan,
-  Makasti,
- Maayunan.

3 Permainan Desa Mekar Bhuana - Matajog Ada
Rakyat di -  Megala-Galaan
Kecamatan - Makering-
Abiansemal Keringan.

4 Permainan Desa Jagapati -  Megala-Gala Ada
Rakyat di - Petak Umpet,
Kecamatan Meganter,
Abiansemal - Matajog.

S Permainan Desa Angantaka - Matembing Ada
Rakyat di Gandongan
Kecamatan - Gebug Tingkih,
Abiansemal Masuntik

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




- Mameong-

Meongan
- Magoak-
Goakan.
OLAHRAGA TRADISIONAL
NO | KATEGORI | NAMA DESA DESKRIPSI
1 Olahraga Desa Adat Blahkiuh Megala-gala, Ada
Tradisional kering-  keringan,
di matajog, dan kasti
Kecamatan bola.
Abiansemal
2 Olahraga Desa Adat Semu Metajog. Ada
Tradisional
di
Kecamatan
Abiansemal
3 Olahraga Desa Adat Jagapati Metajog, petak | Ada
Tradisional umpet, megala-
di gala.
Kecamatan
Abiansemal
4 Olahraga Desa Adat Pikah Kasti dan | Ada
Tradisional macepetan.
di
Kecamatan
Abiansemal

Lampiran | Penyusunan Direktori Objek Pemajuan Kebudayaan Kabupaten Badung




